પરમ સ્તેહી,

# રા. રા. મનાસુખરામ સૂર્યરામ ત્રિપાઠી, મુંબઇ.

યેતન્ય ચન્દ્રોદયના પ્રકાશથી નિરન્તર શીતળ ગ્રાનના ઝરાને જન્મ આપનાર આ ચન્દ્રકાન્તમણિ, પુરુષાર્થાદિ જિગ્નાસા—સંશયથી તમ અંતઃકર્ષ્ણના મારા સરખા મિત્રોને અર્થે ઉત્સર્ગ કરતાં હું વિચારું છું તો યથાર્થ ઉપયોગ લેનારા અને મારી કૃતિનું સાક્લ્ય કરનારા, તેમ મારા સંબંધમાં સ્નિગ્ધ ભાવથી વર્તનારા અનેક સત્પુરુષો છે, તોપણ સામાન્ય–વિશેષભાવથી પુનર્વિચારતાં, મારા જેવી વિદંખણાને પાર પહોંચી અપરાક્ષ ગ્રાન્થી આન્ય ન્દનો લાહાવો લેનાર, સારાસાર વિચાર કરનાર, ગૂજરાતી ભાષાનાં કલેવરને પુષ્ટ કરનાર, મારા સદાના એક સરખા સ્નેહી આપને જોઇને આ મણિ પ્રેમપૂર્વક સમર્પ્યું છું, તે આપ સ્વીકારશા.

આષાઢી 'પૃર્ણિમા. } સંવત ૧૯૪૭. મને માના તમારા સહાના ઈચ્છારામ સૂ, દેશાઈ,

## જિજ્ઞાસુની શાધ.

અખિલ વિશ્વના આધાર અને સમગ્ર ચરાચરના સ્વામી પ્રગટ પરમાત્માના ચરાષુતું શરાષુ ગ્રહીને, આધિ, વ્યાધિ તથા ઉપાધિથી પીડિત મનના સાંત્વનને માટે, શરદ પૂર્ણિમાના પૂર્ણ ચન્દ્રમા જેમ सर्वने शान्ति हे छे तेम शान्ति आपनारे। आ यन्द्रधान्तमि, જિજ્ઞાસુ જેના સમક્ષ મૂકતાં પહેલાં જે નિવેદન કરવું છે તે આ જ છે કે, માનવી સૃષ્ટિના પ્રાણી ધર્મવિષયમાં અને પરમાત્માની પ્રાપ્તિ-વિષયમાં સદોદિત ગુંચવાયા કરે છે, તેના મનમાં સંકલ્પ વિકલ્પના નિરાકરણાર્થે, ખાવરું ચિત્ત કેમ સ્થિર થાય, ગ્રાનના વિષયની ઘટના અતિ દુર્ઘટ છે તેમાં કેમ પ્રવેશ કરી શકાય અને સન્નાન निवृत्तिना आनंदना ले। इता डेभ थवाय, ते लिज्ञासा पूरवा साटे આ મણુ પ્રકાશે છે.

અખંડિત વિષયવાસનાના વેગવંત વમળવાળા પ્રવાહમાં પડેલા পন, अज्ञान अने हुर्जानना ये। नेवृत्तिथी विभुण थहा रहे छे; પણ સગ્રાનનિવૃત્તિ એ નિહ્યની સુખદાયી અને આનન્દની મૂર્તિ હાવાને લીધે તેમાં જેવું સ્થિર સુખ સમાયું છે તેવું કાઇમાં પેણ ન હાવાથી, આ ખાવરા મનુષ્ય, જ્ઞાનથી વિમુખ હાવાને કારણે, ુકુષાર, દૃદયમાં સંતપ્ત થાય છે; અને તેવા મનુષ્યા-જિજ્ઞાસુઓને િશીવાર સ્વાભાવિક ઉદાસીનતા આવે છે. તે વિચારે છે કે મારું થશે ? હું કેાળુ ? કયાંથી આવ્યા ? કયાં જઇશ ? વગેરે કારણથી ઉદાસ રહે છે. વળી એવી પણ જિજ્ઞાસા ઉત્પન્ન થવા પામે છે સત્ય શું? નિત્ય શું? અને પરમપદ ચિદાત્મા પરમાત્મા તે શું? જાણવા જેવાનું સાધન શું; અને સિદ્ધાન્ત શાે? એવા વિચારથી, મા મનમાં એવા તા ઉદ્દેગ રહે છે કે તેને લીધે તેનું હૃદય ખાવરું વિલટકણમાં અટવાયા કરે છે. આવા ઘણા મનુષ્યા પહેલા તેઓને કાઇ એહું ઉત્તમ સાધન પ્રાપ્ત થતું નથી કે, જેના-प्रदेश अने आत्माने शान्ति पमाठी शहे. होने हुण्याहि अव इण, भन-शित्त-हृहय-आत्माने शान्त ने भागवतना हशमनी संती पासेथी, लूहे लूहे समये,

સાંભળી, વિચારી, શાધીને જિજ્ઞાસુ તરિકે જે ચુંટકા–તત્ત્વજ્ઞાનના બાધાપચાગી સંગ્રહ ઘણા વરસ થયા મારી તરફથી સંગ્રહિત થયેલા છે તે સર્વે આ ચન્દ્રકાન્તમાં દાખવ્યા છે–પંડિતાઇ અતાવવા તથા જ્ઞાનધર્મમાં યથાર્થ સમજણ પહોંચી છે તે દર્શાવવા નહિ જ.

આજ કાલ ખુદ્ધિમાહાત્મ્ય વધી ગયું છે, ને તેમાં દેખાતી ચં-ચળતા ખહુ વિસ્મય પમાડનારી તથા વિચિત્રતા દર્શાવનારી છે. અહુણાં સત્ય ને નિત્ય શાધવા કરતાં, ભવભટકણ શાધવા પ્રત્યે વિરોંદ વલણ રહે છે અને દર્શાવવામાં એમ આવે છે કે પરમ અદૈત, પરમપુરુષ, પરમગતિ, પરખ્રદ્ધાનું પરમરહસ્ય જાણવા અર્થે અમે પરમ શ્રમ સાધીએ છીએ. આને લીધે પરમાત્મા સંબંધી વિચા-રાના સંબંધમાં નિરાળી વૃત્તિએ વર્તવામાં આવે છે. પણ જેમ અસાધ્ય राग माटे ઉंटवैद्यो नक्षामा छे, तेम परमसत्यने शाधवा માટે ચંચળખુદ્ધિ વ્યર્થ છે. અવિદ્યાએ ઘેરાયલાઓ ભુલી જાય છે के क्रेम अभिश्रित ने स्वय्छ सुवर्ष अन्तरमां वारंवार यक्षणुमां આવતું નથી, તેમ જ આ ગુદ્ધ-ગૂઢ વિષયમાં ચંચલખુદ્ધિનું મનુષ્ય-મન, પ્રવેશ કરી શકતું નથી. પણ જો કાેઇ જિજ્ઞાસની ઇચ્છા શાંદ્ર भनधी परभात्माना शाध-दर्शन भाटेनी हाय ते। ते हो तेनी तरह्थी કાંઇ પણ વારસાની આશા રાખવી નહિ, પણ તેને જેવા છે તેવા જ જોવા માટે શાધવા. તેણે સંકલ્પવિકલ્પ વચ્ચે સુદઢ રહી, મા ે પોર્ હિનીમાં મમતા રહિત ખની, આગ્રહવાળા મતમતાંતરની પ રના અનવું. તે સાથે જ્યાં દર્ષ્ટિ પણ પહોંચવી અશક્ય છે તેવા 🕍 🥺 નવી નવી કલ્પનાની સાંકળ ખાંધીને પાણી કાઢવાના પણ પ્રયત્ન સ ્નિહિઃ કેમકે તે સાંકળ ઠેઠ કૂવામાં પહોંચશે જ નહિ–અથવા એમ કુ તા તેના જન્મારા એળ જ વહી જશે; અને કદાચ જીવતાં તે કરવા શક્તિમાન થયા તા જ્યાં ઉપલા આંકડા તચાર શ્ર્યુ ત્યાં તા નિચલા આંકડા કટાઇ જશે. આથી, પરમાતમા तेना हेतु सिद्ध थर्ध शहरो निह. उहा। मनुष्ये तेल रेक् ાષ્ય અલ્પ છે-વિદ્યો અહુ છે- વૈદ્યા જિલ્ જ્યનિસ્ત્રે છે, તે અનિત્યના

તે નિરંતર પ્રકાશિત રાખવા ખને તેટલું મથવું. જ્યાંસૂધી આંતરને મકાશ પૂરેપૂરા થયા નથી, ત્યાંસુધી તે અનેક દેહના સંબંધમાં આવ્યા કરે છે, કર્મો કરે છે, સુખ હુઃખ લાગવે છે, વારે વારે ફેરા ક્યાં કરે છેઃ અને માત્ર પરમાત્માની, પ્રાપ્તિના સંબંધમાં વેવલાં જ વિદ્યું છે. પણ જ્યાં આંતરના પ્રકાશ પૂરેપૂરા થયા છે, ત્યાં તાં છેલ્લા દેહ છાડતાં જ નિજસ્વરુપમાં આ જીવ મળી જાય છે.

આ ત્રાન જાળુવું, જડણ દિના-સ્થૂળમતિના જિત્તાસુને ઘણું લારે પહે છે. જિત્તાસુઓ ઘણા હાય છે: જાળુવું, વિચારવું, સમ-જવું, એવી ઇચ્છાથી પણ ભરેલા હાય છે; પરંતુ ગહન વિષયમાં તેઓની મતિ પ્રવેશ કરી શકતી નથી, તેવાઓની સમજણમાં ઉતરે એવા હેતુથી, આ મણિની રચના થઇ છે. એમાં કાઇ પણ મતના આશ્રહ નથી, પણ સામાન્ય ત્રાન છે-જે પગથિયાથી વિશેષ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ કરી શકાય એવી મણિ ઘડનારની આશા છે, અવે જિત્તા-સુને સહજ શ્રમે સમજણ પહે તેવા હેતુઓથી દ્રષ્ટાંતાથી-સિદ્ધાંતા દૃઢ કીધા છે.

સહજ જ્ઞાન પ્રાપ્તિ અર્થે, સહજ પ્રાપ્ત થયલા વિષયથી લખા-રાલા આ ગ્રંથની રચના આ પ્રમાણે કીધી છે:—ચન્દ્રકાન્ત એ એક પણ મણે છે કે જેના સંચાગથી નેત્રના સર્વે અસાધ્ય રાગા ફર છે, ને તે મણે જે હૃદયપર ધર્યો હાય તા મનને શાતા વળે આ મણિમાંથી ઝરતા રસના પ્રવાહ કલ્પેલા છે. તે પ્રત્યેક પ્રવાહમાં ની ઘટના કીધી છે. આવા પ્રવાહ સાત છે, જે આ પ્રમાણે છે:— યમ પ્રવાહ પુરુષાર્થ. (એમાં સમયે સમયે હકતા તરંગા સંશયનું નિરા-કરણ કાલું છે.)

તીય પ્રવાહ-દાતન્ય. (એમાં ઉત્તરાત્તર કેવા પ્રકાર જ્ઞાનમાર્ગ પડેવું-પરમ પદાર્થ-પરમ પુરુષને કેમ પામવું તેનું લક્ષણ દર્શાવ્યું છે.)

ાહ-પર્યટન-અચ્યુતપદારાહણ. (એમાં પરમધામને પામવાને જિજ્ઞાસુ કેવાં સંકટ હઠાવે છે, ને ત્યાં પહેાંચતાં કેવાં સંકટા નહે છે તેનું વર્ણન છે. તેમ પડ અરિ ને વિકારાથી કેવા સ્થિતિ થાય છે તે પહું દર્શાવ્યું છે.)

પ્રવાહ-પર્શકૃદી-રહસ્ય-(ઋષિ-મુનિની સ્થિતિનું વર્ણન કૃષ્ણાદિક અવ-તારાનું રહસ્ય ને શાસ્ત્રાની કુંચી-વિશેષે કરીને ભાગવતના દશમની ને ભગવદગીતાની.) પૈસમ પ્રવાહ-અભ્યાસ-યાગ. (પરમાતમાને પામવા માટે શું કરવું; ઓને કેવા યાગ ફળદાયી નિવડે તેનું વર્ણન.)

ષ્ઠ પ્રવાહ-છવન્મુક્તિ. (જીવન્મુક્ત એટલે શું ? અને કેવા પ્રકારે જીવન્મુક્તિ. મળે તેનું વર્ણન.)

સસમ પ્રવાહ-પરમધામ, ( પરધામ એ શું છે, ત્યાંના એશ્વર્ધ પ્રતાપ, કેવલ્ય દશા પ્રાપ્ત થતાં, થતી જનની સ્થિતિ; પરમાત્માનું નિસ્યમુક્ત સ્વ-રૂપ-પરમધામ-અક્ષરધામ કેવું છે તે સર્વેનું વર્ણન,)

આ પ્રમાણે સાત પ્રવાહમાં જિજ્ઞાસને ચાગ્ય સર્વે વિષયાનું વર્ણન, બાધાપયાગી ડુચકાએાથી, સામાન્ય મનુષ્યને પણ પરિ-શ્રમ વિના સમજાય તેવી સરળ ભાષામાં સમજાવ્યું છે. આ મણિના પ્રથમ પ્રવાહમાં યથાવિધિ સંકલના કીધી નથી-અને તેનું કારણ એ જ કે વિકળ સ્થિતિના જન, જેમ અહિંયાં તહિયાં દાઉ છે, પણ ઠરી ઠામ પડી કાર્ચ સિદ્ધ કરી શકતા નથી, તેમ ધર્મ વિષયમાં અને પરમાત્માના જ્ઞાન વિષયમાં પણ મનુષ્યની સ્થિતિ થાય. છે. પણ એ પુરુષાર્થ છે, પુરુષાર્થ કરતાં ચૈતન્ય આવે છે–સમજણ પડે છે–લાભાલાભ સમજાય છે–સત્યાસત્યઃજણાય છે. એ સર્વે દ્વિતીય પ્રવાહમાં સમજાવ્યું છે. આ દ્વિતીય પ્રવાહની ઘટના ચથાયાગ્ય રાખી છેઃ ઘરેડમાં પડેલા માર્ગ લુલતા નૂથી-ઐતન્ય આવ્યા પછી મનુષ્ય નિત્ય સત્ય શાધવા 🦮 જ ત્યાં સદ્દગુરુએ ચાજેલા માર્ગે પડતાં ઘણી વિટંખણાએ ન્યું ચોને પર્યટન કહ્યું છે. એમ પર્યટન કરતાં તે સત્ય શાર્ધવા પાર્ધુક્ निवास ४रीने शास्त्रानुं ने सह्गुरुनां वयनानुं रहस्य निहिध्यां સમજે છે. તે સમજ્યા પછી ચાગ-એક ધ્યાનથી પરમાત પામવાને અભ્યાસ આદરે છે. એમ અભ્યાસ કરતાં કરતાં પ્રારા યુરુષાર્થ યાેગે તે જીવન્મુક્ત થઇ જશે, ને જેવા જીવન્મુક્ત : કે પરમધામને સહજ પામશે. એ રીતની ઘટના શિંગ ના અનુસરીને કીધી છે.

स्थिति विना धर्म समलता नथी; ने धर्म विन् प्राप्तिनं ज्ञान प्राप्त थतुं नथी; ने ज्ञान प्राप्ति विना निवृद्धिक वर्तवानी स्थिति दृढीसूत थती नथी; ने ते थया विना कर्डिंग धतां नथी; ने परमात्मामां आत्माना अनुसंध्र

કાળે પણ શાન્તિ થતી નથી. નાના પ્રકારના વિષયમાં વળુંધેલા જનનું મન, સદા સંકલ્પ વિકલ્પવહે ગભરાયલું રહે છે; એ સાટું દુઃખ છે; પણ પરમાત્માથી દ્વર રહેલું-વિસુખ થવું તેના જેલું દુઃખ એક પણ નથી. મનુષ્યે તેના જ્ઞાન વિના રહેવું તેના જેવું ગાસુખ आपनार-हु: भ हेनार डांध पणु नथी. ज्ञान प्राप्तिने। सुण्य हेत આ જ છે કે ક્ષરથી પર અક્ષર, કે જેને વેદમાં પરમપદ કહે છે 'તેને પામવા; અને તેનામાં લીન થઈ જઇ, અખંડ આનંદના લોકતા થવું. મનુષ્ય જન્મનું સાફલ્ય પણ ત્યારે જ છે. આટલું તેા સ્પષ્ટ કહેવું लेडिंगे है के ज्ञानमां-ज्ञान प्राप्ति साथै पूर्णानंह प्राप्तिना अति ઉत्तम-सर्वोत्तम हेतु समायदे। नथी, ते ज्ञान क नथी, पणु डंर्डड જાદું જ છે. ખુદ્ધિ ખહુવાર ગાેથાં ખવરાવે છે-અમુક માર્ગે નિશ્ચ-યાનુસાર વર્તવાનું તે કહે છે, પણ જયાં આપણે અટકયા કે પછી તે આપણું ઉપહાસાસ્પદ ચિત્ર આલેખી રેખેરેખે એવા તા વિચિત્ર રંગ પૂરે છે કે આપણી આકૃતિથી આપણે જ લજ્જા પામીએ છીએ. પણ તે જ ખુદ્ધિ શ્રેષ્ઠ છે કે જે દુરખીન પેરે ઝીણું માટું-ચાગ્ય અયાગ્ય-સાર અસાર-રે સત્ય-નિત્ય ને નિત્યપ્રકારા જોઇ શકે છે. મતુષ્યને વિકટમાં વિકટ આ જ કાર્ય છે, પરમમાં પરમ પણ આ જ ફળ છે. આ ગ્રન્થમાં તે કાર્ય માટેની-તે ફળ માટેની ્રાટના વગર લલકે કીધી છે કે અનિત્ય ત્યજી, નિત્ય પામવું, અને યામવા માટે અસંગ રહી ખાદ્ય તથા આંતર ધર્મ સતેજ એક <sup>ત્</sup>સરખા રાખવા.

સંવત્ ૧૯૪૭. આપાઢી એકાદશી.

ઇચ્છારામ સૂ. દેશાઇ.



# मङ्गलम्•

ॐ सह नाववत सह नौ अनक्त सह वीर्यं करवावहै। तेजिस्त्र नावधीतमस्तु मा विद्विषावहै॥ ॐ शांतिः शांतिः शांतिः

ઉપનિષદ્ગીતા પરમાત્મ વિધાનું સ્વરૂપ પ્રકટ કરીને અમારું મુરુ શિષ્યનું) પાલન કરા, વિધાનું કૃળ પ્રકટ કરીને અમારું પાલન કરા, તમે ખન્ને સાથેજ વિધા સંબંધી સામર્થ્ય સિદ્ધ કરીએ, અમારા ખન્નેનું ક્યયન તેજસ્વી થાએો, તથા અમે ખન્ને પ્રમાદજન્ય અન્યાયવડે અધ્યયન તે અધ્યાપનના દોષને માટે પરસ્પર દેષ કરીએ નહીં!

### उपहरणं विभवानां संहरणं सकळदुरितजाळस्य। उद्धरणं संसाराचरणं वः श्रेयसेस्तु विश्वपतेः॥

વૈભવાને આપનારા, સકળ પાપપુંજનું હરણ કરનારા અને સંસારમાંથી હાર કરનારા વિશ્વપતિના ચરણ તમારું કલ્યાણ કરા! **વિદ્યારણ્ય.** 

### दिकालायनवच्छित्रानंतचिन्मात्रमूर्त्तये । स्वातुभूत्येकसाराय नमः शांताय तेजसे ॥

ર દિશા, કાળ આદિથી માપરહિત, અનંત (છેડાવિનાના) ચૈતન્ય માત્ર ુ તથા આત્માના અનુભવનાજ એક સારરુપ શાંત તેજને હું નમસ્કાર કુરુષોને ભર્તૃહરિ.

ત્રારણ કરે છે, પણ દૂંહે.

કેલ્ઇએક પ્રદ્યવેત્તા સે માસ કરીને રહેતા હતા. તેમ ત્રાષ્ય હતા. તે, પ્રતિદિન તેમના ક્લક્કિક્ક્ક્ક્ક્ક્ક્ક્ક્ક્ક્ક્ક્ક્ आपन्नोहिम नारण्योहिम सर्वावस्थोहिम सर्वदा। भगवंस्त्वां प्रपन्नोस्मि रक्ष मां गरणागतम् ॥

られてあるとのできないとのでものとものできないとのできないとのできないとのできないとのできないとのできるのと હે ભગવન્! હું આપને શરણે આવ્યો છું, શરણ આવવા છું, સર્વદા સર્વ નતની અવસ્થાના અનુભવ કરનારા છું અને અ પ્રાપ્ત થયાે છું, આપ મારી શરણાગતની રક્ષા કરાે!

जपोजलपः शिल्पं सकलमपि सदाविरचना । गतिः प्रादक्षिण्यक्रमणमदनान्याहुतिविधिः॥ प्रणामः संवेशः सकलमिदमात्मार्पणवियौ। सपर्यापर्यायस्तव भवतु यन्मे विलिसित् ॥

હું જે વાતચિત કરું છું તે આપના નામના જપ થાએા, હું જે ્ શિલ્પરચના કરું છું તે આપની મુદ્રા થાઓ, હું જે ચાલું છું તે આપ પ્રદક્ષિણા ગણાએા, હું જે ભાજન કરું છું તે આપની આહૂતિએા થાર્ગ હું જે ખેસુ હું તે આપને પ્રણામરુપ થાંચા, અને મારા જે કંઈ વિલા હોય તે આપની પૂજ થાએા: આમ આત્માર્પણમાં આ સર્વ અર્પણ કરું છે શ્રીશંકરાચા<sup>ર</sup>

> नमोविश्वसजे पूर्व विश्वं तदन् विभते। अथ विश्वस्य संहर्त्रे तुभ्यं त्रेधा स्थितात्मने ॥

આપ આરંભમાં જગતને સરજે છેા, તે પછી વિશ્વનું પાેપણાકરા છેા, ર પછી તેના સંહાર કરાે છાે, આમ ત્રણ પ્રકારે રહેલા આપને નમસ્કાર કરું છું

> चिरं ध्याता रामा क्षणमपि न रामप्रतिकृतिः परं पीतं रामाथरमधु न रामांधिसिळ्स । नता रुष्टा रामा यदरचि न रामाय विनति-र्गतं मे जन्माध्यं न दशरथजनमा परिगतः॥

મેં રામાનું લાંભા વખત ધ્યાન કર્યું, પરંતુ શ્રીરામની મૃતિનં કાળભર પણ <sup>દ્</sup>યાન કર્યું નહીં; રામાના અધરામૃતનું પાન કર્યું, પ<sup>દ</sup> ણામૃતનું પાન કર્યું નહીં; રુષ્ટ થયલી રામાને નમ્યે, કર્યા નહીં: આમ મારા ઉત્તન જન્મારા રામને મેં મેળવ્યા નહીં.



# चान्द्रकान्त.

प्रथमप्रवाह—पुरुषार्थ.

## प्रवेशक.

दुर्रभं त्रयमेवैतदेवात्त्रप्रहत्तेकम् । मञ्ज्यत्वे उम्रस्तत्वं यहापुरुपर्लंश्रयः॥

शङ्कराचार्य.

અર્થ-મનુષ્ય જન્મ, માેક્ષની ઇચ્છા, (અને) મહા પુરુષના આશ્રયું, એ ત્રેષ્ટ્રિકી-' દુર્લભ છે. જો દૈવના અનુગ્રહ હોય તાે જ એ મળે છે.

\$\$\$\$\$\$\$**\$**\$\$\$

્રિઝ્ઝ્ઝ્ઝ્ઝ્ઝ **7નુ** હાત્મા 'ગુરુનાં ચરણની સેવા કરવાથી શિષ્યોની વૃત્તિ પણ પ્રિક્ટિક્ઝ્ઝ મહાત્મારુપ જ થાય છે. કહ્યું છે કે:

सत्संगाद्भवति हि साधुता खलानां। साधूनां नहि खलसंगमात्खलत्वम् ॥ आमोदं इस्सममयं मृदेव भत्ते। भृदंषं नहि इस्समिन धारयन्ति॥

અર્થ-ખળ પુરુષોને સત્સંગથી સાધુપણું-સજ્જનપણું પ્રાપ્ત થાય છે, પણ સાધુ પુરુષોને ખળના સંગથી ખળપણું પ્રાપ્ત થતું નથી. માટી જ પૂલની સુગંધને બ્રારણ કરે છે, પણ પૂલા માટીની ગંધ ગ્રહણ કરતાં નથી.

કાઇએક પ્રદ્યાવેત્તા સત્પુરુષ કાઇ નિર્જન સ્થાનમાં એકાંત શસ કરીને રહેતા હતા. તેમની સેવામાં એક સુશીલ સ્વભાવના ત્રાપ્ય હતા. તે, પ્રતિદિન તેમની ઉત્તમ પ્રકારે સેવા કરી, તેમની

## પુરુષાર્થ.

यासेथी तत्त्वज्ञान संपादन करती हती. असंगे असंगे ते शु शिष्य व्यये अनेक अक्षरना अश्लोत्तर थता हता. शिष्य निरंत शुरुवाक्ष्येतुं मनन करते। अने तेमां अपले ही शंक्षाओ। शुरु पा कहतो हती अने शुरुदेव तेनापर परम कृपा करीने अल्ल अद्द सुत शुक्ति अशुक्तिओ। वहे ते शंक्षाओ तुं समाधान करता हता. ते शुरुशिष्यना त्रिविध ताप टाणनार अने मेशक्षप्रद संशयनाशक संवादमांथी कंकि साण अहीं ही धेही। छे.





## પ્રથમ ભિન્દુ. સત્સંગ અને વ્યવહાર

### उद्धेरदात्मनात्मानं मग्नं संसारवारिधौ । योगारुदत्वमासाय सम्यक्दर्शनानिष्ठया ॥

અર્થ–પાતાના આત્મા જે સંસાર સાગરમાં મગ્ન–ડૂબ્યા છે, તેને યાગારુઢત્વ પ્રાપ્ત કરી, યથાર્થ જ્ઞાનનિષ્ટા રાખીને પાતાની મેળે જ ઉગારવા જોઇએ.

#\$666666666666<del>--</del>

જે તેનું શું કારાષ્ટ્ર ? તે કૃપા કરીને જણાવા."

ગુરુ-હે ખાપ! ધન્ય છે તને, તારા પ્રશ્ન અંતિ ઉત્તમ અને સૂક્ષ્મ વિચારવાળા છે. આ પ્રસંગમાં હું એક મિક્ષકાનું દેષ્ટાંત કહું તે તું શ્રવણ કર હે વત્સ! એક મિક્ષકા (માંખી), જે, અહિંતશ મૂત્ર અને વિષ્ઠાનાં સ્થળાપર કરીને નિરંતર તેના જ રસ લેનારી છે, તેને, એક સમયે કરતાં કર્ૃદું એક મધથી પરિપૂર્ણ ભરેલા ઘઢા મળી આવ્યા. એ, પાતા અતિ દુર્લભ અને ઘણી સ્વાદિષ્ટ વસ્તુ પ્રાપ્ત થયલી જોઇને આનંદ પામી

અને તેનાપર બેડી. પછી ધીરે ધીરે પાતાના એક પગ મધપ ઠરાવ્યાે, અને જરાક મધ ચાખતાં ઘણું જ મીઠું લાગવાથી પ્ર णीजे पग पण सूरुये। એમ કેટલીક વાર સુધી નિશ્ચિન્તપણે મધના સ્વાદ લેવા લાગી; અને સંતાષ પામી એટલે ત્યાંથી તુરત હડીને પાછી અહીંતહીં ઉડવા લાગી. પણ વળી ભમતાં લમતાં તેને આગળનું વિષ્ઠાનું સ્થળ મળી આવ્યું અને આગલા અભ્યાસ અને આસક્તિને લીધે તેના દુર્ગંધી રસ લેવા માટે તેપર પણ જઇ બેઠી. એમ વારંવાર તે મધના અત્યુત્તમ સ્વાદ લીધા છતાં પણ, પૂર્વના અભ્યાસ-આસક્તિ તથા પ્રકૃતિને લીધે તે પાછી મૂત્ર તથા વિષ્ઠાપર જતી અટકી નહિ. પણ જે, એ માંખી જે સમયે મધપર ખેઠી હાય અને તેના સ્વાદ લેવામાં આસક્ત થયલી હાય, તે સમયે, એકાએક પવનના સપાટા આવે, અને તેને લીધે તેની ખન્ને પાંખા મધની સાથે લપટાઇ તેમાં ચાંટી જાય તા જ તેની વિષ્ઠા મૂત્રના-નરક રસ પરની આસક્તિ આપાઆપ છૂટી જાય તથા ત્યાં જતી અટકે; અને મધુના મધુર સ્વાદ લેવા-. २० प सर्वोत्तम सुणमां क बीन रहे. क्रेरी के रीते विषयाहरू अप विष्ठाना स्वाहना अक्यास् अस्ट जासिक्तिवाणी सनेवित्ति, आत्म-સુખરુપી મધ્ ક્વેંલા માટે, આત્મસુખરુપ મધથી ભરેલા સત્સંગ-રેવા ાંડામાં કાંઠા ઉપર ઠરે છે; પરન્તુ વળી પૂર્વના અભ્યાસથી પાછી ત્યાંથી વિષય પ્રતિ દાેડી-ઉડી જાય છે. વળી પાછી મનાવુ-ત્તિને આત્મસુખરવપી મધના સ્વાદની સ્મૃતિ આવતાં, તેમ જ તેની અત્યંત શ્રેષ્ઠતા જાણીને, તેપર માહ થાય છે એટલે પાછી આવીને તેના રસાસ્વાદ લે છે. વળી ત્યાંથી જાય છે, વળી પાછી આવે છે. એમ જતાં ને આવતાં સમયમાં, જ્યારે પવનના સપાટા લાગીને ત્યાં પાંખ ચાટી જાય અર્થાત્ જ્યારે ઇશ્વરના અનુગઢ, સદ્ગુરુની કૃપા અને પાતાનાં શુલ કર્મ, એ ત્રણે અથવા ત્રણેમાંની એકાદી वस्तुरूप पवनना सपाटाथी विषयरूप विष्ठाना स्वाहपर ८७ वैराज्य થઇ જાય અને મનાવૃત્તિ, લક્ષાનંદરુપ મધમાં દટાય તા પછી આપાઓપ વ્યવહારમાં વેહેતી અટકે; એટલે માનસિક વૃત્તિ પાતે જ જળમાં પહેલા સૈન્ધવની પેરે ગળી જઇને પ્રહ્મસ્વપ થાય. પરંતુ

ંતે પણ જે વિપરીત સાધન કરે છે તેા ઉલટી ખગડે છે. એ માટે એક ઉદાહરણ કહું છું, ત સાંભળ:-

એક ગામમાં જરાક ધનપાત્ર ગણાતા કાઇ એક પટેલ રહેતા હते। तेने प्रतिष्ठित जाणी त्यांना राजायी इंग्रेड डामसर पातानी કચેરીમાંથી તેડું માેકલ્યું. રાજાનું તેડું ને વળી માનભેર આવ્યું તેથી ત્યાં જવા માટે પટેલભાઇએ સર્વ નવાં શ્વેત વસ ધારણ કર્યાં, ને સજજ થઇને તે, રાજસભા પ્રતિ ચાલ્યાે. વસ્ત્ર ખૂખ સ્વચ્છ પહેર્યાં હતાં, ને રાજાની સલામાં જવું હતું, માટે વસને કાઇ પણ સ્થળે જરાએ ડાઘ લાગે નહિ તેની પટેલ ખહુ જ સંભાળ રાખતા હતા: પરંતુ તેમ છતાંએ રસ્તામાં જતાં કાેઇ ઠેકાણુથી તેનાં કપડાંને કાેચ-લાના ડાઘ લાગી ગયા. પટેલ તે વખતે રાજસભામાં ગયા તા ખરા, પણ ત્યાં કામકાજ થઈ રહ્યા પછી ઘેર આવતી વેળાએ તેને પેલી કપરાને ડાઘ લાગવાની વાત ચાદ આવી. તે ખહુ ખેદ પાસ્યાે ને કપડાં ઉપર કાયલાના ડાઘ લાગ્યા હતા, માટે તેને કાયલા માત્ર ઉપર વેર ભરાઇ આવ્યું. તેણે અત્યંત કોધે ભરાઇ માર્જન પ્રમના કાયલાની કાળપ કાહી નાંખવાના વિચાર કીધા. તુરત ગામમાંથી સઘળા કાયલા મજુરા પાસે એકઠા કરાવી, એક માટા તળાવ ઉપર નંખાવ્યા. આ એકઠા કરાવેલા કાયલા તા લગલગ સેર મણ જેટલા થયા. હવે સા મણ કાયલાને ધાવા માટે થાડામાં થાડા પણ પચ્ચાસ મણુ સાંભુ તા જોઈએ જ. તે સાંભુવંડ કાયલા ધાવાનું કામ આર-મ્લાયું અને ખળખળાટ કરતું કાળું પાણી, એક વેહેળાની સાપ્ક ગામની લાગાળે થઇને વહેવા લાગ્યું. તે જોઇ એ જ ગામના એક ખીં પટેલ આશ્ચર્ય પામ્યા; અને તેણે તળાવ ઉપર જઇ કાયલા ધાવરાવનાર પટેલને પૂછ્યું કે, "અરે પટેલભાઇ! તમે આ શું કરા છા ?" એ સાંભળી તેણે જવામ દીધા કે, "કપડાંને કાળા ડાઘ લગાડ-નાર કાયલાને તેના શ્યામતારુપ દુર્ગું ાથી મુક્ત કરીએ છીએ." આવું ઉત્તર સાંભળી તેણુ વિચાર કીધા કે, આ કાઇ અક્કલના સાગર દેખાય છે; કારણું કે, વળી કાયલાને તે સા વર્ષ સૂધી ધાઇએ તાપણ ઉજળા થાય નહિ તેની એને ખખર નથી, પણ હશે; એ ખિચારાને આ મિથ્યા શ્રમ કરતા અટકાવી સરળ અને સત્ય માર્ગ ખતાવવા

ચેહેન પઠતું નથી પરંતુ આખા દિવસ કંઇ ગાય પાતાના વાછરડા પાસે રહી શકતી નથી; કારણ કે, તેને વનમાં ચારા ચરવા જલું પડે છે. તેથી પ્રભાતે દાહાતી વખતે જ વાછરડાને છાડી તેની પાસે લઇ જાય છે ત્યારે ધવાંડે છે પણ વાછરડું ધાવીને સંતાષ પામ્યું કે તુરત તેને તેની જગ્યાપર બાંધીને ગાયને વનમાં ચરવા માટે છેાડી મૂક-વામાં આવે છે. એ ગાય આખા દિવસ વનમાં નાના પ્રકારનાં . કામળ તૃણાંકુરા ચરે છે, પાણી પીએ છે, વૃક્ષાની શીતળ છાયા નીચે, પાતાના ટાળામાં નિશ્ચિન્તપણે ળેસીને વાગાળે છે અને સાંજે પાછી સૌ ગાયા સંગે ઘેર આવે છે, આટલા સમયમાં ગાય પાતાના વાછરડાને ચાદ પણ કરતી નથી કે તે શું કરતું હશે ? પરંતુ ઘેર આવ્યા પછી, જ્યારે પાછા દાહાવાના સમય થાય છે, ત્યારે જ પાતાના વાછરડાનું રમરણ કરે છે અને તેને ધવાડ્યા વગર કદી તે, પાતાના धणीने हें होवा हेती नथी. ये प्रभाषे प्रतिहिन કरतां, पाते ७ ती # જઇ, ક્રીથી ગાલણી થાય ત્યાંસૂધીમાં, તે વાછરડા પણ નિયમ પ્રમાણે સારું પાષણ થવાથી શરીરે દઢ તથા અળવાન્ થઇ રહે ે છે. વર્ષે આવતાં તે ચારા ચરવા લાગે છે અને તેને પાતાની માતાના પય: પાનની જરૂર પણ પડતી નથી અર્થાત્ સ્વતંત્ર થઇ વિચરે છે.

એ જ દર્ણાત પ્રમાણે મનુષ્ય જો નિત્ય દહ નિશ્ચય અને નિય-મથી, વધારે નહિ તો દિવસમાં માત્ર એક અથવા બે જ મુહૂર્ત સુધી પણ, અમુક નિમેલે સમયે, સત્સંગ, ભગવત્સ્મરણ, આત્મસ્વસ્વ-પનું ચિન્તન આદિક કરે તો, સમય વીતતાં તેના અભ્યાસ સ્થિર થઇ જાય છે; તેથી મનુષ્ય ગમે તેવાં પ્રપંચનાં કાર્યો-માં પડે છે, તોપણ તે પોતાના નિત્ય નિયમમાં ચૂકતા નથી. એમ લાંળા અભ્યાસથી સ્વાત્મસ્વસ્વપનાં ચિન્તનનું પાષણ થઇ, આખરે મનુષ્ય સંસાર ઉપાધિમાંથી મુક્ત થઇ, ભગવત્સ્વસ્વપ બની રહે છે, એમાં સંશય નથી. જેમ ગાય સવારે પોતાના વાછરડાને ધવરાવી તેને ઘર આગળ મૂકી પોતે વનમાં જઇ કરે હરે છે, ઘાસ ચરે છે, પાણી પીએ છે, પોતાના ટાળામાં જઇ બેસે છે, શીતળ છાયામાં વિશ્રામ લે છે અને સાંજે દોહવાના સમય થતાં

<sup>\*</sup> ઉત્તી કે ઉત્કી જવું એટલે દ્રુધ આપતું બંધ થવું.



# ચતુર્થ મિન્દુ. સત્સંગ પ્રતાય.

महात्रभावसंसर्गः कस्य नोत्रातिकारकः। रथ्याम्ब जाह्नवीसङ्गा'त्त्रिद्शैरपि वन्यते॥

અર્થ-મહાત્મા પુરુષના સંબન્ધ કાની ઉન્નતિ કરતા નથી ? સર્વની કરે છે. રોરીનાં પાણીને ગંગાના સંગથી દેવતાએ પણ નમે છે.

#### きききききそそそそ

ZMMMMMMMMM

િ િશુષ્ય–હે પરમ કૃપાળુ ગાેવિન્દરુપ ગુરુજ! આપના આ આઆઆઆજ ← મહદુપકારના બદલા હું કંગાલ તાે શું, પણ માેટા દેવતાએા સરખા પણ કેમ વાળી શકે? કેમ કેઃ—

अन्नदानात्परं नास्ति विद्यादानं ततोऽधिकः । अन्नेन क्षणिका तृप्तिर्यावजीवं तु विद्यया॥

અર્थ-બીજાં સર્વ हाना કરતાં અन्ननुं हान (सूण्याने अन्न भवशवतुं ते) सर्वोत्षृष्ट केंद्रेसुं छे; क्षरणु के, ते हेद्रेने संताष आपनार परम જીવનरूप छे. पणु ते (अन्नहान) करतां विद्यानुं हान णढु क्षण आपनारुं छे; क्षरणु के, अन्ननुं हान ते। अद्य तृप्ति करनारुं क छे, (ओ आधेक्षुं अन्न पथी गयुं ओटसे पुनः पाछी सूण सागे छे, त्यारे तृप्ति करवाने कंछ आगण आधेक्षुं अन्न क्षम सागतुं नथी) अने विद्यानुं हान ते। मनुष्यना ळिवत पर्यन्त तेने तृप्ति आपे छे. (विद्या सिष्ट्रीने तेना थांगे मनुष्य अन्न प्रानाहिक अनेक शरीर पेषक पहार्थों पेहा करीने तेना अप्ती- गथी निरंतर तृप्त थाय छे.) ओम ओ, ते हान सेनार प्राण्डी विद्याहान करनार सनुष्यना केटसा णधा ७ प्रकारना छाला तणे आवे

છે? પોતાના આખા જન્મ સુધી તે દાતાના દાસ થઇ રહે તાપણ તેના ખદલા વળી રહે નહિ. ત્યારે, હે દયાળુ ગુરુજ! આ ક્ષણલંગુર સંસારમાં અવતરીને અલ્પ કાળ પર્યંત જ ટકનારા આ નાશવંત જવતરનું પાપણ થઇ શકે એવી વ્યાવહારિક વિદ્યાનું દાન કરનારના ખદલા કાઇ રીતે વાળી શકાય એમ નથી, તા પછી આપ, કાઇ કાળે નાશ પામે નહિ એવાં અખંડ સુખથી નિત્ય તૃપ્તિ કરનારી સદ્દ (પ્રદ્યા) વિદ્યા, પ્રદ્યાના પરમાત્માના સ્વરુપના જ્ઞાનનું દાન કરનારી છે, તે આપા છે, એ આપના ઉપકારના ખદલા માટા ઇદ્ર સમાન દેવથી પણ કેમ જ વાળી શકાય ? માટે હે સ્વામિન! હું એક તુચ્છ પ્રાણી, આપના ઉપકારના અદલા વાળવા ઇચ્છું, એ આકાશનું પુષ્પ મેળવવાની ઇચ્છા કરવા જેવું છે. માટે આવાં મિચ્યા ફાં પ્રાં મારવાં મૂકી દઇ, સર્વદા સર્વથા આપના ભવતારણ ગરણને શરણે જ પડ્યો છું, જેથી આપ મને પરમ દીન જાણીને મારા ઉદ્દાર કરશા જ.

ગુરુ-વાહ! વાહ! ધન્ય છે તારી ખુદ્ધિને! શિષ્ય! તું માેક્ષ તત્ત્વના જિજ્ઞાસુ છે અને ખ્રહ્મવિદ્યાના ઉપદેશનું પાત્ર અન્યા છે; માટે હે વત્સ! તારા મનના સર્વ સંકલ્પ વિકલ્પને ત્યજી દઇ, કાઇ વાતની ગ્લાનિ ન આણતાં, તને જે જે શંકા થાય તે સુખેથી મારી આગળ કહે. તું મારી પાસેથી તેનું સમાધાન પામી લવ અન્ધનથી મુક્ત થઇશ એવા મારા આશીર્વાદ છે.

શિષ્ય-હે સ્વામિન્! આપે આ ઉપલા દર્યાત પ્રસંગે કહ્યું છે કે, પ્રત્યેક પદાર્થને અંને માર્ગે લગાડી શકાય છે; અને તેથી તેનાં સારાં અને માઠાં, એમ અંને રીતનાં ક્લાે ઉત્પન્ન થાય છે, ત્યારે એ સમ્અન્ધે મને એક સંદેહ ઉત્પન્ન થાય છે કે, સર્વ શિષ્ટ જેનામાં નિત્ય પ્રશંસા પામેલા સત્સંગ, જેની તુલનાએ કાઈ પણ વસ્તુ આવી શકતી નથી, અને જે સર્વ વાતે શુલ ક્લદાયક જ છે, તેને પણ એ ઉપરના નિયમ લાગુ પડી શકે ખરા ?

ગુરુ—વત્સ! જો કે સત્સંગ એટલા ખધા ઉત્તમ છે ખરા, તાપણ જો તેને સેવન કરનાર પુરુષમાં કેટલાક મહા અવગુણા હાય છે, તા તે (સત્સંગ), તેને પાતાના ઉત્તમ સ્વભાવ પ્રમાણે પૂળી શકતા નથી. એ અવગુણાં—દાષા, કાચિક (શરીરથી ઉપજતા), વાચિક (વાણીથી ઉપજતા) અને માનસિક (મનથી ઉપજતા), એમ ત્રણ પ્રકારના છે; અને તે પ્રત્યેકના ત્રણ ત્રણ લેદ છે. માટે એ સર્વ દાષાને જો જડમૂળથી ત્યજ દે, તા જ તે પ્રાણીને સત્સંગ પૂળે છે. એ દાષા સંબંધે કહ્યું છે કેઃ—

(કુહા.)-ચારી, યારી. હિંસતા, તનહિ દેષ હેં તીન; નિંદા, જૂઠ, કંઠારતા. વાકચાપલ્ય ઔ મીન. તૃષ્ણા સિતવન, દેષ છુલ્દિ નૃસિંહ ત્રે મન દાખ; કાયિક વાચિક મના કે, ત્રિધા દેષ તજ માખ.

કાયિક એટલે શરીરથી ઉત્પન્ન થતા દોષા ત્રણ છે: ચારી, ગ્યભિચાર અને જીવની હિંસા; વાચિક એટલે વાણીથી (બાલવાથી) ઉત્પન્ન થતા દોષા ત્રણ છે: પારકી નિંદા, જૂ ઠું બાલવું અને સામાને કઠાર–કડવાં લાગે તેવાં વચના કહેવાં તથા માનસિક એટલે મનથકી ઉપજનારા દોષા પણ ત્રણ છે: તૃષ્ણા (નાના પ્રકારના તુચ્છ વિષયાની આશા કરવા કરવી તે), ચિંતવન અને દોષ- મુદ્ધિ (પરાયા દોષા–અવગુણા જોવાની મુદ્ધિ), આ મન, વાણી અને કાયાના સર્વ દોષોને ત્યજે તા જ સત્સંગ ફળે છે.

હે શિષ્ય! એ તો મેં તારા પ્રશ્નનું ઉત્તર કહ્યું, પણ એ સત્સંગ કે જે સિદ્ધા—સદ્દ્રાન પ્રાપ્ત થવાનું મુખ્ય સાધન છે, તેના હું શા શા ગુણ ગાઉં? ઉપર કહેલા ત્રિધા-ત્રણ પ્રકારના દોષ, જેને ત્યજવાથી સત્સંગ પૂળે એમ હું કહી ગયા છું, અને તે દોષા પણ સત્સંગ કરવાથી આપાઓપ મટી જાય છે, આવડા માટા સત્સંગના પ્રભાવ છે, માટે, પ્રત્યેક મનુષ્યે નિરંતર સત્સંગ કરવા. સત્સંગથી મહા ખળ પુરુષા પણ સત્વગુણી અને સાધુ ખને છે; સત્સંગથી પાપાતમા પણ પુષ્યવાન અને પવિત્ર થાય છે; સત્સંગથી અવિદ્યા માત્ર જઇ, સિદ્ધા પ્રાપ્ત થાય છે: સત્સંગથી સદ્દગુરુનાં ચરણારવિંદનું શરણ મળે છે, અને સત્સંગના યાગે મનુષ્ય પ્રાણી પ્રભુ પદને પામે છે. અહા! એ સત્સંગને માટે મહા ભક્તરાજ તુલસીદાસજ એ શું કહ્યું છે:

(કુઢા)-સર્વ સ્વર્ગ અપવર્ગ સુખ. ધરિય તુલા ઇક અંગ; તુલે ન તાહિ સક્લ મિલિ. જે સુખ લવ સત્સંગ.

<sup>&</sup>quot; દાપ. 🕇 માેક્ષ.

### સત્સંગ પ્રતાપ.

સ્વર્ગ, મૃત્યુ અને પાતાલ, એ ત્રણે લોકનાં સર્વ સુખાને એક પક્ષામાં મૂકીએ અને બીજા પક્ષામાં એક ક્ષણલરના સત્સંગનાં સુખને (એટલે સત્સંગનાં ફળરુપ સુખને) મૂકીને તાળીએ તા, સત્સંગના સુખવાળું પલ્લું નિચે નમશે અર્થાત્ બીજાં બધાં સુખા સત્સંગ તાલે આવી શકશે નહિ, એવા સત્સંગના મહિમા અગાધ છે, જેનું માહાત્મ્ય કથવાને શેષ ને શંકર પણ અસમર્થ છે.





# પંચ મ ભિન્દુ. ઇશ્વરનું કર્તવ્ય.

प्रमत्तस्र चेरितिकृत्यिचतया । प्रसृद्धलोमं विषयेषु टाटसम् ॥ त्वमप्रमत्तः सहसाभिषयसे । खल्लेटिहानोहिरिवाखुमन्तकः ॥ श्रीमद्भागवतः दः अः ५१

અર્થ-નાના પ્રકારનાં કાર્યા કરવાની ચિંતાથી ઘણા જ મદમત્ત થયેલા, મહા લાભી અને વિષયની લાલચવાળા ઉદરને જેમ ભૂખથી ગલાક ચારતા સર્પ ગળી જાય છે, તેમ જ અનેક પૈર્ય કરવાના વિચારથી ઘણા જ મદમત્ત થયેલા મહા લાભીને વિષયાની લાલસાવાળા પુરુષને કાલ મૂર્તિ એવા તમે સાવધાન થઇને એકાએક પકડી પાંડા છા?

775555555555

સિંહિ શિષ્ય-હે ગુરુજ! આ જગતના કત્તા પ્રસ, જે સાકાર તથા દિલ્લલ્લલ્લ નિરાકાર, અને સ્વપે રહેલા છે, તે શું આપણી-પ્રાણીઓની પેઠે આહાર આદિ વ્યવહાર (આવું, પીવું, ખાલવું, હસવું વગેરે) કરતા હશે? એ વિષે મને આશ્ચર્ય થાય છે, માટે કૃપા કરીને એનું સમાધાન કરા.

ગુરુ-હે વત્સ! એ સંબંધે એક રાજાના પૂછેલા તારા જ જેવા પ્રશ્નો મને યાદ છે, તે હું તને કહું છું, તે સાંભળ.

મનામથી નામની નગરી વિષે પૂર્વે કાઇ ખુદ્ધિયન નામના રાજા રાજ્ય કરતા હતા. એ રાજા જાતે પણ ખુદ્ધિમાન, વિદ્યાના હાંસીલા, હાસ્ય, વિનાદ તથા ચમતકારિક કથા-વૃત્તાંતાના શ્રવણ કરનાર અને અનેક કળા કુશળ પુરુષાના સમાગમ કરવા વગેરે પેયયાપર ખહુ પ્રીતિ રાખનારા હતા. આવી તેની ચાગ્ય વૃત્તિ

હાવાથી, ઘણાક વિદ્વાના, કવિએા અને બુદ્ધિમાન્ યુરુષા, વારંવાર તેની સલામાં આવીને માન પામતા હતા. એ રાંજા પાતાના क्षास्य विनाहाहिना अतिशय शाभने माटे भश्डरा, वायाण, ढाज-રજવાખી, ખેલાડી વગેરે કલાકુશલ પુરુષાને જાશુકને માટે વર્ષા-સન આપીને, પાતાની સભામાં રાખતા હતા; અને વારંવાર રાજકાજથી પરવારી, નવરાશના વખતમાં, તે તેઓને અનેક તરે-હના વિલક્ષણ પ્રશ્નો પૂછીને તેના સંતાપકારક ઉત્તરાથી આનંદ પામતા હતા. એવી જ રીતના વિનાદમાં તે એક દિવસે બેઠા છે, તેવામાં તેને કંઇ ખુટ્ટો સૂઝી આવ્યા, તે ઉપરથી તે બાલ્યા, " હે સચિવ! આપણી આ વિનાદી રાજસભામાં અનેક પ્રકારનું જ્ઞાન ધરાવનારા પુરુષા છે; પણ શું તેઓ મને હમણાં ઉપજેલા પ્રશ્નોનું ઉત્તર દઇ શકશે ?' એ સાંભળી પ્રધાને કહ્યું, "મહારાજધિરાજ! એમ પ્રથમથી શંકા કરવાનું શું પ્રયોજન છે? આપ પ્રક્ષ કરા અને પછી જો આપને સંતાષકારક ઉત્તર ન મળ્યું તા આપની આજ્ઞાનુ-સાર કાર્ચ કરવાને આપના ચરણના દાસ, હું તયાર જ છું." રાજાએ તુરત તે પ્રશ્ન પ્રધાનદ્વારા જ રાજસભામાં કહી સંભળાવ્યા, અને પ્રધાને પંડિતાને કહી સંભળાવ્યા પણ તે પૃછવા પૂર્વે જણાવ્યું કે, આ પ્રશ્નોનું ઉત્તર જેઓ આપી શકે નહિ તેઓએ તુરત મારી સલા છાડી જવી, અને યુનઃ મારી આગ્રા વગર સભામાં પ્રવેશ કરવા નહિ. રાજાની આવી કડક પ્રતિજ્ઞા સાંભળીને સભા જના ગભરાઇ ગયા, અને ઉત્તર આપવાની શક્તિ હશે તેવાઓ પણ આ વખતે તાે સ્તષ્ધ જ ખની ગયા. પછી પ્રધાને સાં સાંભળતાં રાજાના પ્રશ્ન निवेहन डर्थों.

૧ ઈશ્વર શું ખાય છે ? ૨ ઈશ્વર શું કરે છે ? ૩ તે ક્યારે ૃ હશે છે ? ૪ તે ક્યાં રહે છે ?

એ પ્રશ્નો સાંભળીને સૌ, એક ળીજાના મેહાં સામું જોવા માંડ્યા. કેટલાક નીચું ઘાલી રહ્યા અને કેટલાક જ્યારે જ્યારે રાજા કાઇ પણ પ્રશ્ન પૂછતા ત્યારે તુર્ત જ જવાળ દેનારા હતા તેઓ પણ આ સમયે તા લજ્જિત થઇ દિગ્મૂઢ ળની છાનામાના ખેશી રહ્યા. પંડિ-તાની આવી મૂઢતા જોઇ, રાજાએ કોધ કરી, તુરત સભા વિસર્જન કરવાની પ્રધાનને આજ્ઞા આપી અને તેને એમ પણ કહ્યું કે, "તારે પંડે આ પ્રશ્નોનું ઉત્તર આપનાર પુરુષને શાધી લાવવા. એ ઉત્તર આપનાર જે કે ગમે તેવી સ્થિતિમાં હશે, તાપણ હું તેને રાજ્યા-સનપર બેસાડીને તેની સેવા કરીશ." એ સમયે રાજાએ વિચાર કીધા કે મારી સમર્થ સભાના આટલા ખધા ખુદ્ધિમાન પુરુષાથી પણ જેનું ઉત્તર નહિ અપાયું, તેવા અગમ્ય પ્રશ્નના ખુલાસા કરનાર પુરુષ કંઇ થાડા અનુભવી કે થાડી ચાગ્યતાવાળા હશે નહિ, પણ કાઈ મહાત્મા જ હશે; તા એવા મહાત્માની સેવા કરવી એ તા ઘણી દુર્લભ વાંત છે. આવી સૂક્ષ્મ દૃષ્ટિથી તેણે એવી પ્રતિજ્ઞા કરી.

રાજાનાં આવાં વચન સાંભળીને, ખીજે દિને પ્રાતઃકાળ થતાં જ મંત્રી દ્યાં હેસ્વાર થઇને કેાઇ મહાત્મા પુરુષની શોધ કરવા ચાલી નિક-ળ્યાે. એ પ્રશ્નનું ઉત્તર આપે એવા મહાત્મા કેવી રીતે અને કચાં મળશે ? એના વિચારમાં અને ચિંતામાં તે માર્ગ કાપતા અરણ્ય તરફ ચાલ્યાે. ત્યાંથી વળી તે એક ગામથી ખીજે ગામ, ને ખીજેથી ત્રીજે એમ ફરતા અને તપાસ કરતા ઘણેક દ્વર દેશ નિકળી ગયા; છતાં કાઇ તેને એવા પુરુષ મળ્યા નહિંકે જે તેના પ્રશ્નોનું સમાધાન કરે. આથી મંત્રીને પાતાના મનમાં અહું જ ખેદ અને સંતાપ થવા લાગ્યા તે એવી ચિન્તા કરવા લાગ્યા કે-"અરે! એક તા મારું પાણી જરો કે મને સાંપેલું કામ હું પૂર્ણ કરી શકયા નહિ અને બીજીં, કામ કર્યા વિના પાછા જવાથી મહારાજા મારાપર કોંધે ભરાશે, અને મારા પ્રધાનપદથી મને જાષ્ટ કરશે. આમ હું ધર્મસંકટમાં સપડાયા છું. હવે મારે શું કરવું ? શું નિરાશાભરેલું મુખ લઇને પાર્કું રાજધાનીમાં જલું ? પણ ત્યાં જઇ અપમાન પામ્યાથી તેા મરલું ભલું. ત્યારે શું આત્મઘાત કરીને દેહ ત્યાગ કરવા ? ના, ના, ધિક્કાર છે એવા નપુંસકને કે જે કાયર થઇને પાતાના દુર્લભ, અનેક જન્મનાં સુકૃતથી પ્રાપ્ત થયેલા દેહના પાતે જ ઘાત કરવા ઇચ્છે છે. ત્યારે હવે શા ઉપાય કરવા ? આવા પરમ સંકટના સમયમાં મને કાેેે સહાય થશે ? હું તાે મારાથી ખન્યું તેટલું કરી ચૂકચાે. કહ્યું છે કે:– (સારઠા) હસ્ત પદાદિક અંગ, અરુ ળુધ દીની મનુજ કા; ેહાની અહાની હરિ સંગ, હાઇ સકે સા ગુત કર.

કાર એ લગવાનનું લક્ષ છે, તે અહંકાર જેની પાસે વૃદ્ધિ પામે છે, તેને, પરમાત્મા તુરત પ્રાશન કરી જાય (તેના અહંકાર ઉતારી નાંખે) છે. માળી જેમ પાતાની વાડીમાં પ્રતિદિવસ નિરીક્ષા કર્યા કરે છે અને તેમ કરતાં જે જે વૃક્ષાપર વધારે ખીલી નિકળેલાં યુષ્યા દૃષ્ટિએ પહે છે, તેને તુરત તાેડીને ઉતારી લે છે, તેવી જ રીતે હિરણ્યકશિયુ, રાવણ, શિશુપાલ, બાણાસુર, દુર્યોધન ઇત્યાદિ અનેક ભૂપતિઓ અહંકારના મદવડે અત્યંત ફાટી ગયા હતા, તે सर्वने। गर्व लगवान् लक्ष इरी गया, ते। पछी भील साधारण मनु-ખ્યાની તા વાત જ શી કરવી ? હે રાજન્! એ પૂર્વનાં દૃષ્ટાંતાથી તારા भनतुं को सभाधान थतुं न हाय तो आ अत्यक्ष व की है तारी સભામાંના આ અનેક ગુણિજના, જેઓ પાતાના ગુણાને લીધે તારી તરપૂર્થી સારાં માનપાનાદિક મળતાં હાવાથી અહંકારી ખની ગયા હતા અને પાતાના અહંકારથી જાણતા હતા કે, અમારા સમાન ખીજો કાઇ ગુણી નથી. તે સર્વનું આ વખતે પ્રભુએ તારી સભામાં અપમાન કરીને, ગર્વ ઉતાર્યો છે. એ વાતમાં તેઓનું અંતઃકરણ જ સાક્ષી આપે છે."

આ સાંભળીને સર્વ સભાજન સહિત રાજા અતિ હર્ષ પામ્યા અને હવે બીજા પ્રશ્નોના ઉત્તર સાંભળવાને રાજાના મનમાં આતુ-રતા–ઉત્કંઠા થઇ રહી. તેણે બીજો પ્રશ્ન પૃછ્વાનું જણાવ્યું, તે ક્ષણે તે ખેડુત મહાતમાંએ કહ્યું કે, "ઓ રાજા! હવે તેં કરેલી પ્રતિજ્ઞા તારે પાળવી જોઇએ, તે વિના હું એક પ્રશ્નનું ઉત્તર આપીશ નહિ," એ સાંભળીને રાજાએ ઉત્તરા શ્રવણ કરવાની ઉત્કંઠાથી, તે જ દિવસે, શુભ પળ ચાઘડીઉ જોવડાવી, શ્રાહ્મણા પાસે પાતાની પ્રતિજ્ઞા પ્રમાણે, તે ખેડૂતને રાજ્યાભિષેક કરાવીને સિંહાસનપર ખેસાડયો. પછી પાતે બે હાથ જોડી સેવકની પેઠે તેના સામે ઉભા રહ્યો. હવે તે મહાતમાંએ (નવા ખનેલા રાજાએ) કહ્યું, "હે રાજા! હવે તારી ઇચ્છામાં આવે એવા પ્રશ્નો આનંદથી પૂછ." ત્યારે રાજા ખાલ્યો, "હે મહારાજ! પરમેશ્વર શું કરે છે?" ખેડૂતે ઉત્તરમાં કહ્યું, "અહા! સર્વતંત્ર સ્વતંત્ર સર્વશ્વર જગદાતમાં પ્રભ્ર, તૃણના મેરુ અને મેરુનું તૃણ કરી દે છે. તે પરમાતમા, આ

આખા પ્રદ્માંડને ક્ષણવારમાં ઇચ્છા માત્રમાં પ્રગટ કરીને ક્ષણમાં તેના લય કરવા શિક્તિમાન્ છે. રાયને રંક અને રંકને રાય ખનાવી દે છે. આવાં દેષ્ટાંતા જગતમાં ઘણીવાર જેવામાં આવે છે. મારા તરફ તું દેષ્ટિ કર. હું મહા રંક અને કૃષિકર્મ (હળ ખેડવું—ખેતી કરવી) કરીને ઉદ્દરપાષણ કરનારા એક ખેડ્ત છું પણ સર્વ કર્તા સર્વેશ્વરની ઇચ્છા માત્રથી આજે રાજા થઇ ખેઠા છું, ને તું જે આવા માટા રાજ્યના પાલન કરનાર ભૂપતિ હતા, તે, મારી આગળ દાસ સમાન થઇને ઉભા છે. તા હવે પ્રભુશું કરે છે? તે તું તારી પાતાની મેળે જ સમજ લે."

भा ઉત્તરથી આખી સભામાં સાન-દાશ્વર્ય ફેલાઇ રહ્યું. પછી રાજએ ત્રીજે પ્રશ્ન પૂછચોઃ "મહારાજ! પમેશ્વર કથાં રહે છે?" तेना ઉત્તરમાં ખેડૂત બાલ્યાઃ "ઇશ્વર સર્વત્ર વસે છે, એના વિના જગતમાં કાઇ પણ ઠામ ખાલી નથી; અને એટલા જ માટે તેનાં ॥ विष्णु, विम्र ॥ वगेरे नामा છે. વળી શાસ્ત્રમાં પણ કહ્યું છે કે, ॥ सर्व विष्णुमयं जगत्॥ આખું જગત્ વિષ્ણુમય છે અર્થાત્ પરમેશ્વર જગતમાં સઘળે ઠેકાણે વસી રહેલા છે. ભગવાનના દશ મુખ્ય અવતારા થયા છે, તેમાંના નૃસિંહાવતાર તા આ વાત સિદ્ધ કરવા માટે જ થયેલા છે. પાતાના ભક્ત પ્રહ્લાદને સહાય કરવા તથા તેના પિતા હિરણ્યકશિયુને, ભગવાન સર્વત્ર વસી રહેલા છે એવું પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન કરવા માટે, શ્રીહિર પાતે તેની સસાના સ્તંભમાંથી પ્રકૃટ થયા હતા. એ કથા અદ્યાપિ પર્યંત સર્વત્ર પ્રસિદ્ધ પણ છે. માટે પરમેશ્વર ભક્તોના રાગાદિક દાષ રહિત શુદ્ધ અંતઃકરણમાં જ નિત્ય વાસ કરે છે."

ત્યારપછી રાજાએ ચાયા પ્રશ્ન એ પૂછ્યો કે, "પરમેશ્વર કયારે હસે છે?" તેના ઉત્તરમાં ખેડૂતે કહ્યું; "જીવાત્માની વારવાર બેવચનીપણાંની કુટેવને લીધે લગવાનને હસહું આવે છે. તે આ પ્રમાણે છે:—જીવ જ્યારે ગર્ભવાસમાં અત્યંત દુઃખ પામે છે ત્યારે તેમાંથી છૂટવા માટે દીન થઇને પરમેશ્વરની પાસે અનેક પ્રકારની પ્રાર્થના કરે છે, અને તે સાંભળી ભક્તવત્સલ ભગવાન્ દયા લાવીને તેને દુઃખમાંથી મુક્ત કરે છે, પરંતુ તે પહેલાં તેની પાસે વચન લે છે કે, 'હે જવ! તું વારંવાર આમ જ કરતેા આવ્યાે છે, તાેપણ આ વખતે દયા આવવાથી તને છાડું છું, માટે હવે તું સંસારમાં જઇने सन्भार्भ वर्तके हे केथी 'पुनरपि जननं पुनरपि मरणं पुनरपि जननी जठरे शयनम् सभय प्राप्त थाय निर्हि. यो सभे छव ४६ -છે, 'હવે હું કદી નીચ કૃત્ય કરીશ નહિ.' વળી હિર કહે છે; 'તું ગૃહસ્થાશ્રમમાં રહીને મને-પરણદાને જાણવાથી વિમુખ થતા નહિ; पणु त्यां धर्मना भार्श ७ परं यादाके, भने जाणुवाना श्रम पणु ५२के. त्यारे छव डहे छे, 'महाराज! हुं गमे ते डाणे अने गमे ते स्थणे આપના ધ્યાનમાંથી વિમુખ થઇશ નહિ, ધર્મ માર્ગે વર્તીશ, અને વિવેકથી સંસાર યાત્રા કરીશ; મને કૃપા કરીને છાઉા. હું તમારા विना અन्यने ભજીશ નહિ-તમારા જ થઇને રહીશ,' ત્યારે ભગ-વાન્ કહે છે, 'ના ભાઇ! તું માત્ર સ્વલ્પ કાળ જ મારું ધ્યાન ધરજે એટલે બહુ થયું.' 'રે મહારાજ! આપને ક્ષણુલર પણ બૂલીશ નહિ.' એમ કખૂલ થઇ જીવ ગર્ભમાંથી ખહાર આવે છે કે એ સઘળું બૂલી જઇને એમાંનું કશું કરતાે નથી; પણ ઉલટાં પાપ-કર્મો કરીને નરકમાં પહે છે; એટલે તે જીવનું એવચનીપણું જોઇને ભગવાન્ હસે છે."

એ ચારે પ્રશ્નોના સંતાષકારક ઉત્તર સાંભળી, રાજ અતિ પ્રસન્ન થયા, અને લાંખા થઇને તે ખેડૂત મહાત્માને નમસ્કાર કરીને બાલ્યા; "હે મહારાજ! આજ પછી તમે આ રાજ્યના અધિપતિ છા અને હું તમારા સેવક છું. આપ શી ન્રાતે છા ? એ જો કે હું જાણતા નથી, તાપણ આવા ઉત્તમ પ્રદ્મન્નાનનું પાત્ર હાવાથી પ્રાદ્મણ જ હશા, એમ ધારી મારા મનારથ સફલ થયા સમજાં છું." એ પછી તે પ્રાદ્મણે, પેલા પ્રધાનને ચાગ્ય શિરપાવ આપ્યા અને પછી રાજાને કહ્યું; "અમે પ્રાદ્મણ હાવાથી રાજ્ય ભાગવાના અમારા અધિકાર નથી, તું જ તારું રાજ્ય સુખે ભાગવ," એમ રાજાને કહી ત્યાંથી તે પ્રદ્માવત્તાએ ચાલવા માંડયું; ત્યારે રાજાએ આગ્રહથી તેનાં સ્ત્રી પુત્રાદિને ત્યાં તેડાવી લઇ, તેમને પાતાના નગરમાં જ રાખ્યાં, અને ગુરુભાવથી અહર્નિશ તેની સેવા કરીને પ્રદ્માન સંપાદન કીધું.

### પુરુષાર્થ.

वणी हे शिष्य, शेम पणु छे हे, हवाव ब्रह्मणों मूर्त चैवामूर्तच् ॥ शे उपनिषद् वयन असाणे लगवान् निराधार तेम जगत्रुपे साधार छे अर्थात् हुं, तुं, स्त्री, पुरुष, आणह, पशु, पस्ती छत्याहि सर्व प्राणीशे अने वृक्षे, पर्वतो, सागर वगेरे सौ स्थावर पहार्थी सरपूर आणं जगत्, सगवान्रुप ज छे, अने तेमां (जगत्रुप सगवानना विराटस्वरूपमां) वसनार प्राणी मात्र सगवान्रुप ज छे, अने तेशो के जे आहार विहाराहि हेहना लोग लोगवे छे, ते सर्व तेशोरूपे सगवान ज लोगवे छे, शेम समजवुं





## षष्ठ जिन्ह.

### શાન પાસ્યા પછી જ્ઞાનીની અવસ્થા.

-13:3:3:3:3:5:E:E:E:E:E:E

विद्वाय कामान्यः सर्वान् प्रमांश्वरति निस्पृदः । निर्ममोनिरहंकारः स शांतिमधिगच्छति ॥

भ गीता, अ. २, श्लो ०१.

અર્થ-જેમનુષ્ય સર્વ કામના તજ નિ:સ્પૃહ થઇને વિચરે છે, અને જેની અહૈતા મમતા ટળા ગઇ છે તે શાંતિને પામે છે.

### CRARES

ર્શિષ્ય–હે દીન દયાળુ ગુરુદેવ! જ્ઞાન પામ્યા પછી જ્ઞાની કેવા આ

ગુરુ-હે વત્સ! જ્ઞાન જેવી પરમ દુર્લલ વસ્તુની પ્રાપ્તિ થવા પછી ખાડી તે શું રહે? એથી તેા જ્ઞાની સાક્ષાત્ પરખ્રદ્ધા સ્વરૂપ ચાય છે.

शिष्य-हें स्वामिन्! लयारे यो सर्वव्यापक प्रहारूप थाय, त्यारे ते सर्वज्ञ शा माटे निहें श यने तेने भीळानां मननी भणर डेम पडती नथी?

ગુરુ-હે વત્સ! ત્રાની તે વળી અલ્પન્ન કે સર્વન્ન શાને માટે હાય? કારણ કે અલ્પન્ન એ જવ અને સર્વન્ન એ ઇશ્વર છે; અને ત્રાની તા શુદ્ધ પ્રદ્દારુપ ઘવાથી, અલ્પન્ન અને સર્વન્ન એક નથી; પણ તે અનેથી વિરક્ત છે. મહદાકાશની પેઠે જવનું અને ઇશ્વરનું જે વાસ્તવ સ્વરુપ પ્રદ્દા છે, તે રૂપ જ ન્નાની છે. અલ્પન્ન પણું તથા સર્વન્ન પણું એ માત્ર ઉપાધિએ જ છે, અને તેના સંબંધથી જ જવ

અને ઇશ્વર એવા લેદ માનવા પડે છે. તે ઉપાધિઓ એવી રીતે છે કે, જેમ આકાશ (પાલાલુ) સર્વત્ર એક જ છે, તેમ ઘડામાંનું અને ઘરની અંદરનું આકાશ પણ પેલા સર્વત્ર વ્યાપી રહેલા મહદાકાશ (માટા પાલાલુ) શ્રી જૂદું નહાતાં તેનું તે જ છે, પણ ઘર અને ઘડા એ રુપ જૂદી જૂદી ઉપાધિઓ વળગવાથી નાનું માટું એમ માનવાપલું થઇ પડે છે, તેવી જ રીતે જીવ તથા ઇશ્વરપણાંની ઉપાધિઓને અનુસરીને અલ્પન્નતા તથા સર્વન્નતા થાય છે. પણ ન્નાની તો એ અંને (જીવની તથા ઇશ્વરની) ઉપાધિઓથી રહિત થઇ જાય છે અને સાક્ષાત્ નિર્શલ પ્રદારુપ જ થાય છે એટલે તે સર્વન્ન કે અલ્પન્ન નથી. વળી જીવ તથા ઇશ્વર, એ અન્ને પાતપાતાની ઉપાધિઓથી રહિત થઇ જાય તો પછી તેઓ થી રહિત થઇ જાય તે લેખ અને પાતપાતાની ઉપા-

🗸 🦳 કાેઇ એક મહાસંપત્તિવાળા ચક્રવર્તી રાજ હતાે અને ખીજા અનેક માંડલિક રાજાએ। તેની આગ્રામાં રહી, પ્રજાતું પાલન કરતા હતા. તે આખી પૃથ્વીનું રાજ્ય કરતા હતા તા પછી તેની સમૃ-दिनी ते। वात क शी हरवी ? कोड वभते ते अहवती राजा કેટલુંક સૈન્ય લઇને વનકીડા કરવા ગયા. વનમાં તે રાજાએ, અતિ સુશાભિત વૃક્ષલતાએાથી આનંદ પામીને, ત્યાં સૈન્યના પડાવ નાંખ્યા. પછી પાતાના કેંટલાક ખાસ અંગરક્ષકા વગેરને સાથે લઇ, અશ્વાસ્વઢ થઇને, તે વનમાં, મૃગયા કરવાને નિકળ્યા. મૃગ-યાના ચારે ખાજુ કરી ઘણા શાધ કર્યો, છતાં કાઇ મૃગલી કિંવા મુગ પણ તેની દૃષ્ટિએ પડેંચો નહિ, તેથી ક્રોધાયમાન થઇ, તેણે પાતાના દાહા આગળ ચલાવ્યા. થાઉ દ્વર જતાં પાતાથી કેટલેક દ્દર તૃષ્ણાંકુર ચરતું કેટલાંક કૃષ્ણમૃગાનું ટાળું તેની દૃષ્ટિએ પડ્યું. राजाने पातानी तरक जोसलेर धसी आवता जोई, ते टाजामांनां મુગાે ચારે ખાજુએ નાસવા લાગ્યાં; એટલે રાજા, પાતાના સાં-થીઓને પછવાડે છાડી દઇ, પાતાના અધની લગામ છૂટી મૂકીને તે મૃગાની પૃઠે પડયા. એ ટાળાંના નાયક મૃગ ઘણા જ સુંદર હાવાથી, ખીજાં મુગા તરફ દષ્ટિપાત ન નાંખતાં રાજાએ તેની જ પછવાકે દાેડ કરી, છતાં તે મૃગ, રાજાની ઘણીક ચાટા ચૂકા-

વતો ખહુ દૂર નિકળી ગયા. આટલું છતાં પણ રાજાએ તેની પૂંઠ છોડી નહિ. પણ તેની પછવાડે દોડ તેમ જ ખાણાના મારા ચાલુ જ રાખ્યા. આમ જેસલેર દોડતાં, ઘાડાના એક પગ સહ જ ખાડામાં આવી જવાથી લથડ્યો, તેથી તેણે જરાક ખાંચા ખાયા, એ સંધિમાં તે મૃગ, રાજાની દૃષ્ટિ ચૂકવીને ઘનઘટામાં અદૃષ્ટ થઇ ગયા. રાજા ઘણા નિરાશ થઇ ગયા. સૈન્ય તથા સાથીઓ અત્યંત દૂર રહી ગયા હતા. એ સમે મધ્યાહનકાળ થયા હતા અને શનરીરે અત્યંત શ્રમ પહોંચ્યા હતા, તેથી, તુરત પાછું વળવું માંડી વાળી, પાતાને થયેલા પરિશ્રમ દૂર કરવા માટે, નદીના તીર ઉપરના એક વૃક્ષની શીતળ છાયા નીચે જઇને અધ્યપ્રથી ઉતર્યો, અને અધને વૃક્ષના થડ સાથે બાંધી, ઝાડના થડની પાસે બેઠક કરી, ધનુષને એાસીકે રાખીને જરાક આડા થયા. રાજા થાકેલા હતા તેથી તુરત તેને મીડી ાનદ્રા આવી ગઈ. અને ઘડીએક સનમય વીલા પછી ત્યાં એક કોતુક થયું.

પાસેની વૃક્ષાની ઘાટીઘટામાંથી સ્ત્રીની આકૃતિનું એક જંગલી પ્રાણી,\* એકાએક દેાડતું રાજાની પાસે આવ્યું, અને તુરત તેના અન્ને હાથ પકડી, તેને પાતાની પીઠપર નાંખીને તે, સપાટાઅંધ

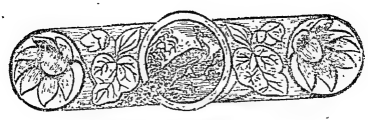
į

<sup>#</sup> કેટલાંક ઘાડાં વનામાં "મે" જાતનાં પ્રાણીઓ હોય છે, જેઓ જંગલના ઘણા ઉડા ભાગમાં પાતાની ગૃહ્ય ગુકાઓ કરીને વસે છે. તેઓનો આકાર ઘણે દરજ્જે મનુષ્યના અંગોને મળતા આવે છે અને તે ઘણાં રુપાળાં હોય છે. પણ માત્ર તેઓના શરીરપર વાળ ઘણા હોવાથી તેમનું શરીર કંઇક વિલક્ષણ અને ભયંકર લાંગે છે. આ પ્રાણીઓમાં નેશ કરતાં માદાઓનો ભાગ વિશેષ હોય છે. એ જંગલી પ્રાણીઓની માદાઓમાં પુરુષ ભાગવવાની આસક્તિ એટલી ખધી હોય છે કે, તેઓ તેટલા સારુ વનમાં કરી, વારંવાર મનુષ્ય પુરુષોની શોધ કરે છે, (કારણ કે, તેઓમાં એક તા નેશના ભાગ ઘણા જ થોડા છે, ને કંઇક કદરતી રીતે વિષય ઇચ્છાના દુર્ગુણ પણ તેમનામાં ઘણા હોય છે.) જો એકાદ પુરુષ તેના ઝપાટામાં આવે છે તો તેને નિર્વિલંખ વાંસાપર ઉચ્છીને પાતાની ગુફામાં લઈ જાય છે, ને પાતાને રહેવાની જાદ્દી નાની ગુફા (જે તે મોટી ગુફાની માંહે જ આવેલી હોય છે, તે)માં તેને રાખી, તેનાં ખારણાં મજબુત શિલાઓથી બંધ કરી દે છે અને જ્યારે ઇચ્છા થાય છે ત્યારે તેની પાસે આવી, તેને વનકળા, માંસ (કાચું) વગેરે ખાવા આપીને પાતે સંભાગ કરાવે છે, ને પાર્ધ .ગુફાદ્દાર બંધ કરીને પાતે નિકળા જાય છે. આમ કરતાં કેટલેક દિવસે પેલા પુરુષ વિષય કરતા થાં લાકી જાય છે, ને તેના શરીરમાં કાંઇ વાતની શક્તિ તે પેલા પુરુષ વિષય કરતા થાંકા જાય છે, ને તેના શરીરમાં કાંઇ વાતની શક્તિ તે છે, તેથી એટલે તેને હપાડીને પાછા વનમાં છેટા મૂકા દે છે.

પાછું તે ઝાડાની ઘટામાં અદશ્ય થઇ ગયું. રાજા જો કે તુરત જાગ્રત થઇ ગયા, પણ તેનું કશું ચાલ્યું નહિ. તે જંગલી પ્રાણીએ રાજાને એક નાનીશી ગુફામાં લઇ જઇ ત્યાં ખેસાડયા, અને તેનાં ખારણાંને એક માટા લારી પત્થરથી બંધ કીધું. રાજાએ એ ગુફામાં જો ચું તા પાતાની પેઠે પકડાયલા એક પુરુષ હતા. તેને જોતાં જ રાજાના ગભરાટ આગળ કરતાં જરાક એાછા થયા, અને તે તેની રાજાના ગલરાટ આગળ કરતા જરાક આછા વધા, અને તે તેના સમીપ જઇને ખેઠા. પરસ્પર વાતા કરતાં રાજાએ તે મનુષ્યને પૂછ્યું કે, "લાઈ, તું કેવી રીતે અહીં આવ્યો છે? અને તું કાેેે છું ?" એ સાંલળીને તે ખાલ્યા, "લાઇ, હું આ વનની પાસેના ગામના કઠિયારા છું. હું ઘરના અત્યંત ગરીબ છું. મારાં સ્ત્રી પુત્રાદિક અન્ન માટે દુ:ખી હાવાથી, આ વનમાંથી પ્રતિદિન એક સુકાં લાકડાંની ભારી, ગામમાં લઇ જઇને, વેચું છું અને તેનાપર મારાં કુટુંખનું પાષણ કરું છું. આજે હું આ પાસેની ઝાડીમાંથી લાકડાં કાપી, ભારી ખાંધીને ગામમાં જવા માટે તચાર થયા હતા પણ મધ્યાહ્ન થયા હતા અને ભૂખ પણ લાગી હતી, તેથી, છેડે ખાંધેલા રાટલા ખાઇ, પાસેના એક ઝરામાંથી પાણી પીધું, અને પછી શીતળ છાયામાં જરાક વિશ્વામ લેવાના વિચાર કર્યો. મારી કુહાડી, જેમાં મારા આખા કુટુંખનું પાષણ, તેમ જ મારી સઘળી સમૃદ્ધિ સમાયલી છે, તેને ખહુ જતનથી મારે ઉસીકે મૂકીને હું સૂતા, પરનતુ મારી આંખ મળી ન મળી એટલામાં તા આ દુષ્ટ પ્રાણીએ આવી એકાએક મારા ખંને હાથ પકડી લીધા, અને મને કાંધ ઉપર નાંખીને ક્ષણવારમાં અહિં આણી મૂકયા. તમારા આ-ગ્યા પહેલાં થાેડીક ક્ષણ પૂર્વે જ હું અહીંઆં આગ્યાે છું; અને મારી કુઢાડી તથા કાષ્ઠના ભારા ખંને ત્યાં જ પડ્યાં રહ્યાં છે. અરેરે! હે युड़ाडा तथा अल्डना सारा जन का पर्या रहा छ. अरर! ह प्रसु! हथा डर, कृपा डर. ढवे मारां आणके तुं शुं थशे ? ते भी यारां सूणे रउवडी मरशे." आवी रीते पातानी वात कढ़ीने ते गरीण कियारा अहु अहु विद्याप करवा द्यांग्ये, त्यारे साने तेने कहुं, "अदया सार्ध! तुं आम विद्याप शामारे करे छे ? इंटर માટે તા માત્ર તારું કુટુંળ જ દુઃખી થશે, પણ હું, જે અંજ થ્લીના સાર્વભામ રાજા છું, તેને માટે તા આપું રાજ્ય દા ચૂકા-

યારી રાણી અને કુંવરા મને ન જોવાથી આત્મઘાત કરશે; અને મારું રાજ્ય, રાજા વિનાનું સૂનું પડવાથી તેમાં અનેક પ્રકારના માટા ઉત્પાતા થશે. પણ હે લાઇ કઠિયારા! એ સઘળું અર્થાત્ મારાં કે તારાં પછવાડેનાં દુઃખ સુખામાંનું આ વખતે આપણી પાસે કંઇ પણ નથી. અહીં તાે આપણે બન્ને સમાન જ છીએ; માટે તું કરોા કલેશ કર માં. દુઃખી અવસ્થામાં મનુષ્યે એકાએક ગભરાવું નહિ, પણ ધીરજ રાખવી, અને આવી પહેલાં દુ:ખનું निवारण करवा माटे प्रयत्न करवा; अने ते प्रयत्नमां सहण थर्छ દુ:ખમાંથી મુકત થવા માટે દયાસિંધુ પરમાત્માની સ્તુતિ કરીને તેની સહાયતા માંગવી, એજ આ વેળા આપણું કર્તવ્ય છે. શરણ પ્રભુતું જ સાચું છે. હું, તું તથા આ જગતનાં પ્રાણીમાત્રની ગર્તિ ત્તે પરમાત્મા જ છે. પ્રાણીઓ તેનાં નામ માત્રથી સંસારનાં સાહ-મચ કઠિન ળંધનામાંથી પણ મુક્ત થાય છે; તાે પછી આ ળંધન તે શા લેખામાં છે? માટે હે લાઇ! હવે આપણે બન્નેએ, હું રાજા અને તું કઠિયારા એવા લેદલાવ મૂકી દઇને, લગવાનને જ શરણે थवुं क्रिंधेंगे." आवी रीते वातियत हरीने ते णन्ने क्रणा सगवाननी વિશુદ્ધ ભાવથી સ્તુતિ કરવા મંડયા; અને દયાળુ પરમાત્માએ સંતુષ્ટ થઇને પાતાની અગાધ શક્તિવડે તેઓને સંકટમાંથી સુક્ત કીધા.

હે શિષ્ય! ઇશ્વરસ્પ રાજ અને જીવરુપ કઠિયારા, અંને જેમ એક ગુફામાં પ્રાયાથી અને પાતાની ઉપાધિ (રાજની ઉપાધિ ચકુવર્તી રાજ્ય અને કઠિયારાની ઉપાધિ તેની વહાલામાં વહાલી કુઢાડી) રુપ રાજ્ય તથા કુઢાડી, જ્યાંનાં ત્યાં પડ્યાં રહેન્વાથી, અન્ને સમાન દશામાં આવી ગયા; અને જયારે તે અન્ને એક મન કરી જગિત્રયંતા પરમાત્માની સ્તુતિ કરવા લાગ્યા ત્યારે જ મુક્ત થયા હતા; કારણ કે, તેની આગળ તા અન્ને સમાન જ જે,—ઉંચ કે નીચ નથી; એવી જ રીતે ઇશ્વરની અને જવની ઉપાત્રાખી, મટી જવાથી તે અન્ને સમાન છે; માટે જવ અને ઇશ્વર—લારે દે—કિંચિત માત્ર જાણનાર જીવ અને સર્વત્ત—સર્વ જગતને જાણનાર સંભાગ —એ અન્નેની ઉપાધિથી રહિત એવું પ્રદારુપ છે, જેમાં એઉ ક્રેપ્લેક ને છે, અને એ રુપ ત્રાની અને છે એમ સમજવું જોઇએ.



## ે સેપ્તમ બિન્દુ. ગ્રાનીને સિદ્ધિ મળે છે?

上が必然の状の状まー

जितेन्द्रियस्य युक्तस्य जितश्वासस्य योगिनः। मयि धारयतश्चेत उपतिष्ठन्ति सिद्धयः॥

અર્થ-યાગા, ઇંદ્રિયાના વિજય કરી સાર્વધાન થઇને પ્રાણ વાયુને પાતાને આધીન કરે છે અને મનને સ્થિર કરીને મારે વિષે જોડે છે ત્યારે સિદ્ધિઓ તે પાગીની પાસે સેવામાં હા જર થાય છે.

沙沙马马尼尼尼托

િ રિષ્ય હિ સ્વામી! આપનાં વચનામૃતોનું પાન કરીને હું કૃત-િ કૃત્ય થયા છું. હું જેવા પામરને આપ જેવા પ્રભુસ્વરુત્પ મહાત્માનાં ચરણના પરમ દુર્લભ આશ્રય મળ્યા છે, એથી હું અહાભાગ્ય છું. હે કૃપાળુ ગુરુદેવ! આપ વિના મારા મૂહમતિના મનના સંશયાનું છેદન કાળુ કરે? હે દયાળુ! આપની કૃપાથી મેં જાણ્યું કે જ્ઞાની જન સાક્ષાત્ પરપ્રદ્મસ્વરુત્પ થાય છે, તા તેને કાઈ સિદ્ધિ પ્રાપ્ત થતી હશે કે નહિ?

ગુરુ-હે વત્સ! સિદ્ધિ એ તે શી માટી વસ્તુ છે? કે જે મેળ-વવાની ગ્રાનીને ઇચ્છા પણ થાય? આ જગતમાં વિશેષતાએ કરીને, કરી કાઇ નહિ જોયેલી વસ્તુ જોવી અથવા અલૌકિક કર્મ કરવું, એને જ લાકા સિદ્ધિ કહે છે. જેમ કે ઘડિકમાં ઘણેક દ્વર જઇ એસલું, નાના શરીરતું માટું અને સાટાનું ઘણું નાનું રૂપ ધારણ કરલું, પારકાના મનની વાત કહેવી, આકાશ માર્ગે ગતિ કરવી, ઇત્યાદિ જે સાધારણ મનુષ્યોથી નહિ ખની શકે તેવી કૃતિએ! કરવી તેને સિદ્ધિ કહી છે, પરંતુ એ કરતાંએ વધારે ચમત્કારિક ઇશ્વરી સિદ્ધિઓ જગતમાં કયાં થાડી છે? જગતમાં જયાં જોઇએ

ત્યાં સિદ્ધિ જ છે. તું જો કે ગર્લમાં એક અલ્પ માત્ર ખિન્દુ પહેતા. હતું, તેમાંથી આપણે આવડી માેટી સાડા ત્રણ મણની કાયા લઇમે એઠા, એ શું માેટા ચમત્કાર-સિદ્ધિ નથી ? એથી પછી કેવી સિદ્ધિ लेध्ये ? वणी भण અને મૂત્રાદિ કુત્સિત પદાર્થોથી જ ભરેલા ગર્ભસ્થાનમાંથી, પરમહંસ એવા જ્ઞાની મહાત્માર્વપ અમૂલ્ય રત્ના, केवा है शुह, याज्ञवल्डय, जनह, विसष्ठ छत्याहि अगिष्ति महा-ત્માઓ ઉત્પન્ન થયા ને થાય છે, એ કેવી સિદ્ધિ? આકારાને વિધે જોઇએ તા અસંખ્ય નક્ષત્ર, તારા, સૂર્ય, ચંદ્ર આદિ શહેા નિરાધાર (કાઇના પણ ટેકા વગર) સ્થિર રહ્યા છે, કિંવા ગતિ કરી રહ્યા છે, પણ પૃથ્વી ઉપર પડીને આપણને ચગદી નથી નાંખતા, એ શું થાડી સિદ્ધિ? કેટલાક પુરુષા ચાર ચાર, ને ઘણાક રાજાઓ સેંકડા સ્ત્રીઓ પરણે છે, તાેએ તેઓને કશી પ્રજા થતી નથી, ને કેટલાકને માત્ર એક જ સ્ત્રીથી દશ દશ પંદર પંદર ને વખતે સાે से। (ધૃતરાષ્ટ્રને એક જ સ્ત્રી ગાંધારીથી સા કારવા થયા હતા) પુત્રા ચાય છે, એ કેવી સિદ્ધિ ? આવી કુદરતી (ઇશ્વરી) સિદ્ધિઓ શું ચાંડું આશ્ચર્ય પમાડનારી છે? પણ એનાથી કાઇને આશ્ચર્ય થતું જણાતું નથી, તા પછી જ્ઞાનીને એવી મિચ્યા સિદ્ધિઓની શી જરૂતર છે? વળી તું જે કે પ્રત્યક્ષ સિદ્ધિએ આપણા અંગમાં જ છે. આપ-ણને કુધા તૃષા લાગે છે, અન્નજળ ખાઇએ છીએ, એ અન્ન નિયમ પ્રમાણે પેટમાંના ડાબા નળમાં અને જળ જમણા નળમાં, ગળેથી નીચે ∖ઉતર્ધા પેઇી અલગ અલગ થઇ ચાલ્યું જાય છે, તે, પાંચન થાય છે, તેમાંથી ઉત્તમ રસ થઇને તે, શરીરની રગેરંગમાં પ્રસરે છે, અને નકામા પદાર્થ મળમૂત્ર ઇત્યાદિસ્તપ થઇ ગુદા, ઉપસ્થ આદિ ઇંદ્રિયા માર્ગે ખહાર નિકળી જાય છે એ શું મહાસિદ્ધિ નથી ? આવી સિદ્ધિએા જાણ્યા પછી, જે વિશુદ્ધ રાાની છે, તેને તેનાથી ઉતરતી સિદ્ધિઓમાં કેમ પ્રેમ વશે ? માટે એવી સિદ્ધિઓની લાલચ ગ્રાનીજનને થાય નહિ, કારણ કે જ્ઞાની યુરુષ કામના રહિત હાય છે અને સિદ્ધિઓ તો સકામ પુરુષા ઇચ્છે છે. ગ્રાની કામનાને માને છે અને તેના તરફ તેની મનાવૃત્તિ જતી નથી. જેમ કાઇ પ્રતિષ્ઠિત સદ્દગહસ્થ, પોતાની સર્વ રુપ ગુણાદિ સંપન્ન ગૃહસુંદરીને ત્યજ મહાકૃટિલ વેશ્યાને ઘેર જઇને તેનાથી પ્રીતિ કરે, એ જેટહું અઘટિત છે, તેટલું જ ગ્રાનીજને સિદ્ધિએ ઇચ્છવી એ અઘટિત છે.

"કાઇને ઓસડ કરતું છે?" એમ પાકારતા પાકારતા જતા હતા આ પાકાર સાંભળવાથી રોજાએ તુરત તેને પાતાની સમીપ બાલાવ્યા અને સન્માનથી આસનપર બેસાડીને તેની પાસે પેટમાં દુઃખવાનું બંધ થવાનું ઓસડ માંચ્યું. તુરત વૈદ્યરાજે પાતાની ઝાળીમાંથી એક ચમતકારિક છુદ્દી કાઢી, અને તેને પાણીની સાથે ઘસીને રાજાના પેટપર ચાપડી દીધી. ક્ષણવાર થતાં, તે છુદ્દીના અંશ પેટમાં પ્રસર્થો એટલે પેટમાં ગગડાટ થવા માંડયા, અને રાજાને દસ્ત જવાની ઇચ્છા થઇ. તુરત ત્યાંથી ઉઠીને તે જજરમાં ગયા; ત્યાં તેને એવા ખુલાસે દસ્ત થયા કે જેથી તેના પેટમાંનું દુઃખ માત્ર મટી ગયું, અને તેને પરમ આનંદ થવા લાગ્યા, ઇદ્રિયા પણ શાંત થઇ ગઇ ને માડી રાત્રિ સુધી પીડાથી અકળાવાને લીધે ઉજાગરા થયા હતા, તેથી તેને આં જજરમાં જ સૂઇ જવાનું મન થયું. અહા! કેટલા બધા તે સદ્દૈદ્યાં પણ તોને અલાન.

હે વિચલ્લા ! એ જ દર્ષાત પ્રમાણે આ જવાતમાના સંબંધમાં પણ તારે સમજ છું. આ જવ છે, તેને રાજરુત્ય ગણવા, અને ચૌદ તળકના તેના મહેલ છે તેને આ ચૌદ તળકના દેહ જાણવા. દેહના ચૌદ તળક તે આ છે:—પાંચ કર્મેન્દ્રિય અને પાંચ જ્ઞાનેદ્રિય મળીને દશ, અને મન, ખુદ્ધિ, ચિત્ત તથા અહંકાર, એ સર્વ મળીને ચૌદ છે. રાજાને જેમ પેટમાં દુ:ખતું હતું, તેની પેઠે જીવને પણ આ સંસાર-રુપી અંધનના મહાદુ:ખારા—રાગ પ્રાપ્ત થયા છે. તે બીજા કશા ઉપાયાથી ન મટતાં, ખુદી આપનારા સદ્દ ગુરુરુપ સદ્દે દરાજના ચમતકારિક ખુદીરુપી સદુપદેશ મળે તા જ મટે. એને માટે કાઇ સારા, ઉંચા કે પવિત્ર સ્થળે જવાની જરૂતર નથી, પણ જેમ તે વૈદ્યરાજની ખુદીથી ગમે તેવી સારી, નરસી, પવિત્ર કે અપવિત્ર જગ્યામાં રાજાને આનંદ થયો, તેમ સદ્દ ગુરુના ઉપદેશથી મળમૂ-ત્રથી ભરેલા આ દેહમાં જ આનંદ થાય છે (આતમા જીવન મુક્ત થાય છે) એમ જાણવું.





# नवभ णिन्हुः

## મારુષ્ધ અને પુરુષાર્થ.

上述が近次近次ボジェー

पूर्वजन्मकृतं कर्म प्रारम्थमिति चोच्यते।
पुरुपार्थः परो लोके मोक्षदायी स्मृतः सदा॥
प्रारम्यं भुज्यमानोपि तत्रासको विवेकवित्।
यतेत-सचिदानंदचरणाणीजलम्यये॥

અર્થ-પૂર્વ જન્મમાં જે કર્મ કર્યો હોય તે પ્રારખ્ધ કહેવાય છે અને ઉત્તમ પુરુષાર્થ આ જગતમાં માેક્ષકારક છે. આત્મા અને અનાત્માના વિવેક નાણનારા પુરુષે પ્રારખ્ધના ઉપભાગ કરતાં છતાં પણ તેમાં બંધાનું નહિ, પણ સચ્ચિદાનંદના ચરણ-કમળના લાભ માટે પ્રયત્ન કરવા જોઇએ.

#### \*\*\*\*\*\*\*

િ શિષ્ય-હે મહાત્મન્! સંસારને વિષે પ્રાણીમાત્રને જે લાલ, જિલ્લાજી અને અલાલ, જય, પરાજય, સુખ, દુઃખ, સંસારબંધન અને મુક્તિ ઇત્યાદિ પ્રાપ્ત થાય છે, તે શું તેઓનાં પ્રારમ્ધને અનુસરીને થાય છે? કિંવા તેઓના પુરુષાર્થવેઢ પ્રાપ્ત થાય છે? અર્થાત્ જગતમાં પ્રારમ્ધ મુખ્ય છે? કે પુરુષાર્થ?

ગુરુ-હે મુમુક્ષુ ! શ્રીકૃષ્ણુ પરમાત્માએ ગીતામાં એક સ્થળે પ્રારખ્ધને મુખ્ય કરીને કહ્યું છે; અને મનુષ્યને લાભ હાનિ, જય પરાજય, સુખ દુઃખ ઈત્યાદિ પ્રારખ્ધ પ્રમાણે જ મળે છે. વળી તેમણે જ પાર્શુ એમ પણ કહ્યું છે કે,

ईसरः सर्वभूतानां हृदेशेऽर्जुन तिष्टति । भामयन् सर्वभूतानि यंत्रारूढानि भायया॥

અર્થ-હે અર્જીન! સમસ્ત પ્રાણીઓના દૃદય દેશને વિહે દશ્વિર-અંતર્યામી રહે છે; તે જન્મમરણસ્ત્રપ યંત્ર ઉપર જે /સર્વ "કાઇને એાસડ કરવું છે?" એમ પાકારતા પાકારતા જતા હતા આ પાકાર સાંભળવાથી રાજાએ તુરત તેને પાતાની સમીપ એાલાવ્યા અને સન્માનથી આસનપર એસાડીને તેની પાસે પેટમાં દુ:ખવાનું બંધ થવાનું એાસડ માંચ્યું. તુરત વૈદ્યરાજે પાતાની ઝાળીમાંથી એક અમત્કારિક ખુટી કાઢી, અને તેને પાણીની સાથે ઘસીને રાજાના પેટપર ચાપડી દીધી. ક્ષણવાર થતાં, તે ખુટીના અંશ પેટમાં પ્રસર્થો એટલે પેટમાં ગગડાટ થવા માંડયા, અને રાજાને દસ્ત જવાની ઇચ્છા થઇ. તુરત ત્યાંથી ઉઠીને તે જાજરુમાં ગયા; ત્યાં તેને એવા ખુલાસે દસ્ત થયા કે જેથી તેના પેટમાંનું દુ:ખ માત્ર મટી ગયું, અને તેને પરમ આનંદ થવા લાગ્યા, ઇદ્રિયા પણ શાંત થઇ ગઇ ને માડી રાત્રિ સુધી પીડાથી અકળાવાને લીધે ઉજાગરા થયા હતા, તેથી તેને ત્યાં જાજરુમાં જ સુધ જવાનું મન થયું. અહા! કેટલા ખધા તે સદ્દે ઘરાજના, તેમ જ તેમની ખુટ્ટના અદ્દલત પ્રભાવ.

હે વિચલ્લા! એ જ દર્ષાંત પ્રમાણે આ જવાતમાના સંબંધમાં પણ તારે સમજ છું. આ જવ છે, તેને રાજરુપ ગણવા, અને ચૌદ તળકના તેના મહેલ છે તેને આ ચૌદ તળકના દેહ જાણવા. દેહના ચૌદ તળક તે આ છે:—પાંચ કર્મેન્દ્રિય અને પાંચ દ્યાનેદ્રિય મળીને દશ, અને મન, ખુદ્ધિ, ચિત્ત તથા અહંકાર, એ સર્વ મળીને ચૌદ્ધાં સંભને જેમ પેટમાં દુઃખતું હતું, તેની પેઠે જવને પણ અન્ય સ્વાર્થિય સહાદુઃખારા—રાગ પ્રાપ્ત થયા છે. તે બીજ સ્વાર્થિય મહાદુઃખારા—રાગ પ્રાપ્ત થયા છે. તે બીજ સ્વાર્થિય મહાદુઃપારા સદ્દુ પદેશ મળે તે જ મટે. એને માટે કાઇ સારા, ઉંચા કે પવિત્ર સ્થળે જવાની જસ્વર નથી, પણ જેમ તે વૈદ્દારાજની ખુટ્ટીથી ગમે તેવી સારી, નરસી, પવિત્ર કે અપવિત્ર જગ્યામાં રાજાને આનંદ થયા, તેમ સદ્દુ રુના ઉપદેશથી મળમૂ-ત્રથી ભરેલા આ દેહમાં જ આનંદ થય છે (આતમાં જવનમુક્ત થાય છે) એમ જાણવું.





# નવમ બિન્દુ.

## પ્રારમ્ધ અને પુરુષાર્થ.

——还会还会还会还全—

पूर्वजन्मकृतं कर्म प्रारच्यमिति चोच्यते ।
पुरुषार्थः परो लोके मोक्षदायी स्मृतः सदा ॥.
प्रारच्यं भुज्यमानोपि तत्रासको विवेकवित् ।
यतेत-सचिदानंदचरणाणींजलच्यये ॥

અર્થ-પૂર્વ જન્મમાં જે કર્મ કર્યો હોય તે પ્રારખ્ધ કહેવાય છે અને ઉત્તમ પુરુષાર્થ આ જગતમાં માેક્ષકારક છે. આત્મા અને અનાત્માના વિવેક નાણનારા પુરુષે પ્રારખ્ધના ઉપભાગ કરતાં છતાં પણ તેમાં બંધાનું નહિ, પણ સચ્ચિદાનંદના ચરણ-કમળના લાભ માટે પ્રયત્ન કરવા તોઇએ.

િશુષ્ય—હે મહાત્મન્! સંસારને વિષે પ્રાણીમાત્રને જે લાલ, જિલ્લાજી કર્યા અલાલ, જય, પરાજય, સુખ, દુઃખ, સંસારબંધન અને મુક્તિ ઇત્યાદિ પ્રાપ્ત થાય છે, તે શું તેઓનાં પ્રારબ્ધને અનુસરીને થાય છે? કિંવા તેઓના પુરુષાર્થવેઢ પ્રાપ્ત થાય છે? અર્થાત્ જગતમાં પ્રારબ્ધ મુખ્ય છે? કે પુરુષાર્થ?

ગુરુ-હે મુમુક્ષુ ! શ્રીકૃષ્ણુ પરમાત્માએ ગીતામાં એક સ્થળે પ્રારુપ્ધને મુખ્ય કરીને કહ્યું છે; અને મનુષ્યને લાલ હાનિ, જય પરાજય, સુખ દુ:ખ ઇત્યાદિ પ્રારુખ્ધ પ્રમાણે જ મળે છે. વળી તેમણે જ પાછું એમ પણુ કહ્યું છે કે,

ईसरः सर्वभूतानां हृदेशेऽर्जुन तिष्टति । भागयन् सर्वभूतानि यंत्रारूढानि मायया॥

અર્થ-હે અર્જીન! સમસ્ત પ્રાણીઓના હૃદય દેશને વિલે ઈશ્વર-અંતર્યામી રહે છે; તે જન્મમરણસ્ત્રપ યંત્ર ઉપેરખ જીવને પાતાની માયા શક્તિએ ભ્રમણ કરાવે છે. અર્થાત્ મનુષ્ય કંઈ કરી શુકતા નથી, સઘળું ઈશ્વરની પ્રેરણાથી જ થાય છે. મહાત્મા વસિષ્ઠ ઋષિએ પણ પુરુષાર્થને મુખ્ય કચ્ચા છે. ત્યારે હવે શું પર-માત્મા શ્રીકૃષ્ણુનાં વચના પરસ્પર વિરાધતા દર્શાવનારાં હાવાથી અમાન્ય કિવા પ્રમાણ વગરનાં હશે ? ના. સર્વ અવતારનાં કારણ, સર્વ કળા પ્રપૂર્ણ, સર્વ જ્ઞાતા, વેદ જેને નેતિ નેતિ કરી વર્ણવે છે, અને ઉપનિષદ જેને શોધવા ઉદ્દેશ છે તેવા શ્રીકૃષ્ણ પરમાત્માનાં વચનને અપ્રમાણુ કેમ કહેવાય ? પરન્તુ તેમના કહેવાના ભાવાર્થ ઘણા ગૃઢ છે ને એ ખન્ને વચના પ્રમાણુ છે. પ્રારુખ્ધ છે એ માત્ર સૂક્ષ્મ શરીરતું જ ખંધાય છે, આત્માનું નથી. તેથી કરીને લાભ અલાલ, જય પરાજય તથાં સુખ દુ:ખ, એ, પ્રારણ્ધ પ્રમાણે આ જડદેહને લાગવવાં પડે છે, આત્માને નહિ; કારણ કે, આત્મા એ જડદેહથી જૂદા જ છે, માટે જડદેહને વળગેલાં પ્રારખ્ધા આત્માને વળગેલાં નથી. એમ અહીં આગળ પ્રારુષ્ધ મુખ્ય છે. હવે પુરુષાર્થ તે શું ? "લાભાલાભ, જયાજય, સુખ દુઃખ, એ પ્રારખ્ધાનુસાર જ જડદેહને થાય છે; પણ મને (આત્માને) તથી; કારણ કે હું તો તેથી વિરક્ત-અસંગ આત્મા છું." એમ જડદેહથી હું જૂદાે છું એમ સમજ લું એ પુરુષાર્થ છે. હવે એ દેહની અંદર રહેતાં સૂધી તેના સંબંધને લીધે જડદેહનાં પ્રારખ્ધાને આત્મા પાતાના લાકતા માને છે, એ, અવિદ્યા છે; પણ આત્માને જયારે "હું આત્મા છું, જડ નથી," એલું જ્ઞાન થવાર પ પુરુષાર્થ થયા એટલે:-

ज्ञानाग्निः सर्वेकमाणि भस्मसात् कुरुतेऽर्ज्जन ॥

એ શ્રીકૃષ્ણનાં વચનાનુસાર જ્ઞાનરુપી અગ્નિથી સર્વ કર્મો અળી જાય છે, રે સર્વ કર્મો અળી ગયાં; ને ત્તર્વજ્રમાં એમાં પ્રારુષ્ધ પણ આવ્યાં, માટે તે પણ સઘળાં ભરમ થઇ ગયાં, એટલે અપા નિષ્પાપ થઇ જાય છે. આ સ્થળે પુરુષાર્થ સુખ્ય છે.

આમ છે, છતાં વળી વિચારીએ તેા પ્રારુષ્ધ એ શરીરનું હોવાથી શરીરને આધારે છે; તેમ પુરુષાર્થ પણ શરીરને જ આધારે છે. કારણ કે શરીરને હોત તેા, "આ પ્રારુષ્ધા તા શરીરનાં છે, તેં; કારણ કે, હું તા અસંગ આત્મા હોવાથી શરીર નથી,

### પ્રારખ્ધ અને પુરુષાર્થ.

પણ તે કરતાં જૂદા છું" એમ માનવા—રાન થવા રુપ પુરુષાર્થ કાેણ ? અને શા માટે કરત ? પંચતત્ત્વથી ઘડાયલું શરીર, પૃથ્વીને આધારે છે, પૃથ્વી જળને આધારે છે, જળ તેજને આધારે છે, તેજ વાયુને આધારે છે, વાયુ આકાશને આધારે છે, આકાશ મુણને આધારે છે, ગુણુ પ્રકૃતિ—માયા પ્રદ્ભાને આધારે છે, એ માયા પ્રદ્ભામાં માત્ર શશશૃંગવત (શશલાને શિંગડાં છે, એમ કહેલું હાેય તા માત્ર કલ્પનાથી જ કહીએ; કારણ કે તેને કદી શિંગડાં હાેય જ નહિ તેવી જ રીતે) કલ્પના માત્ર છે અર્થાત છે જ નહિ એટલે પ્રારુખ્ય તથા પુરુષાર્થ કયાં રહ્યાં ? બેમાંનું એક મૂળે છે જ નહિ, તા પછી મુખ્યામુખ્યની વાત જ કયાં રહી ? પ્રારુખ્ય અને પુરુષાર્થ એ બેમાં કાેઇના આત્મા સાથે સંબંધ નથી; માત્ર આધાર ભાવથી જોઇએ તા ઇશ્વરેચ્છા એ જ મુખ્ય છે. આ શરીર, માત્ર પ્રપંચનું ભરેલું છે, એમાં પ્રારુખ્યની સ્થિત કયાં છે? પણ જેને ગ્રાતાએ પ્રારુખ્ય કહે છે, તે તા અજ્ઞાની જનના બાધાર્થ છે, બીજાં કંઇ નથી.



જીવને પાતાની માયા શક્તિએ ભ્રમણ કરાવે છે. અર્થાત્ મનુષ્ય કંઈ કરી શકતાે નથી, સઘળું ઈશ્વરની પ્રેરણાથી જ થાય છે. મહાત્મા વસિષ્ટ ઋષિએ પણ પુરુષાર્થને મુખ્ય કચ્ચા છે. ત્યારે હવે શું પર-માત્મા શ્રીકૃષ્ણનાં વચના પરસ્પર વિરાધતા દર્શાવનારાં હાવાથી અમાન્ય કિંવા પ્રમાણ વગરનાં હશે ? ના. સર્વ અવતારનાં કારણ, સર્વ કળા પ્રપૂર્ણ, સર્વે જ્ઞાતા, વેદ જેને નેતિ નેતિ કરી વર્ણવે છે? अने ७ पनिषद् केने शोधवा ६देशे छ तेवा श्रीष्ट्रण परमात्मानां वयनने अप्रभाण डेम डहेवाय ? परन्तु तेमना डहेवाने। लावार्थ ઘણા ગૃહ છે ને એ ખન્ને વચના પ્રમાણ છે. પ્રારખ્ધ છે એ માત્ર સક્ષ્મ શરીરનું જ ખંધાય છે, આત્માનું નથી. તેથી કરીને લાભ અલાલ, જય પરાજય તથા મુખ દુ:ખ, એ, પ્રારુષ્ધ પ્રમાણે આ જડદેહને લાગવવાં પડે છે, આત્માને નહિ; કારણ કે, આત્મા એ જડદેહથી જૂદા જ છે, માટે જડદેહને વળગેલાં પ્રારાખી આત્માને વળગેલાં નથી. એમ અહીં આગળ પ્રારુષ્ધ મુખ્ય છે. હવે પુરુષાર્થ તે શું ? "લાભાલાભ, જયાજય, સુખ દુ:ખ, એ પ્રારખ્ધાનુસાર જ જડદેહને થાય છે; પણ મને (આત્માને ) નથી; કારણ કે હું તો તેથી વિરક્ત-અસંગ આત્મા છું." એમ જડદેહથી હું જૂદાે છું એમ સમજ લું એ પુરુષાર્થ છે. હવે એ દેહની અંદર રહેતાં સુધી તેના સંબંધને લીધે જડદેહનાં પ્રારખ્ધાને આત્મા પાતાના લાકતા માને છે, એ, અવિદ્યા છે; પણ આત્માને જ્યારે "હું આત્મા છું, જડ નથી," એવું જ્ઞાન થવારુપ પુરુષાર્થ થયાે એટલેઃ—

जानाग्निः सर्वकर्माणि भस्मसात् कुरुतेऽर्ज्ञन ॥

એ શ્રીકૃષ્ણુનાં વચનાનુસાર ગ્રાનર્િયી અમિથી સર્વ કર્મો ખળી જાય છે, રે સર્વ કર્મો ખળી ગયાં; ને સર્વક્રમોળિ એમાં પ્રારખ્ધ પણ આવ્યાં, માટે તે પણ સઘળાં ભસ્મ થઇ ગયાં, એટલે અ પા નિષ્પાપ થઇ જાય છે. આ સ્થળે પુરુષાર્થ મુખ્ય છે.

આમ છે, છતાં વળી વિચારીએ તા પ્રારખ્ય એ શરીરનું હાવાથી શરીરને આધારે છે; તેમ પુરુષાર્થ પણ શરીરને જ આધારે છે; કારણ કે શરીરને હાત તા, "આ પ્રારખ્ધા તા શરીરનાં છે, તે, કારણ કે, હું તા અસંગ આત્મા હાવાથી શરીર નથી,

### પ્રારખ્ધ અને પુરુષાર્થ.

પણ તે કરતાં જૂદાે છું" એમ સાનવા-જ્ઞાન થવા રૂપ પુરુષાર્થ કાણ ? અને શા માટે કરત ? પંચતત્ત્વથી ઘડાયલું શરીર, પૃથ્વીને આધારે છે, પૃથ્વી જળને આધારે છે, જળ તેજને આધારે છે, તેજ વાયુને આધારે છે, વાયુ આકાશને આધારે છે, આકાશ ગુણને આધારે છે, ગુણ પ્રકૃતિ-માયા પ્રદ્ભાને આધારે છે, એ માયા પ્રહ્મમાં માત્ર શશશૃંગવત્ (શશલાને શિંગડાં છે, એમ કહેલું હાેય તાે માત્ર કલ્પનાથી જ કહીંએ; કારણ કે તેને કદી શિંગડાં હાય જ નહિ તેવી જ રીતે) કલ્પના માત્ર છે અર્થાત્ છે જ નહિ એટલે પ્રારખ્ધ તથા પુરુષાર્થ કયાં રહ્યાં ? બેમાંનું એકે મૂળે છે જ નહિ, તા પછી મુખ્યામુખ્યની વાત જ કયાં રહી ? પ્રાર-ખ્ય અને યુરુષાર્થ એ બેમાં કાઇના આત્મા સાથે સંબંધ નથી; માત્ર આધાર ભાવથી જોઇએ તેા ઇશ્વરેચ્છા એ જ મુખ્ય છે. આ શરીર, માત્ર પ્રપંચતું ભરેલું છે, એમાં પ્રારમ્ધની સ્થિતિ કર્યાં છે? પણ જેને જ્ઞાતાએ પ્રારખ્ય કહે છે, તે તે ા અજ્ઞાની જનના બાધાર્થે છે, ખીજું કંઇ નથી.



## દશમ ખિન્દુ.

## यमाधारलूत भायानुं स्वरूप.

साया ध्यचेतना वीजधिमणी त्रिगुणात्मिका। अपूर्वेषटनाभियी मायिनामपि मोहिनी॥

અર્થ-જડ, બીજ ધર્મવાળી અને ત્રણ ગુણમય માયા અપૂર્વ ઘટનાઓ**થી** માયાવીઓને પણ માહ કરે છે.

——"这位还心证心证心证。

્રિક્ષ્યું શિષ્ય-હે દયાળુ! આપે જે ગુણાની આધારભૂત માયા ક્ષ્યું શિષ્ય-હે દયાળુ! આપે જે ગુણાની આધારભૂત માયા ક્ષ્યુંક્≋ુ કહી, તેનું કેવું સ્વરુત્પ છે?

ગુરુ-હે વત્સ! જડ, દુ:ખમય, અસત અને અઘટિત ઘટના નિયુણ એવું માયાનું રુપ છે. પત્થર આદિ જડામાં માયા જડ-રુપ છે; અંતઃકરણમાં દુ:ખરુપ છે; અને શશશૃંગવત, વંધ્યા યુત્રવત, (વાંઝણી સ્ત્રીને પેટે યુત્ર કહેવા એ કલ્પના વગર કહેવાય જ નહિ; અને કલ્પના એ મિચ્યા છે) વગેરે કહેવામાં માયા અસતરુપ છે. તા પણ માયાને યથાર્થ રીતે વર્ણવીને તેનું સ્વરુપ કહી શકાતું નથી; કેમ કે એ વળી સત્યા, તુચ્છા, અસત્યા એમ પણ કહેવાય છે; કારણ કે, આ સર્વ જગતના આવિર્ભાવ થવાના કારણરુપ માનીએ તા સત્ (સત્યા) છે, અને તેનાથી માંડી તે આખા જગત સુધી સર્વ ધ્રદ્ધામાં કલ્પિત છે એમ જેતાં, તે અસત્યા, (અસત્-જૂઠી) છે; માટે સત્યા કહેવા જતાં અસત્યા તે અસત્યા કહેવા જતાં સત્યા થઇ પડે છે. વળી જ્ઞાનીઓને માયા તુચ્છારુપ છે. વિસ્મૃતિ, છુદ્ધિ દેષદ્વારા જેમ જારિણી

## આધારભૂત માયાનું સ્વરૂપ,

સ્ત્રી પાતાના પ્રિયતમને ઘસડી જઇ લપટાવે છે, તેમ વિદ્વાનને પણ વિષયાભિમુખ જોતાં જ એ માયા વિદ્વેપ પમાડે છે. એ માયા પ્રાગ્ન છતે પણ જે પંરાડમુખ છે, તેને આવરણ કરી દે છે. ચિત્તને જે અનુભવ થાય છે, તે અનુભવના સ્થાનમાં રાગ ધરવા એ જ માયાનું લક્ષણ—સ્વસ્ત્પ છે. સ્ત્પે સ્ત્પે તે પ્રતિ-સ્ત્પ છે. તેનું સ્ત્પ યથાર્થ વર્ણવી શકાતું નથી, તેથી તેને અનિ-ર્વચનીયા પણ કહેલી છે.





# એકાદશ બિન્દુ. જ્ઞાની પ્રહ્યસ્વરુપ કેમ?

चिन्ताग्रन्यमदैन्यभैक्षमग्रनं पानं सरिद्वारिषु , स्वातंत्र्येण निरंकुशा स्थितिरभीनिद्रा स्मशाने वने ॥ चक्कं क्षाळनशोपणादिरहितं दिक्चास्ति शय्या मही । संचारो निगमान्तवीथिषु विदां क्रीडा परे ब्रह्मणि ॥

અર્થ-જ્ઞાની પુરુષા ચિંતા વિનાની અને ઉદારતાવાળી ભિક્ષાનું ભાજન કરે છે, નદીના પાણીનું પાન કરે છે, સ્વતંત્રપણાથી નિરંકુશ થઇને નિર્ભય રીતે જીવન ગાળે છે, સ્મશાનમાં અથવા તા વનમાં નિદ્રા કરે છે, જેને ધાવું પડે નહિ, તેમ સ્પૂક્વવું પડે નહિં તેવું દિશાઓર પી વસ્ત્ર પહેરે છે, પૃથ્વી ઉપર શયન કરે છે, ઉપ-નિષદ્રપી શેરીઓમાં ક્યાં કરે છે અને પરયક્ષ સાથે ક્રીડા કરે છે.

#### 

મહીં માર્ગ કહેલું છે; પરંતુ પ્રહ્માનું સ્વસ્ત્પ તો નિરાકાર, નિરવચવ અને સચ્ચિદાનંદઘન એમ વર્ણવેલું છે અને જ્ઞાની પુરુષ તે તો શરીર છે, અવયવ છે, ખાવું પીવું આદિ કમોં છે, તેમ છતાં તેને પ્રહ્માન્વસ્ત્પ કેમ કહેવાય?

ગુરુ-હે ખાળ! એ સંતપુરુષ (ગ્રાનીજનનું શરીર જે કે સ્થૂલ દિષ્ટિએ દેખાય છે ખરું, પણ સૂક્ષ્મદિષ્ટિએ જેતાં તેમ નથી. એ જે સ્થૂલ દિષ્ટિને ગાચર થાય છે, અને સ્થિતિ પામી રહેલું છે, તે માત્ર દગ્ધ પટવત્ (ખળેલાં લુગડાં જેવું) જાણવું. ખળેલું લુગડું, જેમ જોવા માત્ર છે, પણ તે કંઇ એાહાતું કે પહેરાતું નથી, તેમ એ निहिध्यासन क्यों करे छे. स्मेम करतां करतां संपूर्ण ज्ञान थया पछी स्में आपे। आप छूटी लय छे; ते क्षेप्र छे। देवां छूटतां नथी. ज्ञानी कन स्मान्यथी स्थाया स्मेमों वृथा छे के अधनका-रक्ष छे, स्मेम भानीने स्थावस्मांथी ते क्रमोंने छे। दितास्मे नथी. स्माना प्रेमा के वे। क प्रश्न पूर्वे के। महात्माने तेमना शिष्ये पूछ्यो हता, त्यारे तेनुं प्रत्युत्तर तेमण् वाण्यास्त्रपे नहि कही संस्मावतां, प्रत्यक्ष प्रमाण्यी आप्युं हतुं. वृत्तांत सने यह छे, ते तुं सित्त हिने श्रवण् कर.

તરાલારિણી, પંતિતપાવિની ભાગીરથીના પવિત્ર તટપર આવેલા એક અતિ રમણીય આશ્રમને વિષે તે મહાત્મા રહેતા હતા. તેનાથી કેટલેક દ્વર આવેલાં વિષ્ણુપત્તન નામે નગરમાં તેમના કોઇ ગૃહસ્થાશ્રમી એક શિષ્ય રહેતા હતા. તે પ્રતિ દિન પાતાનાં વ્યાવહારિક કાર્યમાંથી અમુક સમય સૂધીના અવકાશ લઇને, તે મહાત્માના આશ્રમે, જ્ઞાન પ્રાપ્તિ થવા સારુ જેતા હતા. પ્રાત:કાળે જેવા તે ઉઠતો તેવા જ શૌચ, દન્તધાવન, સ્નાન, સંધ્યા આદિ પાતાનાં નિત્ય આદ્મિક કર્મો આટપી લઇ, તે પછી મહાત્મા શુરુને આશ્રમે આવતા હતા. ત્યાં આવતાં જ શુરુદેવને દણ્ડવન્નમ-સ્કાર કીધા પછી પાતાના હાથમાં સાવરણી લેતા. તે વહે પ્રથમ આખા મઠમાંથી કચરા કાઢી નાંખતા. પછી આશ્રમનાં ખારણાં આગળ તથા મઠની આસપાસ, સઘળેથી વાળી ઝાડીને જગા સાફ કરતા. પછી ગામય, મૃત્તિકા વગેરને પાણીની સાથે એકત્ર કરી, મઠ (પર્ણકુટી) ની ત્રારે બાજુએ સઢા\* નાંખતા. તે પછી, મઠના દ્વાર સમીપ ખડી અથવા તો એવી કાઇ સફેદ માટીની કે પત્થરની ઝીણી ભૂકીથી કાઇ દિવસ પડ દલ, કહેતા. પછી ગંગામાંથી જળ

RE

Ų

<sup>\*</sup> છાણ, માટી ભેળાં કરી, તેમાં પુષ્કળ પાણી નાંખીને પછી જમીનપર છાંટલું, ને પછી એક બાઘરાવતી વાળા નાંખલું, જેમ કરવાથી પાતળા પાતળા લિપણ સરખું થઇ રહે છે, તેને સંડા નાંખલા એમ દક્ષિણી લોકો કહે છે. એ ચાલ દક્ષિણીઓમાં પ્રચલિત છે. ં છ પાંખડીવાળું. ‡ આઠ પાંખડીવાળું. § સાળ પાંખડીવાળું. ઐ કમલચિદ્ધ: યહસ્થના બારણા આગળ અત્યંત શુભકારક છે; અને મહાત્મા જ્ઞાનીએ દેહ વિધે જે નદાં ત્રફાં કમળસ્થાના કહી, તેમાં દેહના દેવતાઓનાં સ્થાના કલ્પ્યાં છે, તેમાં જે પરમાત્માનું દૃદયસ્થાનનું ચિદ્ધ કમળ છે અર્થાત્ પ્રદ્રાલિંગ (પ્રદ્રાચિદ્ધ) એ કમળ છે.

લાવી મઠની ચારે બાજુએ આવી રહેલાં યુષ્ય વૃક્ષા, તુલસી વૃંદા વગેરેને સિંચન \* કરતા અને તે વૃક્ષાપર ખીલી રહેલાં સુંદર યુષ્યા, તુલસીનાં માંજર વગેરે વીણી લાવી, ચંદન ઘસી, તૈયાર કરીને ગુરુ પાસે જતા અને તેમનાં ચરણ પ્રક્ષાલન કરી, ચંદન યુષ્પાદિથી તેમની અર્ચા કરતા હતા. પછી તેમની સમીપ બેસી, પાતાને જે કંઇ શંકા હાય તે નિવેદન કરતા. ને સમાધાન પામ્યા પછી ગુરુ આજ્ઞાથી સમય સર ઘેર ચાલી જતા હતા.

એક દિવસે એ પાતાના નિત્ય નિયમાનુસાર સર્વ કામ કરી લઇ, ગુરુજી આગળ ખેઠા અને ઉપરના પ્રશ્ન પૃછ્યો, ત્યારે મહા-તમા ગુરુએ વિચાર્યું કે, આના પ્રત્યુત્તર એને માત્ર માઢેથી જ કહી સંભળાવવા એ ઠીક નહિ. એ વિચલ્લા છે, તેથી સમજશે તા ખરા; પણ માત્ર ઉત્તરથી જ કંઇ કર્મ ઉપર થયલી એની અનાસ્થા મટવાની નથી. માટે કંઇક નવિન યુક્તિથી એ દર્ષાત એને યાગ્ય રીતે સમજાવું તા એના મનનું ખરેખરું સમાધાન થાય. આમ વિચારી તેમણે એ વખતે માત્ર તેને એમજ કહ્યું કે, "હે આપ! જે કે એ નિત્ય નૈમિત્તિક કર્મા પરમહંસ જ્ઞાનીને કંઇ ઉપયોગનાં નથી, છતાં ગૃહસ્થાશ્રમીને તે કેટલાં ખધાં આવશ્યક છે, તે થાડા સમય પછી આપાઓપ તને સમજાશે."

णीके हिनसे प्रातः डाणमां शिष्य केने। आश्रममां आव्ये। ने केनी सावरणी हाथमां दीधी है तुरत गुरु हाथमां हें डमंडे हु हाईने उसा थया. ते के भे पर्णु हुटीना णारणा आगण आवी, शिष्य प्रत्ये डहीं, "हे आप! आके मारी धेच्छा छे हैं, गंगा तट पर, क्यां सर्व ऋषि मुनिका मणी पातानां आहिड डमों डरे छें, त्यां आगण स्नान डरवा आपणे क्ष्यें के अध्वाने आपण्ने घण्डाड महात्मा-केंगानां त्यां हर्शन पण्डा थशे, ने पतितपाविनी गंगानुं स्नान पण्डा थशे. माटे, तुं के सावरणी सूडी हर्छ, मारं डिट वस्त्र हर्छ, मारी संगे याहा" आ सांसणी शिष्ये तुरत वस्त्र अगहमां मारी हिंछुं; अने गुरु, शिष्य साथे कहिनी तट प्रति याह्या. त्यां कर्छ गंगास्नान डर्था पछी तर्पण्डाहि हिया डरीने गुरु शिष्य णंने

<sup>\*</sup> પાણી સીંચવું તે.

મહાત્મા ઋષિઓનાં દર્શન કરવા ગયા. ત્યાં કાઇ ઋષિ બેઠા બેઠા સંધ્યા જ કરી રહ્યા છે, કાઇ તર્પણ કરે છે, કાઇએ પ્રાણાયામ કરી સમાધિ ચઢાવેલી છે, કાઈ પાતાના પ્રદ્ધા રંધમાં પરમાત્માનું ધ્યાન કરે છે, કાઇ ચારે વેદના મંત્રાચ્ચાર કરી, પ્રદ્ધા યન્ન કરે છે, કાઇ ઉલા થઇ, બન્ને બાહુ ઉંચા કરી, સૂર્યનારાયણનું મહાપસ્થાન કરે છે, કાઈ ગૌમુખીમાં હાથ ઘાલી, એકાચ ચિત્તે ગાયત્રી મંત્રના જપ કરી રહ્યા છે. આમ અનેક પ્રકારે પ્રભુપરાયણ ઋષિએ ભગવ-દ્વચાનમાં નિમસ છે. તેઓનાં દર્શન કરતા કરતા ગુરુ શિષ્ય, ચાલ્યા જાય છે. એ સમયે સૂર્યનારાયણ ઘણા ઉંચે ચઢ્યા છે. તે જોઇ ગુરુએ શિષ્યને કહ્યું, "હે બાપ! હવે તારા ગૃહ પ્રત્યે જવાના સમય વીતિ ગયા છે, ને પાછા આશ્રમે જઇશું ત્યારસૂધીમાં બહુ વિલંબ થશે, માટે હવે તું અહીંથી પરબારા શેહેરમાં જા." આવી ગુરુની આન્ના થવાથી શિષ્ય, તુરત ગુરુને નમસ્કાર કરીને માર્ગસ્થ થયા.

ખીજે દિવસે પ્રભાતના નિયમ પ્રમાણે શિષ્ય આશ્રમ પ્રત્યે આવ્યા. એ સમયે પણ ગુરુ તેની વાટ જેતા જ છેક આશ્રમની ખહાર આવી તયાર થઇ ઉલેલા હતા. શિષ્યને આવતા જોઇને ગુરુ બાલ્યાઃ-" હે વત્સ! આજ તાે મારા જાણવામાં આવ્યું છે કે, પૈલા સામેના ત્રિવેણી ઘાટ પર આવેલા એક આશ્રમમાં કાઇ વ્યદ્ધાનિષ્ઠ મહાત્મા પુરુષ, કાઇ દેશાંતરથી પધારેલા છે. તેઓ સાક્ષાત્ પરમહંસ મૃત્તિ છે; માટે તેમનાં દર્શનના અલભ્ય લાભ લેવાની અતિ ઉત્કંઠા થવાથી ત્યાં જવા માટે હું તારી વાટ જોઈ ઉલાે છું; તેથી ચાલ, આપણે નિર્વિલંખે ત્યાં જઇએ." આવાં ગુરુ વાક્ય સાંલળી શિષ્યે તેમને પ્રણામ કીધા, અને આશ્રમમાં ન જતાં णंने कला त्रिवेणी घाटने मार्गे यांद्या. डेटबीड वारे ते महा-ત્માના ઉતારા સમીપ જઇ પહેાંચ્યા. તે આશ્રમની ચારે દિશાએ આવેલી સુંદર વૃક્ષલતાએાથી આનંદ પામી અંદર ગયા તા ત્યાં ઘણાં મુનિઓ, વિદ્રજયના, મુમુક્ષુઓ વગેરેથી વિંટાઇને તે મહા-તમા બેઠેલા હતા. તેમને આ ખન્ને ગુરુ શિષ્યે પાતપાતાની યાગ્ય-તાપૂર્વક નમસ્કાર કર્યા. પછી સર્વની સાથે સભામાં ખેઠા. જયાં

આવી મહા મુનિની મંડળી હાય ત્યાં 'પૂછવું જ શું? જિજ્ઞાસુઓ પોતાની અનેક પ્રકારની શંકાઓનું સમાધાન કરાવવા માટે જૂદા જૂદા પ્રશ્નો કરી રહ્યા છે, અને સંતોષકારક ઉત્તરો સાંભળી, મનનું સમાધાન થવાથી શ્રોતાઓ હર્ષ પામે છે. વળી વિદ્વાના, ધર્મશાસ્ત્ર, ઉપનિષદ, સાંખ્ય, ચાગ, મિમાંસા, વૈશેષિક, પુરાણુ આદિનું રહુ-સ્ય, એ સર્વ શાસ્ત્રોના જૂદા જૂદા આશ્યો વર્ણવે છે, અને તે સાંભળીને, ''તે સર્વ સિદ્ધાંતા જે કે જેવા માત્ર જૂદા છે, પણ તે સર્વ વેદાંતપ્રતિપાદ્ય પરમાત્માને દર્શાવનારા છે, કારણ કે, તે સર્વ મળી વેદના રહસ્યને યથાર્થ સિદ્ધ કરે છે અર્થાત્ તે સર્વ શાસ્ત્રા વેદનાં અંગ છે, અને તે સર્વ અંગોથી જ પરમાત્માના સ્વરુપનું યથાર્થ જ્ઞાન થઇ શકે છે," ઇત્યાદિ વચનાથી, તે મહાત્મા સર્વ વિદ્વાનાનું સમાધાન 'કરે છે. એ પ્રકાર ત્યાં સાક્ષાત્ પ્રદ્ધાનન્દ રસ પ્રકટ વહી રહ્યો હતો. આવા પ્રકાર જોઈ, તે બન્ને ગુરુ શિષ્ય આનન્દ રસમાં ગળી ગયા હાય તેવા થઈ રહ્યા ને ઘણી વાર સૂધી એકને ત્યાંથી ઉઠવાનું મન થયું નહિ.

शिडी ४ वारे लयारे ते सला आपे। आप विसर्जन शर्ध त्यारे सो साथे आ अन्ते गुरु शिष्य पणु ते प्रह्मनिष्ठ महात्माने नमस्त्रार ४ रीने त्यांथी याती निष्ठल्या. त्रिवेणी घाटना आश्रमनी अहार अहानी घटा छवाई रही हती. त्यां थईने विशाण मेहानमां अवातुं हतुं. त्यां आव्या त्यारे अरोअर मध्याह्न थयता हता. गुरु शिष्य पेता महात्मानी प्रशंसा ४ रता ६ रता उतावणा यात्या जता हता. हंमेशना समय आजे घणी वार थया वीति गया हता खता. हंमेशना समय आजे घणी वार थया वीति गया हता खता लिए पणु ४ इडीने तागी हती. यातवानी पणु पूरी श्रद्धा हती नहि, अथी शिष्ये ते। मार्गमांथी ज गुरुनी आज्ञा माणी शेहिरना रस्ता पड्यो. गुरुने तो अटसं ज लोधतं हतुं. लेवा शिष्य, नगर प्रति यात्या तेवा ज गुरु भारीना ७ पवनमां पेहा अने त्यांथी वन इण वगेरे तथा रसने स्वाश्रम प्रत्ये गया.

ખીજે દિવસે પાતાના નિત્ય નિયમ પ્રમાણે, પણ રાજ કરતાં ખહુ માડા અને હીલે પગે. હળવે હળવે ચાલતા શિષ્ય, આશ્રમ પ્રત્યે આવ્યા. એ સમયેજ ગુરુજી આશ્રમથી ખહાર નિકળી,

પાતાનું કમંડલ લઇ, ગંગાપર જળ ભરવાં જતા હતા. તે તેને સામા મળ્યા. ગુરુએ શિષ્યને રાજ કરતાં આજે કેવળ ઉદાસીન અને નિસ્તેજ જેયા તેથી આશ્ચર્ય પામીને સમાચાર પૃછવા લાગ્યા કે, "ખચ્ચા! તું આજે આમ હીલાે કેમ છે?" શિષ્ય હાથ જોડી હલકે સ્વરે છેાલ્યા, "મહારાજ! કાલે ભાજનના સમય ઘણા વ્યતીત થયા પછી, ઘેર જઇ હું જમવા બેઠા હતા, પરન્તુ ભૂખ મરી ગઇ હતી, મસ્તક દુઃખતું હતું તેથી યથાચિત જમાયું નહિ. થાક અને ભૂખ, એ ખંતે દુ:ખ લેગાં થવાથી રાત્રે સખ્ત તાવ ચઢી આવ્યા, તેથી શરીર અશક્ત ખની ગયું છે, અને ચાલવાની પણ શક્તિ રહી નથી." એ સાંલળી ગુરુએ તુરત માર્ગની પાસેના લાગમાંથી એક વનસ્પતિ આણી અને તેને આપીને કહ્યું કે, "તું આના રસ કાહી, ત્રણ દિવસ પર્યત તેનું સેવન કરજે (પીજે), તેથી તારા जवराहि सर्व व्याधि शांत शर्ध जशे. शरीरमां जयांसूधी जवरने। અંશ હાય, ત્યાંસૂધી તું ખીલકુલ સ્નાન કરીશ માં." તે ઔષધી લઇ શિષ્ય તા પરખારા જ વિદાય થયા. તે વનસ્પતિના સેવનથી શરીર સારું તેા થયું, પણ ગાર દિવસ સૂધી સ્નાન નહિ થવાથી તદન મલિન અને નિસ્તેજ દિસવા માંડ્યું. શરીર પર સઘળે મેલ ચઢી ગયા હતા, પરસેવા પણ શરીરના ઉપરજ સુકાવાથી દુર્ગંધ આવતી હતી અને અંગ પર માં ખીએા બાળુબાલુવા માંડી હતી. જ્યારે મૂળમાં સ્નાન જ ન થયું, ત્યારે સંધ્યા, તર્પણ, વૈશ્વદેવ ઇત્યાદિ કર્મો તા કયાંથી અને કેમ જ શાય ? આમ કર્મોના લાપ થવાથી તેનું મન પણ વ્યથ– અસ્વથ થઇ ગયું હતું. આમ સઘળી રીતે ગ્લાનિ પામીને તે ઉતા-વળા ઉતાવળા સ્નાન કરવાની આગ્રા લેવાને ગુરુજી પાસે આવ્યા.

તે શિષ્ય આશ્રમની અંદર પેસે છે, તો ત્યાં પણ સઘળું વિલક્ષણ અને નિસ્તેજ જોવામાં આવ્યું, તે જેમ જેમ આગળ જવા લાગ્યા, તેમ તેમ અંદર જવા પણ ગમે નહિ એલું અની રહેલું દૃષ્ટિએ પડ્યું. જ્યાં જુવે ત્યાં કચરાના ટીમ્બા થયલા હતા, યુષ્ય વૃક્ષાના, તેમ જ પ્લ વૃક્ષાના કયારા તદન સૂકાઇ જઇ, તેપર ઝાડા પરથી ખરી પડેલાં સૂકાં પાંદડાં તથા જનાવરાની અધારના ઢગ થઇ ગયા હતા. ઘણા દિવસથી પાણી ન મળવાને લીધે કેટલાક નાજીક રાપાઓ તદન

કરમાઇ ગયા હતા. પ્રતિ દિન ન વીણી લેવાવાને લીધે ખીલેલાં પુષ્પાં કરમાઇને નીચે પડ્યાં હતાં અથવા તો ઉપરનાં ઉપર સૂકાઇ ગયાં હતાં. તુલસી વૃક્ષા જળની તાણને લીધે સૂકાઇ જવાની તૈયારીમાં હાવાથી પીળાં પડી ગયાં હતાં. રસ્તા ઉપર અને ઝાડવાનાં થડા ઉપર, ઉધ-ઇના પાપડા ખાઝી ગયા હતા. ઝાડાપર અને છાડવાઓપર જયાં લાં કરાળીઆઓએ જાળાં ખાંધવાની શરુઆતને માટે લાળના તાંતણા નાંખ્યા હતા, અને માર્ગ પરની, તેમ જ કયારાઓમાંની જમીનમાં જયાં ત્યાં ઉદરાએ તથા કીડીઓએ પાતાને રહેવાને દર પાડી દીધાં હતાં. આ સર્વ જોઇને મનમાં ખહુ ખિન્ન થતો તે, આશ્રમમાં આગળ ગયા. ત્યાં પણ તેવાજ સીયાડા ને કચરા સઘળે જામી ગયાં હતાં. જયાં ત્યાં લિપણ ઉખડી ગયું હતું, અને ચામેર જાળાં ખાઝી ગયાં હતાં. આવી રીતે આખા આશ્રમની અવસ્થા થઇ પડી હતી.

આ સઘળું અવલાકન કરવાથી પરમ ખેદ પામતા પામતા તે મઠમાં પેઠા. સામે જ શુરુજી બેઠા બેઠા પરમાત્માનું સ્મરણ કરતા હતા. પ્રથમ તેમને દંડવન્નમસ્કાર કરવા પણ પાતાનાં શરીર વગે-रेना समायार पणु तेमने ४६वानुं तुरत सुबतवी राणी, बागबे। ज હાથમાં બાઘરા લીધા. આ નેઇ તુરત ગુરુએ પૂછ્યું, "બેટા! એને તું શું કરીશ ? તેણે કહ્યું, "પૂંજો કાઢીશ." ગુરુજી માલ્યા:-"ભાઈ! રાજ રાજ એ રગડા શાને માટે કરવા જોઇએ ? રહેવા દે." આ સાંભળી, તે, જરાક મનમાં અકળાઇને બાલ્યા, "આશ્ચર્ય જેવી વાત છે કે, આ મઠ તથા આખા આશ્રમ, ક્ષણ ભર ઉલું રહેવું ન ગમે તેવા ખરાખ થઈ રહ્યો છે, છતાં આપ મને આ પ્રમાણે વારા છે! " ગુરુએ મનમાં જાણી લીધું કે, હવે એ પાતાના મનમાં સમ-જયા છે ખરા કે, પ્રતિ દિન વાળગાડ ન કરવાથી આશ્રમની આવી દશા થઇ ગઇ છે. છતાં પુનઃ તે વાત દહ કરવા પૂછ્યું કે, "આજથી ચાર પાંચ દિવસ પહેલાં જ્યારે આપણે સાથે ગંગા સ્નાન કરવા ગયા હતા, ત્યારે તા આશ્રમ ઘણા સુંદર દેખાતા હતા, અને આજે એમ કેમ થઇ ગયા હશે વારુ ? પણ એ તા ખધું ઠીક, તારા શરી-રની હવે કેવી સ્થિતિ છે? જવર વગેરે ઉતરી ગયા કે?" એ

<sup>ૈ</sup> રસ્તા વગેરમાંથી ઘણા પુંજા–કચરા કાઢવાની મોડી મજબૂત સાવરણી.

સાંભળીને તે બાલ્યા, "જેવી આશ્રમની સ્થિતિ છે તેવી જ, ખલકે તેથી પણ વધારે, ખરાખ સ્થિતિ મારા આ સ્થૂલ શરીરની છે; કેમ કે, ચાર ચાર દિવસ થયા સ્નાને થયું નથી, સંધ્યા તર્પણાદિ નિત્યાદ્ધિક પણ લાેપ થઇ ગયાં છે, શરીર આખું ગંધાય છે, મન જાણે ભ્રમિત સરખું અને મલિન થઇ ગયું છે, અને સર્વ પ્રકારે આપું અંગ ભારે શિંલા સમ લાગે છે. વળી આગળ હું ખ્રાह્મ મુહ્-તમાં\* ઉઠી, સ્નાન સંધ્યાદિ આટપી, દિવસ ઉગતાં તાે સર્વ કાર્ચથી માકળા થઇ જતા, તેથી મન પણ અતિ આનંદી અને પ્રપુ-हित रहेतुं हतुं; तेम क तत्त्व ज्ञान सांसणवाने अधिक्षधिक अति ઉપજતી હતી; અને પ્રભાતમાં શ્રવણ કરેલી કથાનું મનન કરવાથી અનેક પ્રકારના તર્કવિતર્કો અને શંકાએા ઉઠતી હતી, જેવું સમા-ધાન મેળવવાને ઉમંગ ભરચો હું અહીં આવતા હતા. પણ આજે તા સઘળું એથી ઉલટું જ છે; તેમાં આ આશ્રમની સ્થિતિ નેઇને તા મારું મન વધારે વ્યથ થયું છે. માટે આપ કૃપા કરીને આજ્ઞા આપા કે જેથી હું આશ્રમને પ્રથમની પેઠે વાળી ઝાડીને ઘેર જઉં અને સ્નાન મર્દનાદિથી શરીરને પણ સ્વચ્છ કરીને પાછા નિત્ય કાર્યમાં પ્રવૃત્ત થાઉં," ગુરુ બાલ્યા:-" હરિ હરિ! એ વળી ઠાલી પંચાતમાં શું કામ પહે છે ? અલ્યા! તારે વળી નિત્ય કૃત્ય શાં અને રવચ્છતાનું કામ શું છે ? કેમ કે, તું તો હવે જવન્મુક્ત થઇ ગયો છે. પાંચેક દિવસ ઉપર તેં મને પૂછ્યું હતું કે, 'આ નિત્ય કૃત્યની કડાકૂટ રાજ રાજ શા માટે કરવી જોઇએ ?' માટે હવે એ બાલરા નીચા મૂકી દે અને પ્રદ્ધા વાર્તા કર." આ સાંભળી શિષ્ય, ગુરુનાં વચનોના ભાવાર્થ સમજ ગયા અને એકદમ દાેડી, બાલરા નીચ નાખી દેઇ, તેમના ચરણમાં પડીને બાલ્યા, "આપના પ્રભાવને ધન્ય છે. અહા ! મારી શંકાતું સમાધાન આવી રીતે આપ વિના કેાલુ કરે ? હે દેવ! હું આપને શરહે આવ્યા છું. આ દુસ્તર ભવનાં બંધનાથી મને મુક્ત કરનાર આપ વિના બીજાં કાેઇ નથી, માટે હું સર્વથા સર્વદા આપને શરણે છું." એ પ્રમાણે અનેક પ્રકારે સ્તુતિ કરતાે નીચે પંડી રહ્યો.

<sup>\*</sup> પાછલી ચાર ઘડી રાત્રે.

તે પછી ગુરુએ, તેને હાથ ઝાલીને ખેઠા કર્યો. પછી તેને હૃદય સાથે ચાંપી આધાસનયુક્ત પ્રશંસા કરીને પૂછેયું, "હે વત્સ! હવે તારી શંકાનું સમાધાન થયું ? નિત્ય નૈમિત્તિક કર્મો ગૃહસ્થા-શ્રમીને કેટલાં અધાં આવશ્યક છે? તે તારા સમજવામાં આવ્યું એ ચાગ્ય થયું. જેવી રીતે વાળ ઝાડ, લિપ ગુંપ, સાફ સૂફ વગેરે નિત્ય કુત્ય વિના આશ્રમની વિલક્ષણ સ્થિતિ થઇ ગઇ છે, તેવી જ રીતે રનાન, સંધ્યા ઇત્યાદિ નિત્ય કર્મ વિના તારા શરીરની સ્થિતિ પણ વિલક્ષણ થઇ ગઇ છે. માટે હે શિષ્ય! જ્યાંસૂધી સંસારની સર્વ વસ્તુ ઉપર આસક્તિ ઉઠી જાય નહિ, જ્યાંસુધી આત્માનું યથાર્થ સ્વરૂપ જાણવામાં આવે નહિ, જ્યાંસૂધી આચાસે વા અનાયાસે (ચિંતવે કે વગર ચિતવે) થઇ જતાં પાત કાે વિરમ નહિ, ત્યાંસૂધી નિત્ય કર્મો ગૃહસ્થને પછવાડે લાગેલાંજ છે. ગૃહસ્થા નિત્ય પાંચ હિંસા\* કરે છે. તે દેાષના નિવારણાર્થે દિજ વર્ગને પ્રતિ દિન વૈશ્વદેવાદિ પંચ મહા यज्ञ કરવા પહે છે. જો નિત્ય પંચ મહા યજ્ઞા કરવામાં આવે નહિ તા, આશ્રમમાં જેમ કચરા લેગા થઇને તે ઉજજડ થવા વખત આંગ્યા હતા, તેમ એ પાપા મનાદિક ઇંદ્રિયાને મલીન અને વ્યથ કરીને મનુષ્યને પ્રહ્મજ્ઞાનમાંથી પાછા પાડે છે અર્થાત પરપ્રદ્ય सम्भन्धी उत्तम ज्ञानना विचारे। सनमां ट्रा शहता नथी. वेहना ત્રણ વિભાગ છે: કર્મકાંડ, ઉપાસના કાંડ અને જ્ઞાન કાંડ. તેમાં પણ કેટલાક મુનિએા કર્મ કાંડને મુખ્ય ગણે છે; કારણ કર્મમાં પ્રવૃત્ત ચયાથી ઉપાસના (ભક્તિ)માં દૃઢતા આવે છે. એ ઉપાસનાથી મન, સંસ્કારી તથા પવિત્ર થઇને પછે તેમાં જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે. એવી રીતે पगधी से पगथी से यहवाथी ज्ञानरूप मेरुना शिभर पर विराल રહેલા પરમાત્માની લેટ થાય છે અને એમાં જ લીન થવાથી દ્વેત ભાવ મટી જઇને अहैत ભાવ સ્થિર થાય છે. ગ્રાની જનને અગ્રાના-વસ્થામાં જ દ્વૈત ભાસે છે ને ભિન્નતા જોવામાં આવે છે, પણ સંપૂર્ણ જ્ઞાન પ્રાપ્ત થતાં જ જરાએ લેદ જેવામાં આવતા નથી, અને

<sup>\*</sup> ખાંડળીએા, સ્પડું, ઝાડુ, પાણી અને ચુલા, આ પાંચ પદાર્થોના ઉપયાગ કરતાં નાના પ્રકારના જંતુઓની હિંસા થાય છે, તેના ગૃહસ્થાને દેાષ લાગે છે. તેને સાસ્ત્રમાં " પંચસ્તાજનિત" દેાષ કહે છે.

કર્મને તથા અકર્મને સમાન જુવે છે; કારણ કે કાર્ય સહિત અજ્ઞાન निवृत्त थवाथी तेने द्वेत प्रतीत थतुं नथी पणु એથી એમ ન સમજવું કે, માત્ર કર્મ કાંડને જ પકડીને ખેસી રહેવું. જેમ કે દ્રધમાં ઘી રહેલું જ છે, તેમ કર્મ કાંડમાં પરમાત્માનું તત્ત્વ સમાયલું છે. . પરન્તુ જેમ દૂધમાંથી દહીં, દહીંમાંથી માંખણ અને તેને તાબ્યાથી -થી થાય છે, તેમજ કર્મથી ભક્તિ, લક્તિથી જ્ઞાન અને જ્ઞાનથી પરમાત્માની પ્રાપ્તિ થાય છે.\* વળી જેમ શરીર આરાગ્ય કરવા માટે વૈદ પ્રથમ રેચ આપી શરીર શુદ્ધ કરે છે, તે પછી કવાથા-દિક આપીને રાગનાં મૂળ કાઢ છે અને તે પછી શક્તિનું ઔષધ આપે છે, તેમ પરમ ગ્રાનની પ્રાપ્તિ માટે પ્રથમ કર્મ કરવાનાં છે, પછી ઉપાસના છે અને છેવટે જ્ઞાન છે. એમ કર્મો કેટલાં ઉપયોગી છે? એ આ ઉપરથી જ તારે સમજ લેવું. એ કર્મો (નિત્ય અને નૈમિત્તિક-નિત્ય એટલે પ્રતિ દિવસે કરવાનાં અને નૈમિત્તિક એટલે કાઇ નિમિત્તને લઇને કરવાનાં) આપણે હાથે કરીને છાડી દેવાં પડતાં નથી પણ સમય આવે આપાઓપ છૂટી જાય છે. જેમ દૂધનું દહીં થયા પછી આપાઓપ દૂધપણું મેટી જાય છે, અને કહીંને વલાવી માંખણ કાઢ્યા પછી દહીંપણું રહેતું નથી અને તે માં ખાં માં પાં પાંચ પાંચા પાંચી માં ખાં પાંચા લાય પાસી જાય છે, તેવી જે રીતે કર્મ, ઉપાસના ઇત્યાર્દિ એક પૂછી એકમાં લય પામતાં છેવટે પરમાત્માના સ્વરુપનું દર્શન થવાથી જ્ઞાન પણ, અવિનાશી એક રસ પ્રદ્ધારુપ જ થઇ રહે છે એમ નિશ્ચે જાણુનું."

આવું મહા જ્ઞાન શ્રવણ કરવાથી પરમ આનન્દ પામી, ગુરુ ચર-ણુમાં વારંવાર દંડવત પ્રણામ કરીને શિષ્ય પાતાના નિત્ય કૃત્યમાં વળચા તથા આશ્રમને ઝાડી ઝપટીને પાછા પૂર્વ સ્થિતિમાં આણ્યા અને ગુરુની આજ્ઞા લઇને પાતાને દેર ગયા.

પ્રથમ પેલા ગુરુ શિષ્યને ઉદ્દેશી બાલ્યા, " હે વત્સ! આ પરથી નિત્ય નૈમિત્તિક કર્મ કેટલાં અગત્યનાં છે? તે યથાર્થ તને સમજાયું હશેં."

2

<sup>\*</sup> કાઇ વળી આમ પણ કહે છે, કર્મથી ભક્તિ, ભક્તિથી જ્ઞાન, જ્ઞાનથી પુન: ભક્તિ અને ભક્તિથી પરમાત્માની શુદ્ધ જ્ઞાનભક્તિ અને તેજ ભક્તિ આનન્દ આપે છે.



# ત્રચાદશ ખિન્દુ. મનુષ્ય પરીક્ષા.

यथा चतुर्भिः कनकं परीक्ष्यते निघर्षणच्छेदनतापताहनैः।
तथा चतुर्भिः पुरुषः परीक्ष्यते श्रुतेन शीलेन कुलेन कर्मणा॥

અર્થ—જેમ કસોડી ઉપર ઘસવાથી, કાપવાથી, અશ્રિમાં તપાવવાથી અને હથા-ડાવતી ડીપવાથી, આમ ચાર પ્રકારે સાેનાની પરીક્ષા થાય છે; તેમ શાસ્ત્રાભ્યાસથી, સ્વભાવથી, કુલ ઉપરથી અને કાર્ય ઉપરથી, એમ ચારે પ્રકારે પુરુષના પરીક્ષા થાય છે.

#### ——《江沙江沙江公十—

રિષ્ય-હે દીનવત્સલ! આ જગતમાં અનેક પ્રકારનાં મનુ-પેન્સ ક્ષ્યા છે, તેઓની પ્રકૃતિમાં ખહુ ફેરફાર હાય છે, માટે કાર્ય પ્રસંગે આપણે તે મનુષ્યાને કેવી રીતે આળખવા? અને મુખ્યત્વે કરીને તેઓમાં કેટલા લેદ હાય છે? તે કૃપા કરીને જણાવા.

ગુરુ—હે ખાપ! તું કહે છે કે, જગતમાં અનેક પ્રકારનાં મનુ-ખ્યા ઉત્પન્ન થાય છે, પરંતુ અનેક તા શું! પણ જગતમાં તા અનન્ત પ્રકાર (પાર વગર) ના મનુષ્યા છે. તું જો કે, અદ્યા-પિ પર્યન્ત તેં તથા મેં જે જે મનુષ્ય જોયા તે સઘળામાં કાઇની પણ આકૃતિ (ચેહેરા) મળતી આવતી નથી; તા પછી પ્રકૃતિ (સ્વ-લાવ) તે મળતી કેમ જ આવે? તાપણ એમ છે ખરું કે, કાઇ અમુક વાતના નિશ્ચય કરવા હાય ત્યારે સા સત્પુરુષાના વિચાર એક સરખા મળે છે; ખહુધા તેઓ સઘળા એક જ નિશ્ચય પર આવે છે, પણ તે વાત પર, ખે ચાર શઢ અથવા મૂર્ખ મનુષ્યના વિચાર અલગ અલગ જ આવ્યા વિના રહેશે નહિ. હવે તેવા (શઢ તથા સજબ )મનુષ્યાની પરીક્ષા કેમ કરવી? તે વિષે કહ્યું છે કે, જેવી રીતે સાનાનું નિઘર્ષણ (કસારી પર ઘસી રંગ જોવા), છેદન (કાપી જોવું), તાપ (લક્ષીમાં ઘાલી ખૂબ તાવી જોવું), તાડન (રીપી જોવું), એ ચાર પ્રકાર વેઠે પરીક્ષા કરવામાં આવે છે, અને એ ચાર પ્રકારા અજમાવતાં જો સાનું ફાટી વેરાય નહિ તથા તેના રંગમાં, રુપમાં કે તાલમાં કરાા ફરક પડે નહિ તો તે સાનું ખરું છે, એમ માનવામાં આવે છે; તેવી જ રીતે મનુષ્યાની પણ ચાર પ્રકારે પરીક્ષા કરવામાં આવે છે. મનુષ્ય પરીક્ષા કરતાં પ્રથમ તો તેનામાં જ્ઞાન (વિદ્યા) આદિ કેટલું અને કેવા પ્રકારનું છે? તેનામાં શીલ (સ્વાભાવિક લક્ષણા) કેવાં છે? કેવા કેવા ગુણ અવગુણાનું તે પાત્ર છે? અને તે કેવાં કામ કરે છે? કેવા સંગ છે? ઇત્યાદિ ગુણા સહવાસથી જાણવામાં આવે છે. એમ પરીક્ષા કરતાં સર્વ વાતે જો તે ઉત્તમ પ્રકારના મનુષ્ય જાણવામાં આવે તો જ તે સજ્જન મનુષ્ય કહેવાય છે.

વળી મનુષ્યોમાં મુખ્યત્વે કરીને ત્રણ લેદ માનવામાં આવે છે; જેવા કે, ઉત્તમ, મધ્યમ અને અધમ. તેમ તામસ, રાજસ ને સાત્વિક. આ જગતમાં એ કંઇ નવાઇ જેવી વાત નથી કે, સૌ પ્રાણીઓ પોતાના હિતમાં અહિર્નિશ તત્પર હોય છે, પણ જેઓ પર હિત કરવામાં પ્રીતિ ધરાવનારા છે તેઓને ધન્ય છે. શાસ્ત્રમાં પણ કહ્યું છે કે, 'વરોવજારઃ વરમં દિ વૃષ્યમાં' પરાપકાર એ મુખ્ય પુષ્ય છે. વિષ્ણુ ભગવાન્ પણ પરાપકારથી જ અત્યંત પ્રસન્ન થાય છે. હવે પરાપકાર કરવાની ખુદ્ધિ જેના અંતઃકરણમાં નિરંતર થયા કરે છે, તે, સાત્વિક વૃત્તિવાળા ઉત્તમ મનુષ્ય ગણાય છે. તેમાં પણ જે મનુષ્યો, પારકું હિત કરવામાં એટલી અધી આતુરતા ધર્યુ વનારા હોય કે તેમ કરવા જતાં પોતાનું સઘળું કાર્ય બગઢ તી લક્ષે, પણ તેની કંઇ દરકાર ન કરતાં પરાર્થ અને પરાપકાર ત્રંથન માં જ મચ્યા રહે છે, તેઓને સર્વોત્તમ મનુષ્ય ત્ર હે હવે જેઓ પરાપકાર કરવામાં અહુ જ પ્રીતિવાળા છે ખરૂ પરથી પોતાનું કાર્ય અગાડીને તેમ કરતા નથી અર્થાત પોતા ધકો ન લગાડતાં થઇ શકે તેટલા પરમાર્થ કરે છે, તે સમાં સર્વના સર્વોત્તમ મનુષ્ય ત્રાર્થી ન લગાડતાં થઇ શકે તેટલા પરમાર્થ કરે છે, તે સમાં સર્વના સ્વર્થી મનુષ્ય જાણવા, અને જે મનુષ્ય પોતાનું તો હતા; પરંતુ

એક વાતે તે અત્યંત દુઃખી હતા, જેથી આ સંસાર તેને ખારા ઝેર જેવા લાગતા હતા. પૈસા ટકા, માલ મતા, સ્ત્રી પુત્ર, માન પ્રતિષ્ઠા વગેરે સર્વ વાતનું સુખ હાવા છતાં, તે સર્વ સુખના ઉપ-ભાગ જેનાથી લેવાય છે, તે શરીર જે સાજું ન હાય તા, એ સઘળાં સુખ નિરર્થક છે; કેમ કે, "પહેલું સુખ તે જાતે નર્યા." તે પ્રમાણે એ વાણીઓ સર્વ સુખ સંપન્ન છતાં, શરીરે દુ:ખી હાવાથી પાતાને સર્વ વાતે હુ:ખી જ સમજતા હતા. એના ઉદરને વિષે એવા મહા રાગ હતા કે, તેનાથી જરા પણ અન્ન ખાઈ શકાતું નહિ. કદાચ પરાણે ખાતા તા તુરત ઝાઢા થઇને સઘળું નીકળી જતું હતું અને તે ઉલટા પીડા ભાગવતા હતા. તે રાગથી તે વિશુદ્દ ઘણા વર્ષપર્યન્ત પીડાતા જ રહ્યાં. કાઈએક સમયે તેના નગરમાં એક પરાપકાર ખુદિવાળા વૈદ્યરાજ પધારથા. તે મહાત્મા પરમ દયાળુ હાવાથી, કાઇ પણ રાગગસ્ત મનુષ્યને જોતા, તા તુરત તેમનું અંતઃ-કરણ દયાથી દ્રવી જતું; અને પછી તેને ધીરજ આપી, પાતાની આપી ઉમ્મરમાં ઘણાંક પરિશ્રમથી સંપાદન કીધેલી ચમત્કારિક વૈદ્યવિદ્યાના ઉપયોગ કરીને, તેને રાગથી મુક્ત કરીને સુખી કરતા હता. ते वैद्यराज को नगरमां पढ़ांच्या त्यारथी घणा रेग्गीका, तेमने આવેલા જાણી, તેમને શરણે ગયા, અને પાતાનાં અસાધ્ય દુ:ખા નિર્મૂળ કરી સુખી થયા હતા. આ વાત આખા નગરમાં પ્રસિદ્ધ શઇ, અને તે વાત એ વાણીઆએ પણ જાણી, એટલે તેણે પણ તે વૈદ્યની પાસે જવાના નિશ્ચય કીધા. ખીજે દિવસે પાતઃકાળમાં ઉઠीने ते वाणीिओ, वैद्यने मुंडामे गया, तां त्यां तेना केवा घणाड રાગીઓથી વીંટાયલા તે વૈદ્યરાજને ખેઠેલા જેયા. તે, દંડવન્નમસ્કાર ક-રીને તેમની આગળ ખેઠા. પછી તેણે વિનંતિપૂર્વક પાતાનું શરીર તેમને ખતાવી, સઘળા રાગથી તેમને જ્ઞાત કરવા. વૈદ્યરાજે એ જ પ્રમાણે પાતાની આસપાસ બેઠેલા સર્વ રાગીઓની વ્યાધિએ પણ જાણી લીધી હતી, તેથી તેમણે તે સર્વના પ્રતિ દૃષ્ટિ કરીને કહ્યું, "ભાઇએા! તમારા સર્વના રાગા મેં જાણી લીધા છે, અને તે સઘળાંના ઔષ-ધાદિક ઉપચાર કરીને સહ્વર શાંતિ કરી શકું એમ છે; પરંતુ તે સર્વ વ્યાધિઓ પૃથક્ પૃથક્ હાવાથી, તેઓને માટે જોઈતાં પૃથક્

પૃથક્ ઔષધા હાલ મારી પાસે તૈયાર મળી શકે એમ નથી; કારણ કે, હું ઘણા દિવસથી પ્રવાસમાં છું. માટે જો તમે સૌ મારી સાથે આ પાસેના વનમાં આવા તા જેને જેવી જોઇએ તેવી લાગુ પડતી મ્માષિ હું ત્યાં ખતાવીશ; જે તમે પાતપાતાની મેળે લઈ લેજો." આ સાંભળી સર્વ રાગીઓ તેમની સાથે જવાને તયાર થયા, અને વૈદ્યરાજની પછવાઢે પછવાઢે ચાલ્યા. નગરથી થાઢેક દ્વર એક ઘાડું વન આવેલું હતું, તેમાં અનેક પ્રકારનાં વૃક્ષા, લતાઓ તથા ઔષ-ધિઓ ઉગેલી હતી. ત્યાં જઇ વૈદ્યરાજે કહ્યું કે, "આ સ્થળે સર્વ જાતની ઔષધિઓ છે; માટે હું વનમાં ચાલ્યા જઈશ, અને આ મારી લાકડીની અણીવતે માર્ગમાં જે જે ઔષધિ આવતી જશે, તે તે ખતાવતા જઈશ, તથા તેનાં નામ અને ગુણ કહેતા જઇશ, માટે केना केना भपनी के के औषि हाय, ते हो ते हो, ते ते औषि લઈ, ત્યાંથીજ પાછા વળી નગરમાં જલું." પછી હાથમાં જયેષ્ટિકા લઈ વૈદ્યરાજ ચાલ્યા, અને માર્ગની ળંને ળાજીએ ઉગેલી વનસ્પતિએા, તે લાકડીની અણીવતે ખતાવતા ચાલ્યા કે, આ ઔષધીનું નામ ક્લાહું, અને એ અમુક અમુક વ્યાધિઓને શાંત કરે છે. આ ફૂલ પ્લાણાં, અને એનાથી અમુક ગુણ થાય છે." તે વૈદ્યરાજનાં એવાં વચના સાંભળી, જેના જેના ખપની જે જે ઔષધી આવતી ગઇ ते ते राजीका ते ते औषधिका देवा माटे त्यां ल अटडता गया. પેલાે વિલુક્ પણ વૈદ્યની સાથે જ હતા. તે પણ વૈદ્યરાજની પછવાડે પછવા કે ચોલ્યા જતા હતા. અને તેની દૃષ્ટિ વૈદ્યરાજના મુખમાંથી કેઇ ઔષધીનું નામ નિકળે છે, તે તરફ આતુરતાથી લાગી રહેતી હती, अने ते जाह्या पछी ल्यारे ग्याषधी णतावता, त्यारे तेनी દષ્ટિ, લાકડીની અણી તરપ્ર પ્રસ્થા કરતી હતી. જયેષ્ટિકાને છેઉ જ તેના દિષ્ટ દઢ ચાંટેલી હતા, અને જે જે વનસ્પતિ તરફ તેના છેડા જતા હતા, ते ते तरइ ते इर्था क्रती હती. अवामां तेना क रागनुं નામ વૈદ્યરાજે લીધું, અને તેના ઉપયાગની ઔષધી લાકડીના છેડા-વતી ખતાવી. એ ઔષધી જેતાં જ તેની દૃષ્ટિ જે લાકડીના છેડાપર દ<mark>ઢ ચાંટેલી હતી તે ખસી, તુર</mark>ત ઔષધીપર ચાંટી; અને પછી તે લાકડી, વૈદ્યરાજનું ખાલનું અને વૈદ્યરાજ, એ સર્વને છાડીને, તે તા

પેલી ઔષધી આગળ જ ઉત્તા રહ્યો અને બીજા રાગીઓને તેઓનાં ઔષધા ખતાવતા વૈદ્યરાજ આગળ ચાલ્યા ગયા, વાણીઓ, તે વનસ્પતિ લઇને તુરત શેર આવ્યો અને એ અમૃલ્ય ઔષધનું પૂર્ણ શ્રદ્ધાથી સેવન કરવા માંડયો, તેથી થાડા સમયમાં તે અસાધ્ય રાગમાંથી મુક્ત થઇને સંપૂર્ણ સુખ ભાગવવા લાગ્યા.

હે વત્સ! એ દર્શાત ઉપરથી સિદ્ધાંત સમજવાના એ છે કે, પ્રાણીને આ ભવ (સંસાર) રુપ મહા રાગ-પ્રાપ્ત થયા છે, તેથી તેણે મહાત્મા, જ્ઞાની અને પરમ દયાળ પરાથી ગુરુ રુપ વૈદ્યરાજને શરણે પ્રેમથી જવું; અને તેના વચન પર શ્રદ્ધા અને હેતુ પર લક્ષ રાખીને, તે જેમ આગ્રા કરે તેમ વિચાર કરીને વર્તવું. એ પ્રમાણે કરવાથી, વાણીઆને જેમ વનમાંથી વૈદ્યરાજે ઔષધી ખતાવી, તેમ આ સંસાર રાગમાંથી મુક્તિરુવપ મહીષધી-આત્મજ્ઞાનતત્ત્વ પ્રાપ્ત થાય અને તે વડે પ્રાણી જવનમુક્ત થઇને પરમાનંદમાં પ્રવર્તે, એ નિશ્ચય छे. ते विष्कृ प्रथम वैद्यराजने शाधता तेमनी पासे गया हता, ત્યાંથી તેમની સાથે વનમાં ગયા હતા, ત્યાં તેમના બાલવા પર અને પછી લાકડીની અણી તરફ ધ્યાન રાખીને કેટલીક વાર સુધી ચાલ્યા હતા, અને અંતે જ્યારે તેના કામની ઔષધી, તે લાકડીવતે દીઠી કે તુરત તે વૈદ્યરાજ, તેમનું બાલલું અને લાકડીની અણી, એ સર્વે આપા આપ ત્યજી, માત્ર પાતાની ઔષંધી તરફ જ તે સુરતા રાખી રહ્યો હતા, તેમ મુમુ-ક્ષુને પણ, પ્રથમ ગુરુએ ખતાવેલાં શુદ્ધ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવામાં સાધ્-નરત્ય ભિન્ન ભિન્ન કર્મો, ઉપાસના તથા ધ્યાન ધારણા વગેરે સર્વ, પરણહાનાં દર્શન થયા પછી આપાઓપ સહજ છૂટી નય છે.





## પંચદશ બિન્દુ. આત્મા કયારે ચાળખાય છે?

TERRARASE"

स्त्रयमेवात्मनात्मानमवष्टभ्य विचारतः। संसारमोहजलयेस्तारयेत्स्त्रमनोष्ट्रगम्॥.

योगवातिष्ठ.

અર્થ-વિચાર કરી કરી, પાતાના મેળે આત્માએ આત્માને અવલંબીને સંસાર-રૂપી માહસાગરમાંથી પાતાના મનરૂપી મુગને તારી લેવા.



રાષ્ટ્રિષ્ય-હે દયાળ! આપે કાઇ એક સમયે કહેલું છે કે, આ પદ વેદ તથા વેદાંતના સારસ્ત્ય છે; કારણ કે, આત્માને એાળખાવનારું એ, વેદનું મહા વાકય છે; અને જ્ઞાન થવા માટે મુમુક્ષુને પ્રથમ એ મહા વાકયના ઉપદેશ થવા જોઇએ;" ત્યારે હે ગુરુદેવ! શું એ મહા વાકયના ઉપદેશ થતાં જ મનુષ્ય જ્ઞાની થઈ જાય છે? અને આત્માને એાળખવા માંડે છે?

ગુરુ-અલ્યા વત્સ! તું જો, કે ગમે તેવાં સુંદર, સ્વાદિષ્ટ અને ગુલુકારી પકવાજો આપણા સામે તયાર પહેલાં હોય છે ખરાં, પણ તેમાંથી આપણી ક્ષુધા મટાડવા માટે તે આવાની જસ્તર છે, કંઈ નજરે માત્ર જોયા કરવાથી જ આપણને તેના રસાસ્વાદ આવવાના કિવા ક્ષુધા મટીને શાંતિ થવાની નથી, તેમ એ મહા વાકયના ઉપદેશનું મનન કરી આત્માની રાજસી, તામસી વગેરે અનેક વૃત્તિઓ

<sup>\*</sup>तत्त्वमासि-(आत्मा) ते तुं ज छ अर्थात् के आत्माने ओणणवा माटे तुं यत्न કरे छे, ते आत्मा तुं पोते ज छे, णीको नथी.

જયારે મૂકી દેવાય, અને સૌ વાતે નિઃસ્પૃહ થવાય ત્યારે તે મહદુ-પદેશના ગુણ લાગે છે અર્થાત જીવ આત્માને ઓળખવા માંડે છે. માત્ર તસ્વર્માત એ પદ ગાખવાથી જ પ્રાણી, સંસારની દુગ્ધાથી છૂડી, આત્માને જાણી શકતા નથી. જેના આનંદલેશથી વિશ્વ સંપૂર્ણ આનંદમય છે, જેના સત્ત્વાભાસથી સર્વના ભાસ છે, જેના આલાે-ચનથી અન્ય સર્વ નીચું જણાય છે, એવા પરખ્રદ્યમાં જે સંશય ઉઠે છે, એ ઉઠાડનારને જે જાણે છે, તે જ તસ્વમલિ ના પારને પામે છે. એ ઉપર એક દુષ્ટાંત કહું છું, તે સાંભળ.

પૂર્વે કાઇએક સમયે અશ્વિનીકુમારા, જેઓ, દેવતાઓના વૈદ્ય-રાજ છે, તેઓ, સર્વે વાતે નિયુણ છતાં, પિંગલશાસથી અજાણ હતા; માટે તે શિખવા સારુ શેષનાંગ પાસે ગયા. ત્યાં જઇ જૂવે છે તા, શેષનાગની એક આંખ દુઃખતી હતી. અને તેને એટલી ખધી પીડા થતી હતી કે, તે, શેષથી સહન ન થતાં તે આકુળવ્યાકુળ થઇ ગયા હતા. તે, આમ તેમ આળાટતા હતા, તેથી જાણે માથાપર ધારણ કરેલી પૃથ્વી હમણાં પડી જશે એવી ધાસ્તી રહેતી હતી. અશ્વિ-નીકુમારે જઇ પાતાની પિંગલ ભણવાની ઇચ્છા જણાવી, ત્યારે અનંતે કહ્યું, ''હે કાંતિમાન્ અશ્વિનીકુમાર! હું, તમાને માટા હર્ષથી પિંગલ ભાષાલું, એ વાતે મને ખહુ સંતાષ થાય એમ છે, કારણ કે, એ વિદ્યા શિખવાને તમે પાત્ર છો; પરંતુ મારી તાે આવી દશા છે. હું જાણું છું કે, તમે સર્વ દેવતાઓના વૈદ્ય છો, તેથી મારી આંખની ઔષધી જાંગુતા જ હશા, માટે મને આરામ કરા, એટલે હું તમને યથાર્થ પિંગલ ભાગુાવીશ." એ સાંભળી અશ્વિનીકુમારે તુરત તેની ચિકિત્સા કરવા માંડી, અને તેની દુઃખતી આંખમાં " ત્રિઘાત" નામનું એક ઉત્તમ ઔષધ આંજ્યું; કે જેનાથી શ્રેષ્ટ ઔષધ આંખને માટે ખીજાં છેજ નહિ. આથી તા આંખ ઉલટી બમણી દુઃખવા માંડી, અને શેષ તેની પીડાને લીધે ખહુ આકળા થવા લાગ્યા. એટલામાં કરતા પરતા નારદજી ત્યાં આવ્યા, તે, શેષની આવી અવસ્થા જોઇને, અશ્વિનીકુમાર પ્રત્યે ખેલ્યા, "અરે અશ્વિનીકુમાર! તમે મનુષ્ય વૈદ્યના જેટલી પણ યુક્તિ નથી જાણતા એ શું ? મૃત્યુ-લાકમાં જઇ, અમુક દેશને વિષે એક વૈદ્ય છે તેને મળા, જે તમને

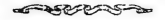
આ રાેગનાે ઉપાય ખલાવશે." તુરત અધિનીકુમાર ખ્રાહ્મણનાે વેશ લઇને મૃત્યુ લાેકમાં તે વૈદ્યની પાસે ગયા, અને નમ્રતાપૂર્વક પૂછચું કે, વૈદ્યરાજ, આંખ દુ:ખતી હાય તેનું એાસડ ખતાવા. અમે ત્રિઘાત ઔષધ આંજ્યું, તાપણ શાંતિ થઇ નહિ, તેથી આપની ખ્યાતિ સાંભળીને અહીં આવ્યા છીએ." એવું સાંભળીને વૈદ્યે કહ્યું, "શું તમે ત્રિઘાત આંજયું ? અરે તે તા માત્ર અશ્વિનીકુમાર જ જાણે છે, માટે તે અશ્વિનીકુમાર તે तमे नथी ? અને વળી એ ત્રિઘાતથી જ્યારે સારું થયું નહિ, ત્યારે તેા નિશ્ચે શેષનાગની આંખ દુ:ખતી हावी लेछिये." आम योडायोड परीक्षा डरी, ते लाखी, अधिनी हुमारे આશ્ચર્ય પામીને પાતાનું સ્વરુપ પ્રકટ કીધું. ત્યારે તે વૈદ્યે આદર-સત્કારથી પૂજા કરીને કહ્યું કે, "મહારાજ! એ સહસ્ર ક્ણાવાળા શેષ નાગને એ હુજાર આંખાે છે, તે સઘળી મીંચાવી દઇ, માત્ર જે આંખ हु: भती है। य ते ज हवाडी राभीने तेमां त्रिधात आंजि मेटसे તતકાળ એ સર્વોત્કૃષ્ટ ઔષધથી જ તેમને સારું થઇ જશે. એનાથી શ્રેષ્ઠ ત્રણે લાેકમાં ખીજું ઔષધ નથી." અશ્વિનીકુમાર બહુ વિસ્મય પાસી, હર્ષ સહિત શેષ નાગની પાસે ગયા, અને તે વૈદ્યના કહ્યાં પ્રસાણે શેષની સંઘળી આંખ્ખા મીંચાવી, દુઃખતી આંખમાં આગળ આંજ્યું હતું, તે જ ત્રિઘાત ઔષધ આંજ્યું કે તુરત તેમાંથી ખળખળાટ પાણી નિકળી ગયું અને આંખ પરમ શીતળ થઇ રહી. આથી આનંદ પામી, સંતાષ પૂર્વક શાેષ, અશ્વિનીકુ મારને પિંગલ શાસ્ત્ર લણાવ્યું.

હે શિષ્ય! એ પ્રમાણે ત્રિદ્યાત ઔષધીરુપ 'તત્ત્વમસિ' ઉપ-દેશના ગુણ લાગવાને ઉપર કહેલા ઉપાય લાગુ પાડવા જોઇએ. શેષને તા બે હજાર આંખખા છે, પણ જીવરુપ શેષનાગને તા રાજસી, તામસી વૃત્તિરુપ લાખા અને કરાડા આંખા છે; માટે સર્વે આંખા બંધ કર્યા પછી, જેમ શેષને તે ઔષધિના ગુણ લાગ્યા હતા, તેમ સર્વે વૃત્તિઓ મીંચી દેવાય અર્થાત્ લજી દેવાય લારે જીવને 'તત્ત્વમસિ' ઉપદેશરુપ ત્રિદ્યાતના ગુણ લાગે અને પછી પરમ જ્ઞાની થઇ, આ જીવ જીવન્મુક્ત થાય. પણ માત્ર મહા વાકયા સાંભળીને, તેમ તે ગાંખીને વેદિયા પેરે મુખપાઠ કરવાથી કંઇ જ્ઞાની થઇ જવાય નહિ, તેમ આત્માએ ઓળખાય નહિ.



# ષાડશ ખિન્દુ.

### સંત સમાગમ કેમ થાય?



शास्त्रस्य गुरुवाक्यस्य सत्यबुद्ध्यपधारणम्। सा श्रद्धा कथिता सद्भिर्ययावस्तूपरुभ्यते॥

અર્થ-શાસ્ત્ર અને ગુરુ વાક્ય એ સત્ય છે, એવા જે નિશ્ચય, તેને, ખુદ્ધિમાના શ્રદ્ધા કહે છે, એ શ્રદ્ધાર્થી આત્મવસ્તુની પ્રાપ્તિ થાય છે.

#### 

શિષ્ય—મહારાજ! સત્સમાગમ એ ઘણા જ ફળદાયક છે, અને ક્રિષ્ટ્રાં તેની જે માટી યાગ્યતા છે, તેનું વર્ણન કરી શક-વાને કાઇ સમર્થ નથી, તેટલા માટે સર્વ મનુષ્યાએ અવશ્ય સત્સંગ કરવા જોઇએ. પરંતુ આ સંસારના અનેક વ્યવસાયામાં પચેલા, જેઓને ઘણાક મનુષ્યાનું પાતાની પાછળ પાષણ કરવું પહે છે તેવા અને જેઓ રાત્રિ દિવસ પરિશ્રમ કરીને ધન્ધા કરે છે, ત્યારે મહા કષ્ટે પાતાના કુટુંખનું પાષણ કરી શકે છે તેવા મનુષ્યા, સંત સમાગમ કેવી રીતે કરે? શું તેઓ પાતાની પાછળનાંઓને રવડતાં મૂકીને સત્સંગ કરવા જાય?

ગુરુ-અરે મૂઢ! હજુ સૂધી તારા મનમાં એમ જ છે કે, મનુષ્ય સર્વે કર્તવ્ય કર્મ કરે છે. માળુસ પાતાની શક્તિથી શું કરી શકે તેમ છે વારુ? અહીંથી ઉઠીને તહીં બેસલું, એટલું પણુ માણસના સ્વાધીનમાં છે ખરું કે? આગળ પાંચે પકવાન્ન તયાર પહેલાં હાય, છતાં તે ઉપાડી મ્હામાં મૂકવા જેટલું કામ પણુ તે પાતા પર વ્હારી લઇને લાજન કરી શકે ખરા કે? અરે ના, એલું મિશ્યાલિમાન ધરલું, એ જ્ઞાની પુરુષનું કર્તવ્ય નથી. મનુષ્ય સ્વતંત્ર રીતે કશું પણ

કરી શકવાને સમર્થ નથી. જંગત્કર્તા પરમેશ્વરની પ્રેરણાથી જ મતુષ્ય નાના એકારના વ્યવહારા કરે છે, તેની એરણા વર્ગર વાયુ, વૃક્ષતું એક પાંદડું પણ હલાવવાને સમર્થ નથી, તા પછી તું કહે છે કે, વ્યવસાયી મનુષ્ય પાતાના કુટુંખને ભૂખે મરતું મૂકીને કેમ કરી સત્સંગ કરી શકે ? એ શું ? શું એ વ્યવસાયી, ખહાળા કુટુંખ-વાળા, જો તેઓની સંગે ન હાય તા તેનું કુટુંખ ભૂખે મરી જાય? અરે! એમ પણ કેમ ખને? શું તેઓનું રક્ષણ કરનાર પ્રભુ નથી? પ્રભુ તા પરમ દયાળુ છે. મનુષ્યને તા માત્ર પાતાની કિંવા પાતાના કુટું ખની જ ચિંતા હોય છે, પરન્તુ પરમાત્માને તેા આખા વિશ્વની ચિંતા છે. તે, પ્રાણીને માટે સર્વ વાતની આગળથી જ પેરવી કરી મૂકે છે. વિચાર કર, ગર્ભમાંથી ખાળક જન્મવાને લગલગ ત્રણ માસ ખાકી હાય છે, ત્યાર અગાઉથી તે અવતરનાર ખાળકની માના સ્તનામાં દ્રધ ઉત્પન્ન કરી મૂકે છે, જેથી તે બાળક અવતરતાં વેંત જ, તેના ઉપયોગમાં આવે છે. એટલા માટે તા મહાત્મા જનાેએ તેને પરમ દયાળુ વિશ્વંભર, વિશ્વપાલક વગેરે વિશેષણા આપ્યાં છે; માટે હે વત્સ! ઇશ્વર જ સૌને સંભાળે છે, તેથી વ્યવસાયી મનુષ્ય પાતાના વ્યવસાય કાળમાંથી અમુક થાંડા ઘણા કાળ પણ સત્સંગમાં ગાળે તાે તેથી તેનાં કુટુંખને ઇશ્વર દુઃખી થવા દેશે નહિ, એ નિશ્ચય છે. એ સંબંધે પૂર્વે કાઇ વિશુક્ સત્સંગ કરતા હતા તેની આખ્યાયિકા તને સંભળાવું છું.

એક શેહિરમાં કાઇ વાણીઓ રહેતા હતા. તે નિર્ધન અવ-સ્થામાં હાવાથી પાતાના કુટુંબનું પાષણ કરવા માટે શેહિરમાં કાથળા કરીને તેમાંથી જે કંઇ મળતું તેનાથી ગુજરાન ચલાવતા હતા. તેને એ દીકરા અને એક દીકરી મળીને માત્ર ત્રણ જ સંતાન હતાં. પણ પાતે, પાતાની સ્ત્રી અને ત્રણ છાકરાં મળી પાંચ જણ-નાં પાષણના લાર તેના ઉપર હતા, જે તે મહા કબ્ટે કરી શકતા હતા. સવારના પહારમાં નહાઇ ધાઈ, ક્ષણ લર હરિસ્મરણ કરીને તુરત અલે કાથળા લેરવતા, અને ત્રીજે પહારે ઘર આવીને લાજન

<sup>\*</sup> હળદૃર, મીઠું, મરચું, હિંગ, છરું, મરી, મસાલા વગેરે રાજ અવશ્ય ખપ-માં લાગતી જણુરેના લઇ ગામમાં ફેરી કરીને વેચે, તેને કાથળા કરવા કહે છે.

કરતા હતા. ગામમાં પ્રતાં કયાંઇ દેવ દેવાલયમાં દર્શન કરવા જતા અને ત્યાં કથા વાર્ત્તા થતી હાય તા જરવર તે ઘડી પા ઘડી ઉલા રહેતા અને જે કંઈ સાંભળવામાં આવતું તે હરિગુણનું શ્રવણ કરીને, પાછા પાતાને માર્ગે પડતા હતા. એમ કરતાં કરતાં કાઇક દિવસ તે કાથળા કરીને ઘર વળતા હતા એવામાં તે એક વિષ્ણુના મંદિ-રમાં દર્શન કરવા ગયા. ત્યાં દર્શન કરી, એક સંત પુરુષ કથા વાંચતા હતા, તે સાંભળવા થાડીક વાર થાલ્યા. કથા પ્રસંગમાં એવું સાંભળ-वाभां आ०थुं है, महत्व प्राणीए प्रति दिन अवस्य सत्संग करवी. એ८ હुं સાંભળી તુરત તાે તે ચાલતાે થયાે, પણ એ વાત તેના દૃદયમાં કસી ગઈ, તેથી હંમેશ થાડી વાર સત્સંગ કરવાના તેણે નિશ્ચય કીધા. ખીજા દિવસથી તેણે તેજ મહાત્મા પાસે જવા માંડ્યું, અને અનેક પ્રકારનાં હિત વચનાના પાતાના અંતર્ભંડારમાં સંગ્રહ કરવા માંડ્યો. ઘણાક દિવસ પર્યંત એમ સત્સંગ કરવા છતાં તે હવે વૃદ્ધ થવા આંગ્યા તેથી પ્રતિ દિન પાતાનાં ળૈરાં છાકરાંની વારવાર ચિંતા કરવા લાગ્યા કે, "અરે રે, હું વૃદ્ધ થવા આવ્યા, છાકરાં માટાં થયાં છે, તેઓને હજ પરણાવ્યાંએ નથી, વખતે વચમાં જ મારા કાળ થઇ ગયા તા તેઓનાં ગુજરાનને માટે પછવાડે મૂકી જવા મારી પાસે કંઇ ધન પણ છે નહિ. એા હિર ! તું એ સર્વેના બેલી છે." વગેરે વિચારામાં તેનું મન વધારે ગુંચવાતું ગયું, તેથી સત્સંગમાં કેટલાેક અંતરાય પડવા લાગ્યા. કેટલાક દિવસથી તેની આવી ચર્યા માલમ પડવાથી તેને, તે સંત પુરુષે કહ્યું, ''હે વિષ્ક્રિક્! તારું મ્હેાં ઉદાસ કેમ માલમ પરે છે? શું તું હજુ સૂધી તારાં ખૈરાં છાકરાંમાં જ લપટાઇ રહ્યો છે કે? હવે તારી વૃદ્ધાવસ્થા થવા આવી તાેએ તું કેમ ચેતતાં નથી ?" એ સાંભળી વર્ણિક્ ખાલ્યા, ''મહારાજ! શું કરું ? છાકરાં નાહાનાં છે, જાતે નિર્ધન છું, આખા દહાડા ટાંટિયા તાેડ કરી સાંજે એ આના લાવું હું તેા છેાકરાં ખાવા પામે છે; તા પછી ચિંતા તે કેમ ન થાય ? હું હુમણાં ઘર ખાર છાડી દઇને વિરક્ત થઇ જાઉં તા એમને પછી ખાવા કાેેે આપવાનું હતું ? પાકા ઝાડ તળે જઇને પણ ભૂખે મરે, એવી લાજાળ મારી સ્ત્રી છે, અને છેાકરાં સાવ નાહાનાં છે, તા પછી એમની શી દશા ? હું ન હાઉં તા પછી તે તા

રવડી રવડીને મરે. માટે ગુરુદેવ! તેથી જ મારું મન આજ કાલ સદા ૦૫૭ રહે છે." એ સાંભળી સંતે કહ્યું, "શું એ ખધાંનું ખાવાનું તું પૂરું કરે છે કે ? તેઓ શું પાત પાતાનાં આરખ્ધાને ક્યાંઈ ગીરા મૂકીને આવ્યાં છે ? સર્વના રક્ષક તે જ નિયંતા છે, અને તે જ સૌને पूरुं पाडे छे. तने को आ वयन असत्य सागतुं हाय ते। तुं येरि કામ કર. મારાં વચનની પરીક્ષા જેવા માટે, તે બંધાઓને મૂકીને તું માત્ર એક મહિના દહાડા જ ખહાર-કંઇ ગામગમાતરે જા, અને એક મહિના વીત્યા પછી આવીને જેજે કે, તેઓની શી દશા થઇ છે ?" એ સાંભળીને તે પાતાને ઘેર ગયા. ખીજે દિવસે સવારમાં ભૈરી છેાકરાંને કહ્યું કે, "આ ગામમાં હવે<sup>.</sup> કાથળામાં કંઇ પેદાશ થતી નથી, કારણ કે, ફેરીઆ ઘણા થઇ ગયા છે. વળી તેઓ એક थीलाने। धंधा तांडवा माटे णहु सोंघे लावे वडरा डरे छे; माटे મારા વિચાર છે કે, કાઇ ળીજા ગામમાં જઇને હું કાેથળા કરીશ, અને ત્યાં જો પાવી ગયા તાે પછી ત્યાં નાહાની હાટડી પણ માંડી દેવાશે. એથી આજે હું કાથળા લઇ મહાર ગામ જાઉં છું. તમે પ્રીકર કરશા નહિ, શ્રીહરિ સહાય કરશે. થાડાક દિવસમાં હું પાછા આવીશ." એમ સ્ત્રી પુત્રને આડું અવળું સમજાવીને તે પરગામ ચાલ્યા ગયા.

મહાત્માએ તે વાણીઆના ગયા પછી, થાઉક દહાઉ એક અપ-રિચિત માણુસને નામે કાગળ લખીને તેને ઘર માકલાવ્યા. તેમાં એવું લખ્યું હતું કે, "હરિદાસ શેઠ ગામ જતા હતા, ત્યાં રસ્તામાંની ઝાડીમાં તેમને એક વાઘ મળ્યા, તેણું તેમને મારી ખાધા. શું કરીએ, જે પરમેશ્વરને ગમ્યું તે ખરું." આવા સમાચાર મળતાં તેનાં સ્ત્રી છોકરાં ળહુ શાકાતુર થયાં, રડ્યાં, કૂટ્યાં, કાણુ માકાણુ મંડાઇ દશા થયા પછી સૂતક વગેરે કાહી, જે કંઇ બની શક્યું તે કિયા કર્માંતર પણ કરી દીધું. તેઓની ગરીબ સ્થિતિની તો આખા ગામમાં સૌને ખબર હતી, માટે માહાદ્વાના તથા ન્યાતના સૌ લોક એકઠા મળ્યા, અને દયા લાવી તેઓએ વિચાર કરવા માંડ્યો કે, વાણીઓ અંતરિયાળ ગુજરી ગયા, ને છાકરાં નાનાં છે, માટે શંખાશે? આમ કરુણા લાવી, સૌએ મળી, તેઓ માટે આઠ દશ મહિના

ચાલે તેટલા દાણાદ્રણી ભરાવી આપ્યા, ને છાકરાંઓને છૂટક છૂટક આના બળે આના રાજ આપવા કરી, દુકાનાપર નાકરી રાખ્યા: આમ થવાથી તેઓ હતાં તે કરતાં પણ વધુ સુખી અવસ્થામાં આવી ગયાં ને સુખેથી ખાઇ પીને દહાડા ગુજારવા લાગ્યાં.

મહિના દાઢે મહિના પછી વાણીઓ ગામમાં આવ્યા, ને મન્દિરમાં જઇ, પ્રથમ ગુરુને મળ્યા. ગુરુએ તેને કહ્યું કે, "રાત્રે માંડા છાનામાના તું તારે ઘેર જજે, ને સઘળી વિગત જોઇ આવજે; હાલમાં અહીં જ ખેસ." પછી ગુરુએ છાનામાના એક તેલિયા રાજાને કંઇ આપલું કરી, સમજાવીને તે વાણીઆને ઘર માેકલ્યા. તેણે જઇ તેની સ્ત્રીને કહ્યું, "આઇ! તમારા મરી ગયલા ભરતાર આજ રાત્રે અહીં આવશે, તે ભૂત થયા છે, માટે તમારા ધણી જેવું જ ખરાખર રુપ ધરીને અહીં ઘરમાં આવશે, ને કહેશે કે હું તે જ હરિદાસ છું, અને મરી ગયા નથી; છતાં તમે તેને ઘરમાં પેસવા દેશા નહિ, પણ પત્થરા મારીને હાંકી કાઢનો; કારણ કે, એ ભૂત ને ઘરમાં ઘુસી જશે, તા તમા જન્મ પર્યન્ત દુઃખી થશા, ને અનેક ઉપાયે પણ તે નિકળશે નહિ." આમ સમજાવી તે તેલિયા રાજા તા વિદાય થયાં ને જ્યારે રાત્રિ પડી, ને સૌ જળ જેપ્યું ત્યારે તે વાણીઓ છાનામાના પાતાને ઘર ગયા અને ખારણાં ઠાકયાં. તેલિયાએ ચેતાવી રાખ્યાં હતાં, માટે છાકરાં ચમકી ઉઠેયાં ને ધડાધડ તેને પત્થર મારવા લાગ્યાં. વાણીઆએ કહ્યું. "અલ્યા ભાઇ માહન ! અલ્યા રમણ! કેમ ખારણાં ઉઘાડતા નથી ? અલી! (સ્ત્રીને કહે છે ) કેમ સાંભળતી નથી ? ઉઘાડ, હું કચારના ખાટી થાઉં છું." એ સાંભ-ળીને, તેા છેાકરાં ખારીમાંથી વધારે વધારે પત્થર મારવા મંડ્યાં ને કહેવા લાગ્યાં કે, "એ! ખા! એ! છ! પેલાે ભૂત આવ્યાે છે, ખારણાં ઉઘાડીશ નહિ." સ્ત્રીએ પણ ખારીએ આવી કહ્યું, "મારા રાયા પ્રેત! શા માટે છાકરાંને ડરાવવાને અહીં આવ્યા છે? જા તારું કાળું કર. શુઃ તારી આંખમાં રાઇ ને મીઠું. હે અંબા! મારી મા! તમારું રખવાળું છે, તું આ પીટ્યા ભૂતના દાંત પાડજે." એ સાંભળી તે બાલ્યા, "અરે! હું મરી ગયા નથી, જીવતા છું; હું તા ગામથી આજે જ ઘેર આહું છું, માટે બારહ્યું ઉઘાડા. મને દુ:ખી શા માટે

કરા છા ? તમે મારું કહ્યું સાંભળતાં નથી, ને ભ્રમણામાં પડ્યાં છા, પણ પછી મારા વગર દુ: ખી થશા." એટલે તા તેની સ્ત્રી ગુરસા કરીને ખાલી, "જા મારા પીટચા! તું જીવતા હતા તે કરતાં તા હમાણાં અમે ખહુ સુખી છીએ. તારા જીવતા છતાં ખાવાનું પણ તાણ્યુંતાષ્યું મળતું હતું ને આજે તે। અમે પેટ ભરીને ખાઇએ પીએ છીએ. માટે જા, અહીંથી જલદી જા, નહિ તાે પત્થરા મારીને માથું ભાંગી નાંખીશું. આ તા તું મરી ગયલા છે, પણ કદાચ જવતા હાત तापण હવે અમારે તારું કંઇ કામ નથી." વાણી આએ વિચાર કીધા કે, "અરે! આ કેમ થયું હશે? ગમે તેમ હાય, પણ તેઓ સુખી તા દીસે છે, માટે લાવની, પૂછી જોઉં; જો તેઓ એક-લાં રહેવા ખુશી હાય તાં મારે માથેથી જંજાળ ઉતરી." પછી તે બાલ્યા, "અલી! હું તાે જવતા જ છું, પણ તમારે મારા વગર રહેવાની ખુશી છે? તમે એકલાં રહી શકશા ?" સ્ત્રીએ કહ્યું, "હા, હા, જા, મુવા પ્રેત! ભૂત થઇને અમને ફાસલાવવા આવ્યા છે: જા અહીંથી. ખખરદાર જો અહીં ફરીથી આવ્યા છે તા, અમાને તારું કશું કામ નથી." આવાં વેણુ સાંભળીને તે તુરત હાંથી પાછા વળ્યા, ને ગુરુ આગળ આવી સર્વ વૃત્તાંત નિવેદન કીધા. ગુરુએ કહ્યું, "જોશું? તું કહેતા હતા કે, તેનું પાષણ મારા વગર કેાણ કરશે? પણ હવે ખખર પડી. કેાણુ કેાનું પાષણ કરે છે? સર્વ કર્ત્તાહર્ત્તા શ્રીહરિ જ છે, માટે હવે સઘળી લહ્યતા મૂકી દે અને પ્રભુચરણમાં ચિત્ત લગાડ."

આ સર્વ અનાવથી વાણીઆને ખરેખરા ચટકા લાગ્યા અને તુરત ક્ષણભંગુર સંસારની માયાપરથી મન ઉતારી દઇ, ગુરુ ઉપદે-શને અનુસરીને જીવન્મુક્તનું સુખ અનુભવવા લાગ્યા. એક વખતે તેને નાનક ગુરુનું કહેલું વચન યાદ આવ્યું કે:-

જિવિત કો વ્યવહાર, જગતમે, જિવિત કો વ્યવહાર. ટેક. માતપિતા ભાઇ સૂત ખાંધવ, અરુ નિજ ઘર્ષી નાર. જ૦ તનસેં પ્રાણ હાત જખ ન્યારે, ટેરત પ્રેત પાકાર.. જ૦ સાધ ઘડી કાઇ નવ રાખે, ઘરતેં દેત નિકાર. જ૦ મુગતુષ્ણા જ્યોં યે જગ રચના, દેખા ત્દદે ખિચાર. જ૦ જન નાનક યે મત સંતનકા, પાંખ્યા તાહે પાકાર. જ૦

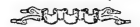
વળી તેણે કહ્યું કે;-

જીઠી દેખી ગીત, જગતમે, જીઠી દેખી ગીત. ટેક. અપને સુખર્ક સખ જગ રાવે, ક્યા દારા ક્યા મીતા જ૦ મેરા મેરા સખહી કહતહે, હૈતસે ખાંધે ચીત. જ૦ અંતકાળ કાઇ સંગ ન ચાલે, યહિ અચરજ હૈ રીત. જ૦ મન મુરખ જીન અજહુ ન સચજત, સુખ દેહારે નીત. જ૦ નાનક ભવજલ પાર પરા જખ, ગાઓ હરીકે ગીત. જ૦





# 



स्थूळादिसम्बन्धवतोऽभिमानिनः सखं च दुःखं च ग्रुभागुभे च विध्वस्तवंधस्य सदारमनो सनेः कृतः शुभं वाष्यशुभं फर्छं वा॥

અર્થ-સ્થૂલ શરીરના સંબંધવાળા પુરુષને અભિમાનને લીધે સુખ દુઃખ, શુભ અંશુભ થાય છે, પણ જેણે અભિમાનના નાશ કર્યો હોય છે એવા (હ્રફ્રાસ્ત્રપ) મુનિને શુભાશુભ કૃળ થવું સંભવિત જ નથી.

#### **一学过金过金过金过金过**

**海モモモモモモモモ** 

જિલ્લ શિષ્ય-હે ગુરુજ! આપ વારંવાર સત્સંગની ખહુ પ્રશંસા દિલ્લ લ્લાક કરા છા, માટે અને મને એ વિષે ખહુ આર્શ્વર્ધ થાય છે કે, સત્સંગમાં તે એવડું ખધું શું સમાયલું છે? ખરા સત્સંગ કયો કેહેવાય ? અને તેથી શું પૂળ થાય છે? તે કૃપા કરી જણાવશા.

ગુરુ-અહા વત્સ! સત્સંગની પ્રશંસા? અરે! સત્સંગના તે હું શા શા ગુણ ગાઉં તેની પ્રશંસા કરવાને કાેણ સમર્થ છે? પ્રભુપરાયણ સત્યશીળ પરાપકારી મહાત્મા પુરુષાના સંગ કરવા તેને સત્સંગ કહે છે. એવા સત્સંગ જો એક ક્ષણવાર થાય તાેપણ તેનું અનંત ફળ મળે છે. એક ભક્તે કહ્યું છે કે, "સત્સંગ સખનકા સાર" તે સત્ય છે. સત્સંગ, હરિને પ્રસન્ન કરવાનું પ્રથમ સાધન છે, તેનાથી પ્રદ્યા પ્રાપ્તિના માર્ગ મળે છે, પ્રદ્યા પણ મળે છે, એવા સત્સંગનું વર્ણન કરવા કહે કાેણ સમર્થ છે? એના માહાત્મ્યનું વર્ણન કયાંસુધી કરીએ? સરસ્વતી પણ સત્ય-

સંગતું માહાત્મ્ય વર્ણવવાને અશક્ત છે, તેા મનુષ્ય કેાણુ ગણત્રીમાં? સત્સંગના માહાત્મ્ય ઉપર એક પુરાતન ઇતિહાસ છે, તે હું તને કહી સંભળાવું છું.

પૂર્વે વિજયકુલમાં ઉત્પન્ન થયેલા પ્રતાપી ગાધિ રાજાને વિશ્વા-भित्र नामे महा पराइमी युत्र हता. विश्वामित्र युवराक हावाथी ગાધિ રાજાએ, પાતાની વૃદ્ધ અવસ્થા થતાં તેને રાજયપદાભિષેક કીધા, ત્યારથી તે પાતાની પ્રજાને પૂર્ણ ન્યાયીપણે અને પુત્રની પેરે પાળતા હતા. પાતે અતિ વીર્યવાન્ અને ધનુવિદ્યામાં કુશળ હાવાથી થાડા કાળમાં ઘણાક રાજાઓને જિતીને તેણે પાતાના રાજ્યને માટા વિસ્તારવાળું અનાવી દીધું હતું. એક વખતે કાઇક પ્રસંગને લઇને તેના મનમાં એમ નિશ્ચય થયા હતા કે, રાજા જો કે માટા ચક્રવર્તી હાય, પણ તેનું રાજ્ય (ક્ષત્રિય) ખળ, પ્રદ્માખળ (પ્રાદ્મ-णुना अझतेજ-પરાક્રમ) આગળ નિસ્તેજ છે. આ વાત તેના મનમાં એવી ઘર કરી રહી હતી કે, તે દિવસ અને રાત્રિ પ્રદાત્વ અને પ્રहात्व ઝંગ્યા કરતા હતા. "અરे! प्राह्मणु એ કેવું પરમ દૈવત છે ? અહા ! પ્રદાત્વના પ્રતાપ કેટલા બધા છે ? એ મને કચારે પ્રાપ્ત થશે ?" તે જેમ જાગદવસ્થામાં ઝંખ્યા કરતા હતા, તેમ સ્વમામાં પણ હંમેશાં ઝંખ્યા કરતા હતા. છેવટે તેણે રાજ્યપદ છાડી, ण्राह्मण्**ય**ણું પ્રાપ્ત કરવાના વિચાર કીધા. તત્ક્ષણે, પુત્ર, પુરાહિત વગેરને રાજ્યના કાર્યભાર સાંપી તથા ઘણી જ કાળજી સાથે પાતા-ની જ સ્વિહિ પ્રમાણે રાજ્ય ચલાવવાની તથા પ્રજાને સારી રીતે રંજન રાખવાની શિખામણ દઇને પાતે વનમાં ચાલી નીકળ્યાે. ત્યાં અનેક પ્રકારનાં મહા તીવ વર્તા આચરવા માંડ્યાં. કાેઇ સમયે નિરાહાર, તા કાેઇ સમયે માત્ર જળ કે વાચુનું જ ભક્ષણ કરીને રહેવા માંડચું; अने तेवी थीळ घणी डिहन प्रतिज्ञाक्यांथी ते राजा तप डरवा લાગ્યા. આવી રીતે મહા ઉગ તપ કરતાં વિશ્વામિત્રને થાેડાં ને ઘણાં સાઠ હજાર વર્ષ વીતિ ગયાં, છતાં એ ખ્રહ્મત્વાસિલાષી રાજવીર પુરુષ તપથી પાછા હઠ્યો નહિ. તેના તપના પ્રભાવથી આપું પ્રદ્માંડ વિહ્વલ થઈ ડાલવા માંડ્યું. ત્યારે પ્રદ્લાદેવ તથા ઇન્દ્ર આદિ સર્વ हेवताच्या, विश्वामित्रनी व्यागण गया अने तप्यांथी तेमने ७४।-

डीने डेडेवा क्षाञ्या है, "हे महा तपस्वी विश्वामित्र! तमने धन्य छे. तमारा लेडुं तप इरनार त्रैक्षेडियमां पण्ड डेांड नथी. तमारा तपथी अमे अहु प्रसन्न थया छी ओ, माटे हवे तपश्चर्या समाप्त डरीने डंडा है, "हे हेवा! लेन्तमे सर्व प्रसन्न थया हा तो तो मारी अहात्व प्राप्त डरवानी विज्ञासा पूर्ण डरा." "अस्तु! तमने अहात्व प्राप्त थाओा. अमे। तो तमने अहाविं डहीओ छीओ. डारण्ड हे, तमारा तपना प्रसावथी तमे अहात्वने थे। यथ थंड यूड्या छा; पण्ड विश्वाहि महान् अहाविं ओ तमोने पीताना वर्णमां गण्डे ओवा यत्न डरा ओटले आपनी मनंडामना सर्व प्रडारे पूर्ण थरो." आटलं डरीने हेवताओं अंतर्धान थया. पछी विश्वामित्रल तप समाप्त डरीने विश्वष्ठ ऋषि पीताने अहाविं डहे, ओवा प्रयत्न डरवा माटे लांथी याली निडल्या.

ઇક્લાકુવંશના રાજાઓની આગળ વસિષ્ઠ ઋષિ પુરાહિતપાશું કરતા હતા, માટે વારંવાર અચાધ્યા યુરીમાં રાજસભાને વિષે તેમનું ખેસલું થતું હતું. ખીજા પણ ઘણાક મહર્ષિઓ નિરંતર તેમની જેહ તે સલામાં હાજરજ રહેતા હતા; તેથી એ રાજસલા સાક્ષાત્ પ્રદ્મસ-ભા સમાન જ હતી. વિશ્વામિત્રજ પાતાને ખ્રાह્મણ મનાવવાને વસિષ્ઠ-મુનિ પાસે એ સલામાં ગયા, વિશ્વામિત્ર તપ કરીને પ્રાહ્મણપણાંને ચાગ્ય થયા હતા, છતાં, ક્ષત્રિય કુળમાં ઉત્પન્ન થવાથી જાતિ સ્વભાવને લીધે ધનુષ, ભાથા, ખડ્ગ ઈત્યાદિ આચુધા ધારણ કરીને સભામાં દાખલ થતાં જ સર્વ મંત્રીઓ તથા ઋષિઓ ઉભા થયા અને માેટા આવકાર સાથે તેમને ઉત્તમ આસનપર બેસાડ્યા, અને પછી સહ્ એંઠા. પરંતુ વસિષ્ટ ઋષિ, કે જે પરમ સત્યવક્તા હાવાથી જેવું જેતા તેવું જ કહેતા હતા, તે, વિશ્વામિત્ર આવતાં ઉભા તાે ન જ થયાં, પરંતુ ઉલટા, "આવા વિશ્વામિત્ર રાજર્ષિ!" એમ મર્મ વાણીથી તેને આવકાર દીધા. આ સાંભળી સર્વ સભા સાંભળતાં પાતાને રાજિષ કહ્યા એટલા માટે, વિશ્વામિત્ર તુરત તા કાંઇ બાલ્યા નહિ, પણ તે જ સમયથી તેમના મનમાં વૈર વ્યાપ્યું કે, "અરે! પ્રહ્નાદિ સર્વ દેવતાઓએ મને પ્રદ્ભાષિ કહ્યો, છતાં, આ વસિષ્ઠ શા માટે મને પ્રદ્ભાષિ કહેતા નથી ? નિ:શંક એ મારા દ્રેષ કરે છે, માટે લાવ એને સંતાપ

કરું." આવા વિચાર કરીને સૌદાસ નામના એક રાજાને, ફાઇ ઋષિના શાપથી રાક્ષસપણું પ્રાપ્ત થયું હતું, તેની પાસે, વસિષ્ઠ ઋષિના એક પુત્રના ભક્ષ કરાવ્યા. બીજે દિવસે વિશ્વામિત્ર સભામાં ગયા, ત્યારે પણ પૂર્વની પેઠે જ, "આવા રાજર્ષિ!" કહીને વસિષ્ઠ ઋષિએ તેમને ખાલાવ્યા એટલે તેણે ક્રોધાવિષ્ટ થઇને પુનઃ વસિ-ષ્ઠ ઋષિના ખીજા પુત્રના નાશ કરાવ્યા. પુનઃ તે સભામાં ગયા, તા પણુ વસિષ્ઠે તેમને રાજર્ષિ જ કહ્યા. આથી તે ખહુ જ ચીડાઇ ગયા, અને પ્રતિ દિવસે, પાતાને વસિષ્ઠ, પ્રહ્મર્ષિ ન કહેતાં રાજર્ષિ કહે છે, એ વચન સાંભળી, તેમણે વસિષ્ઠના સાએ પુત્રાના અનુક્રમે નાશ કરાવી નાંખ્યાે..આટલું છતાં, પરમ સત્વગુણા વસિષ્ઠજને કંઇ માઠું લાગ્યું નહિ, અને તેઓ જાણતા હતા કે, આ કામ વિશ્વામિત્રનું છે, તથાપિ પાતાનામાં વિશુદ્ધ પ્રદ્યા ભાવના હતી, તેથી એમ માનતા હતા કે, મારા પુત્રાનું એ નિમિત્તે જ મૃત્યુ થવાનું હશે, તેમાં કાના દેાષ ગણવા ? પુન: વિશ્વામિત્ર, "હવે તા મને વસિષ્ઠ મુનિ હારીને प्रहार्षि કહેશ જ," એમ ધારીને સલામાં ગયા ત્યારે પણ સત્ય વક્તા विसष्ठ भुनि ते। हता तेना ते व रह्या. तेमणे ते। विश्वाभित्रने રાજર્ષિ કહીને જ બાલાવ્યા; કારણ કે, હથીઆર ધારણ કરવાં વગેરે રજોગુણી રાજાનાં લક્ષણા જયાંસુધી વિશ્વામિત્રમાં જોવામાં આવ્યાં त्यांसूधी विशिष्ठ मुनि तेमने प्रहार्षि डेम ४ डहे ? आ वेणा ते। વિશ્વામિત્રને અત્યંત કોધ વ્યાપ્યા, ને આખરે તેમણે વસિષ્ઠ મુનિના ઘાત કરવાનું મનમાં ધાર્યું. પછી એક સમયે મધ્ય રાત્રે તે છાના-માના વસિષ્ઠ મુનિના આશ્રમ પ્રત્યે ગયા અને આશ્રમની પાછળ છૂપાઇને વસિષ્ઠ મુનિ નિદ્રાવશ થાય તેની વાટ જેતા ઉભા રહ્યા. રાત્રે ચાંદની પૂર્ણ શાભાથી ખીલી છે, ચંદ્રમા માથા પર આવેલા છે, અને આકાશ વાદળાં વગરતું હાવાથી સર્વત્ર સરખા પ્રકાશ પડી રહ્યો છે, તે જોઇ અરુંધલીએ વસિષ્ઠ ઋષિને કહ્યું, " સ્વામીનાથ! અહા ! જુઓની આજે રાત્રિ કેવી શાભી રહી છે? ચંદ્રના પ્રકાશ કેવા નિર્મળ દીસે છે? ત્યારે શું આવા નિર્મળ અને પૂર્ણ તપવાળા કાઇ મહર્ષિ હશે! કે જેમનું પવિત્ર ને દીર્ઘ તપ આવું પ્રકાશી રહ્યું હાય ?" આવું સાંભળીને વસિષ્ઠ મુનિ બાલ્યા કે, "અહા ! આવું-

પૂર્ણિમાના ચંદ્ર સમાન નિર્મળ-તપ તે ખીજા કાેનું હાેય? એવા ઉગ્ર તપસ્વી ઋષિ તાે આપણામાં એક માત્ર વિધામિત્ર જ છે. એમના સમાન આ કાળમાં અન્ય કાેઇ તપસ્વી નથી."

સ્ત્રી પુરુષની પરસ્પર આવી વાતચિત સાંભળી, વિશ્વામિત્ર, કે જે વસિષ્ઠના પ્રાણુઘાત કરવાને શસ્ત્ર ધારણ કરીને આશ્રમ પછ-વાં છાનામાના ઉભા હતા, તેમને અત્યંત પરિતાપ ઉત્પન્ન થયા. તે વિચાર કરવા લાગ્યા કે, "અરે રે! હું કેવા પાપી અને મૂહ છું કે, केंग्रे। निष्पक्षपातथी परे।क्षपे भारी प्रशंसा-स्तुति हरी रहा। छे તેવા વસિષ્ઠ મુનિના હું નાશકરવા ઇચ્છું છું. અરર! ધિક્કાર છે મને. હું પ્રદ્વાહત્યાના વજ સમાન પાપમાંથી કેમ કરીને છુટત? તામસી પ્રકૃતિને વશ થઇ, આ પ્રતાપી પ્રાહ્મણના સહસા મેં ઘાત કીધા હાત તા પછી મારી શી દશા થાત ? મારાં સર્વ તપના નાશ થઇ, હું દ્યાર નરક કુંડમાં પડત. અરેરે! હું પાતાને પરાણે પ્રક્ષર્ષિ કહેવરાવ-વાને મથું છું, તે કંઇ જ નહિ, પણ મારું મિથ્યાલિમાન જ છે. ખરા વ્યક્ષાર્ધ તા આ વસિષ્ઠ જ, કે જેમના સા સા પુત્રાના નાશ કરીને મેં તેમને અપુત્ર કરી નાંખ્યા છે, તેટલું છતાં, મારી પછવાઉ તે આ પ્રમાણે પ્રશંસા કરે છે, એવા જેમનામાં સત્વગુણી સ્વભાવ છે. ધન્ય છે એમને અને એમનાં પ્રદાત્વને" એમ કહી તુરત પાતાનાં હથી-આરને ત્યાં જ ફેંકી દેઇ, દાહ્યા દાહ્યા આશ્રમમાં ગયા ને તુરત વસિષ્ઠને દેહવન્નમસ્કાર કરીને તેમનાં ચરણ પકડી લીધાં. તે જોઈ આશ્ચર્ય પામીને વસિષ્ઠે કહ્યું, "અહા પ્રદ્માર્ધવર વિલામિત્ર! આ સમયે તમા કયાંથી પધાર્યા ?" એ પ્રમાણે વસિષ્ઠના મુખમાંથી अह्याप केवा शण्ट सांलणी, पातानी अह्यत्वपटनी आसिनी अपेक्षा પૂરી થઇ જાણી, આનંદથી ગદ્દગદિત થઇ, વિશ્વામિત્રે વસિષ્ઠને કહ્યું, "મહારાજ! આ સમયે હું આપના દર્શનાર્થે અત્રે આવ્યા છું. આટલા દિવસ હું રાજિં હતા, ને આજે હું પ્રદ્રાર્ધ કેમ કરીને યુરો ? તે કૃપા કરી જણાવશા." વસિષ્ઠે કહ્યું, " હે મુનીંદ્ર ! પ્રદ્માર્ધિપણાને યાગ્ય થવા માટે પ્રદ્માર્ધના સત્વગુણ, સત્ય, શીલતા, નિરિભમાનત્વ વગેરે પ્રાદ્મણ ગુણોના આ વખત તમારામાં પ્રવેશ

<sup>\*</sup> થકાપિઓનાં ક્રેપ્ડ.

થયા છે અને તમારામાંથી શસ્ત્રધારણ કરવાં, કોધ અને રાજસી સ્વ-લાવ વગેરેના સમૂળા વિનાશ થયા છે, માટે તમા પ્રદ્ધાર્ધ છા. તમે મહા પવિત્ર અને તપઃપ્રલાવથી સાક્ષાત્ પ્રદ્ધાદેવ સમાન છા, પરંતુ તમે જ્યાંસુધી રજોગુણને અનુસરતા હતા, ત્યાંસુધી હું તમને પ્રદ્ધાર્ધ કેમ કહી શકું? પણ હવે તમારી આવી નિર્મળ સ્થિતિ હાવાથી તમા પ્રદ્ધાર્ધ જ છા." આથી વિશ્વામિત્રે પાતાને કૃતાર્થ માન્યા, અને હર્ષયુક્ત થઇને પાતાને આશ્રમે ગયા. આ સમયથી તેમનું પરસ્પર ગાહું સખ્ય થયું, અને એક બીજાને તેઓ અત્યંત ચહાવા લાગ્યા.

પછી કાેઇ સમયે વસિષ્ઠ મુનિ વિશ્વામિત્રને ત્યાં જઇ ચહ્યા; ત્યારે વિશ્વામિત્રે ઘણા આદર સત્કારપૂર્વક તેમનું આતિથ્ય કર્યું, નાના પ્રકારનાં પુષ્પ, વનફળ વગેરેથી તેમની ચાગ્ય પૂજા કરીને તેમને ભાજન કરાવ્યું. પછી દક્ષિણા આપવી જોઇએ તેમાં પાતાના એક સહસ વર્ષના તપનું ફળ, સંકલ્પ કરીને અર્પણ કર્યું. તે લઇ, વસિષ્ઠ મુનિ પાતાને આશ્રમે ગયા. તે પછી કાઈ સમયે વિશ્વામિત્ર ઋષિ વસિષ્ઠને ત્યાં જઇ ચઢચા, ત્યારે તેમણે પણ તેમની આદર સહિત पूज हरीने जमाख्या अने हिक्ष्णा आपती वभते मात्र केह ઘડીના સત્સંગતું ફળ અર્પણ કીધું. એ જોઇ વિશ્વામિત્રને કોધ ચઢચો કે, "અરે! વસિષ્ઠ શું મારી મશ્કરી કરે છે કે એમણે આમ એક હજાર વર્ષના તપ સમાન એમના એક ઘડીના સત્સંગ ગણ્યા ?" આવા અજ્ઞાત ભાવથી તેમનું મ્હેાં ચઢેલું જોઇને વસિષ્ઠે કહ્યું કે, ''વિશ્વામિત્રજી! તમારા મનમાં ખેદ થયા તેથી કંઇ કોધ ચઢચા હાય એમ મને ભાસે છે, પણ તેમાં તમારે કોધ કરવા જેવું નથી. સત્સંગની ચાગ્યતા તથા માહાત્મ્ય તમારા જાણવામાં નથી? શું એ વિષે તમારા મનમાં શંકા હાય તા ચાલા આપણે કાઇ મહાન્ પુરુષ પાસે ન્યાય કરાવીએ." એમ કહી, વસિષ્ઠ તથા વિશ્વા-મિત્ર અંને મળી, સત્ય લાેકમાં છાદ્યા પાસે ન્યાય કરાવવા માટે ગયા. પ્રદ્યાએ સર્વ વાતના મર્મ જાણી લઇને વિચાર કીધા કે, " આ અંને ખ્રાह્મણા સરખા પરાક્રમી છે, તેઓના તપના પ્રભાવ અત્યંત છે, માટે હું તેઓને જે ઉત્તર દઇશ તે જે કે યથાર્થ દઇશ

છતાં તે કંઇ ખનેના લાલમાં તેા ઉતરવાનું નથી જ. માટે જસ્તર બેમાંથી એકાદા મારાપર ક્રોધે ભરાશે ને વખતે શાપ દેશે તા તે ભાગવતાં કષ્ટ વેઠવું પડશે; માટે લાવને પરભારી પીડા કાહું." એમ વિચારી તેમણે કહ્યું કે, "હે ઋષિએ! આ તમારા પ્રશ્ન ઘણા ગૃઢ છે, તેથી તેના સત્વશીળ પુરુષથી જ માત્ર ખુલાસાં થઇ શકશે અને હું તા રજોગુણી છું, માટે તમે ભગવાન વિષ્ણુ પાસે પધારા." અન્ને ઋષિઓ તુરત ત્યાંથી વૈકુંઠમાં ગયા તા ત્યાં વિષ્ણુએ પણ એમ જ વિચારીને જવામ આપ્યા કે, " મુનિ-वरे।! को ते। निरंतर सभाधिस्य रहेनारा अने क्षेष्ठांत्र वित्त-વાળા પુરુષનું કામ છે, માટે તમે હઢ ધ્યાની શિવજી પાસે જાએ!; તે તમારી તુલના કરશે." એ સાંભળી ઋષિઓ કૈલાસ પ્રત્યે ગયા. ત્યાં શિવજી સમાધિમાં બેસવાને તયાર થઇ રહ્યા હતા. માત્ર સમાધિ કાળ આવવાને ચાર કિંવા પાંચ ક્ષણ બાકી હતા તેથી તેમણે કહ્યું કે, "મારે તા હવે સમાધિના વખત નજીક આવ્યા છે તેથી મારાથી ઉત્તર દેવું ખની શકશે નહિ; સાટે તમે અનંતની પાસે જાએ!." મુનિએ! સ્થાંથી અનંત પાસે ગયા. પાતાની પાસે મુનિઓને, આવેલા જોઇને અનંત ખહુ પ્રસન્ન થઇ કહેવા લાગ્યા કે, "અહા! આજે ખહુ કૃપા કરી કે, મુનીશ્વરા મારે ત્યાં પધારવા, આજે મને કૃતાર્થ કર્યો, માટે કહા, શી આગ્રા છે?" એ સાંભળી ઋષિ-એાએ પાતાના વાદ નિવેદન કીધા, અને કહ્યું કે, " પ્રક્ષદેવની પાસેથી કરતા કરતા છેક શિવજ પાસે આવ્યા, ત્યારે તેમણે તમારી પાસે અમને માેકલ્યા છે; માટે આપ અમારા ખુલાસા કરા કે એક હુજાર વર્ષના તપનું ફળ વધારે ? કે એક ઘટિકાના સત્સંગનું . કળ વધારે ? "

એ સાંભળી અનંતે (શેષે) વિચાર કરીને કહ્યું, "હે વિશ્વામિત્ર! મને આ પૃથ્વીના ભાર ખહુ લાગે છે, તેને લીધે મારું ચિત્ત ખહુ આકુળવ્યાકુળ થાય છે, માટે મારા માથાપરથી તેને જશક વાર ઉઠાવી લ્યા તા હું નિરાંતે તમારા વાદના ન્યાય કરું." "મહારાજ! અમારી કંઇ એટલી બધી શક્તિ હાય?" એમ વિશ્વામિત્રે કહ્યું. "ત્યારે માથાપર ન લ્યા તા તમારા એક હજાર વર્ષના તપના પ્રભાવથી

**ر**۶

99

મારે માથેથી જ માત્ર એક વેંતલર પૃથ્વીને ઉંચી કરાની કે થયું." આમ શેષ બાલ્યા ત્યારે વિશ્વામિત્રે તુરત હાથમાં જળ લઇને કહ્યું કે, " હે ધરાં!' મારા એક હજાર વર્ષ પર્યન્તના તપતું ફળ તને આપું છું, તે તપાખળના પ્રતાપે તું એક વેંતલર અદ્ભર શાં." પણ પૃથ્વી જરાએ હાલી સુદ્ધાં નહિ. ત્યારે શેષે વસિષ્ઠને કહ્યું કે, "તમે એને અદ્ભર કરા." તુરત વસિષ્ઠે જળ લઇને કહ્યું, "હે પૃથ્વીદેવિ! માત્ર એક ઘડી પર્યન્તના સત્સંગતું ફળ તને દઉં છું, તું જાચી થા, કે જેથી અમારી વાતના નિર્ણય થાય." તત્સણે આશ્ચર્ય હવું. પૃથ્વી શેષના માથાપરથી ધમધમાટ કરતી ઊચી થઇ, ને શેષ ખહુ રાજી થયા. પછી વિશ્વામિત્ર તેમને કહેવા લાગ્યા કે, "હ સંકર્ષણું! હવે શીઘતાથી અમને ઉત્તર કહા, ત્યારે શેષ ખડખડાટ હસીને ખાલ્યા, "ઋષિવર! ઉત્તર કયારનાએ અપાઇ ગયા. " વિના ખાલ્યે તમારા પ્રશ્નના ખુલાસા આપ મેળે જ થઇ ચુકયા છે. " આ સાંભળીને વિશ્વામિત્ર તુરત સમજ ગયા તેથી તે જરાક લજ-વાઇ ગયા, પણ પાતાની સમક્ષ જ જેવા નેઇએ તેવા નિષ્પક્ષપાત ઉત્તર અલ્યા તેથી કંઇ ક્રાેધ ન કરતાં શેષની આગા લઇ, વસિષ્ઠની સાથે આનંદથી મૃત્યુલાકમાં આવ્યા.

હે શિષ્ય! આ સર્વનું તાત્પર્ય એ છે કે, માત્ર એક ઘડીના પણ સત્સંગ અતિ દુર્લભ છે. તું જો કે, વિશ્વામિત્રનાં એક હજાર વર્ષનાં તપાયળ કરતાં પણ વસિષ્ઠના એક ઘડીના સત્સંગ પ્રમળ શયા, માટે સત્સંગ સર્વ મનુષ્યને સર્વદા કર્તવ્ય છે.





# અષ્ટાદશ ખિન્દુ. સત્સંગનું *મ*ળ.

अघोषं प्राचीनं विघटयति प्रण्यं प्रथयति प्रस्ते सद्बुद्धिं नवनवक्षत्यं प्रश्रवयति ॥ 
इरत्यक्षानान्ध्यंदिशति परमानन्दपदवीं सतां सङ्गः कल्पद्यम इव न कि कि वितत्रते॥

અર્થ-સત્પુરુષોના સંગ કલ્પ વૃક્ષના જેવા છે, તે શું શું કરતા નથી <sup>9</sup> તે, પાપના પુરાણા પુંજના નાશ કરે છે, સદ્દ્રણદ્ધિ આપે છે, નવનવી ક્લીઓને વિસ્તારે છે, અજ્ઞાનરુપી અંધારાંને દૂર કરે છે અને પરમાનંદની પદવી આપે છે.

### 

g 린민리민리민리민리리교**자**—

હિલ્લા કે વત્સ! પૂર્વે તેં મને પૂછ્યું હતું કે, "સત્સંગનું ક્ળ હિલ્લા કું? અને તે કેવી રીતે મળે છે? તે તા સાંભળ." હિલ્લા કું? અને તે કેવી રીતે મળે છે? તે તા સાંભળ."

એક રાજનગરમાં કાઈ મહાવિચક્ષણ અને બહાદ્દર ચાર રહેતા હતા. તેણે પાતાની આખી ઉમરમાં ઘણીક માટી માટી ચારીઓ કરીને ઘણું દ્રવ્ય મેળવ્યું હતુ. તે સર્વ વાતે નિપુણ હાવાથી જાણતા હતા કે, શાસ્ત્ર પુરાણ ઇત્યાદિનું શ્રવણ કરવાથી મનુષ્ય નિશ્ચે સત્વગુણી અને ઉત્તમ પુષ્ય કર્મ કરનારા થાય છે; માટે આપણે ચાર લાકને એવા સત્વગુણી અને ડરકુ થવું પાલવે તેમ નથી અને વિચાર કરીને પુષ્યુકર્મ કરનારા થવું પણ કેમ પાલવે ? એમ ધારીને પાતાના છાકરાઓને તેવા થતા અટકાવવા માટે તે ખહુ કાળજી રાખતા જણાતા હતા. કેમ કે, તેની એવી ધારણા હતી કે, એવા વિચારવંત થવાથી ચારી કિવા લૂટપાટ કરશે નહિ તા ધંધા વગર ભૂખે મરી જશે, અને મારું નામ ડૂળાવશે. આવા વિચારથી ઘરાયલા તે ચાર

મરવા પડ્યો. એ વેળાએ તે સૌ દીકરા તેની આજી ળા એઠા; અને તેની પાસે દાટેલી થાપણ વગેરેની ખબ જે જ્યાં હતું તે સઘળું પોતાના વારસાનું ધનમાલ હવાલે કર્યું, છતાં તેના જીવ કેમે જાય નહિ. હાસાના અ જોઇ દીકરાઓ આતુર થઇને તેને પૂછવા લાગ્યા કે, "કાકા તમારા જીવ કેમ પીડાય છે? શી વાતમાં તમારું અટકી રહ્યું છે? હવે તમારા જીવની મુક્તિ કરા." ત્યારે ખીપે ડચકિયાં ખાતાં ખાતાં ધીરેથી કહ્યું, "ભાઈઓ રે! તમે મારું કહ્યું માના તા તમને કહું." તે સાંભળી માટા છાકરાએ વચન આપી કહ્યું કે, "જાઓ, અમારું વેલુ છે, જે તમે કહેશા તે પ્રમાણે અમે તમારી પાછળ કરીશું." એ સાંભળી હાસાએ કહ્યું, "મારી પછ-વાઢે દાઢા પાણી તા તમારી સંપત પ્રમાણે કરજો, પણ મારે તા કહેવાનું એટલું જ છે કે, તમારે કાઇએ, કાઇ દિવસ કથા કિવા પુરાલુ સાંભળનું નહિ, તેમ જ કાઇ સંત પુરુષની પાસે બેસનું પણ નહિ. અમારા ઘરડા અમને જે ફરમાવી ગયા છે, તે પ્રમાણે તમારે ચાલનું." એટલું કહી હાસાએ પ્રાણ તજયા.

પછવા કે છે કરાઓ તેમના ખાપના કહ્યા પ્રમાણે જ વર્તવા લાગ્યા. કાઈ ઠેકાણે કથા કીર્તન થતું હાય તે! ત્યાંથી આહે માર્ગ ચાલ્યા જાય. ખેઠા હાય ત્યાં કદાચ કાઈ સંત પુરુષ આવ્યા, કે કાઇએ ભગવાનનું નામ દીધું તો તુરત ત્યાંથી ઉઠીને હીંડવા માં કે. આ પ્રમાણે ઘૂડ સરખા મૂઢ થઇને તે અજાણ છા કરાઓ વર્ત્યા જતા હતા. એક દિવસે માટે છા કરા કંઇ કામ સારુ ખહાર જતા હતા. એક દિવસે માટે છા કરા કંઇ કામ સારુ ખહાર જતા હતા. એક દિવસે માટે છા કરા કંઇ કામ સારુ ખહાર જતા હતા. ત્યાં માર્ગમાં એક મન્દિર આગળ થઇ નિકળતાં ત્યાં હરિકથા થતી સંભળાઈ. ખાપનાં વચનને અનુસરી, તે કથાના એક શખ્દ પણ ન સાંભળવા જોઈએ, પરન્તુ માર્ગમાંથી ક્યાંઇ આઢે અવળે જવાય એવું ન હતું, તેથી તેણે કાનામાં આંગળીએ ઘાલી, અવળું મેહાં કરી ચાલવા માંડચું. ઊચી આંખ ને નીચા પગ, તેથી માર્ગમાં શું હતું? તે દૃષ્ટિએ પઢ તેમ ન હાતું. કર્મસંત્રે ગે

<sup>ૈ</sup> હલકા વર્ણના કાળા કાછિયા વગેરે લોકામાં અહુધા આપને કાકાછ પણ કહૈવાના ચાલ છે.

માર્ગમાં એક માટા બાવળના કાંટા હતા શઇ રહેલા હતા, તે લચ્ચ દઇને તેના પગમાં પેસી ગયા. હવે કાંટા કાલ્યા વિના ચલાય કેમ? તેથી ન ચાલતે કાનમાંથી આંગળીઓ કાઢી, કાંટા કાઢવા હતા રહ્યો. જલદી જલદી કાંટા કાઢી નાંખ્યા, પણ જેટલી વાર તેને હતાં રહેલું પડ્યું તેટલી વારમાં તે મંદિરમાં થતી કથામાંથી તેના કાનમાં બે ચાર શખ્દા પેસી ગયા. તેના સાંભળવામાં આવ્યું કે, " દેવને છાંયા હાય નહિ." તેણે કાંટા કાઢી તુરત ચાલવા માંડ્યું, પણ સાંભળેલી વાત તેના દૃદયમાં ચાંટી રહી.

એક વખતે તે સધ્ય રાત્રે ચારી કરવા નિકળ્યા. બીજે કાઈ ટેંકાણે લાગ નહિ પ્રાવવાથી ઘેર તરફ પાછા કર્યો. તે રાજમેહે-લની પછવાડે થઇને જતાે હતા; ઉંચી દૃષ્ટિ કરતાં મેહેલની પછ-વાડેની ખારી અનાયાસે ઉઘાડી પેટેલી જોઇ. ચાકી પેહેરાને ભૂલવી તુરત લીંત ઉપર પાતાની પાસેની પાટલાદ્યાને ચઢાવી, અને ખારી આગળ પહેાંચી કે તુરત દાેરી પકડી તે ઉપર ચઢી ગયા. અંદર પૈઠા તા તેનું ભાગ્ય ઉઘડી ગયલું જોયું. માટા જવાહીરના ખજાના જ તેના હાથમાં આવ્યા. તેમાંથી લેવાય તેટલું દ્રવ્ય લઇ, તેણુ ગાંસડા ખાંચ્યા, અને દારી ધાંસીને ખારીએથી નીચ ઉતારી દીધા. પછી પાતે પણ તુરત નીચે ઉતરી પડ્યો. દ્રવ્ય પાતે ઉપાડવા જાય છે તાે તે એકલાથી ઉપાડી દ્વેર સૂધી પહોંચી શકાય તેમ નહાતું. તેને કેવી રીતે ઘેર લઇ જહું ? એમ વિચાર કરતા હતા, તેવામાં પાસેની દેવડીની પછવાડે એક ઊંટ ખેઠેલું તેના જોવામાં આવ્યું. તુરત ગાંસડાના છે ભાગ કરી, તેમને પલાણની સાપ્ક ઊંટની પીઠપર ખાંધ્યા અને ચુક્તિથી ઊંટને ઉલું કરી છાનામાના રાજ-વાડામાંથી ખહાર નિકળી આવ્યા. ચાર લાેકા ગુપ્તમાં ગુપ્ત રસ્તાે શાિધી કાઢવામાં ખહુ કુશળ હાય છે. તેવી રીતે આણે રાજવાડા-માંથી જ એવા માર્ગ લીધા કે, જ્યાં ચાકી પેહેરા તા શું પણ કાળું કુતરુંએ મળે નહિ, અને એ રસ્તેથી ચારીના પગ પણ નિકળી શકે નહિ. ઘેર આવી તુરતાતુરત દ્રવ્ય જમીનમાં દાટી દીધું અને ઊંટને, ચારીના પત્તો ન લાગી શકે માટે છૂટું ન મૂકી દેતાં ઢાર કરી દીધું.

ખીજે દિવસે પાતઃકાળમાં ચારી ચવાની રાજ્યમાં ખખર પડી, એટલે રાજાએ વિચાર કીધા કે, 'અરે! જ્યારે ખુદ મારે ત્યાં જ આવી ચારી થઇ, ત્યારે ખીચારી રૈયતની શી ગતિ ? માટે गमे ते रीते पण ते चारने पडडी आणी तेने येग्य शिक्षा डरीने રાજ્યમાં એવા દાખલા ખેસાડવા કે જેથી ચાર લાકાનાં કાળજા થરથરી જાય અને હવે પછી કાેઇ પણ વખતે ચારી થતી અટકે. આ વિચારથી તેણે નગરમાં ઢંઢેરા પીટાવી, ઠરાવ પ્રસિદ્ધ કીધા કે, "ने धणी यार हिंवसनी अंहर यारने पडडी आणुरी, तेने यारा-યલા દ્રવ્ય કરતાં સવાયું ઇનામ મળશે," ઢંઢેરા આખા નગરમાં ક્રયો, પણ કાઇ તયાર થયું નહિ. છેવટે એક વેશ્યા ચાર પક-હવા તચાર થઇ. આ નગર નારીઓ ખહુ યુક્તિખાજ અને ચતુર હાય છે. તેઓને ત્યાં હજારા લુચ્ચા લપ્ગાની જા આવ પણ હાય તેથી કાઇ વાત તેઓનાથી અજાણી રહેતી નથી. ખીજે દિવસે તે વેશ્યાએ, પાતાના સુંદર વેશ ત્યજી, એક કંગાલ ભીખા-रखेना वेश धारखं डीधा; अने हाथमां ओड तारा तं भुरा वर्ध, ભજન ગાતી ને વગ્રમાં આંસુ પાડતી, કલ્પાંત કરતી ચાર લાેકાનાં માહિલ્લામાં આવી. ત્યાં ઘેર ઘેર પૂરી દયામણું મહેાં કરી કરુણાળ સ્વરે કહેવા લાગી કે, ''એ ખાઇએ! હું ગરીખ માણસ છું, ને મારા એકના એક છાકરા છે, તેને મસાણ રાગ થયલા છે, તેને માટે સુવેલા ઊટતું જરાક માંસ જોઇએ છીએ; માટે તે હાય અને આપા તા મારા છાકરાને જીવતદાન આપ્યાનું યુષ્ય તમને થાય. હું કંગાલ છું, લાચાર છું, અનાથ છું અને રાંક છું, માટે ખને તા એટલું આ અલ્યાગત ભીખારણનું કામ કરા. " આવું દયામણું બાલવું સાંભળી તે સ્ત્રીઓનાં મન પીગળી ગયાં; અને એક ચારની સ્ત્રીએ, જે ઊંટ આગલે દિવસે મારી નાંખ્યું હતું, તેનું થાડુંક માંસ તેને આપ્યું. આ વખતે તે વેશ્યાએ ફલાણા ઘરમાંથી માંસ મળ્યું છે, તેની નિશાની રાખવા માટે તે ઘરના ખારણાપર કંકુના થાપા માર્યો, અને કાઇને સંશય ન પહે તે માટે સીઓને સમજાવી કે, "હું મહા માયાની સેવકી છું, ને તેને પ્રસન્ન કરવા માટે ભાગ આપવા આ માંસ લઇ જાઉં છું. તમે પરમાર્થ માટે મારું કામ

કર્યું છે તેથી તમારે ત્યાં પણ માતાજી લીલાલેંહર ચાર છું, તથા આ મંગળ થાપા મારું છું." એમ કહીને તે ત્યાંથી તુરતા. ખાતરી

कथारे पेदी। चार णढारथी आव्या ने घर पर नकर अरी त्या. નેયું કે ખારસાખે થાપા મારેલા છે. તે નેતાં જ તેણે માન્યું કે, જરૂ કે કાઈ ઉસ્તાદ મળ્યાં. પછી સ્ત્રીઓને પૂછતાં તેઓએ જણા-વ્યું કે, કાેઇ સ્ત્રી આવી હતી, તે ઊંટનું માંસ લઇ ગઇ છે અને ખારણે દેવીના આશીર્વાદના થાપા મારી ગઇ છે. આ વૃત્તાંત સાં-क्षणी ते चारे तुरत ते थापे। क्षीपावि साई डरावी नांण्या, ने રાત્રે દસ ખાર ઘર એવા થાપા કરી નાંખ્યા કે, તે ચારનું ઘર કીયું તે જણાય નહિ. ખીજે દહાઉ વેશ પાલટી વેશ્યા ત્યાં જોવા ગઇ તેા જે ઘર પર તેણે થાપા મારચો હતા ત્યાં કંઇ જ નહતું, પણ ખીજે દસ ખાર ઠેકાણે થાપા મારેલા હતા. તે જોઇ તેને નિશ્ચય થયાે કે, જસ્તર જેણે થાપાે લીપી નાંખ્યાે, તે જ ચાર છે. આલું અનુ-માન કરી, લિપેલા થાપાની અરાખર નિશાની રાખીને તે ઘર ગઇ. ને રાત્રે દેવીનું રુપ લીધું, બે હાથ કૃત્રિમ કરીને ચાર હાથ કર્યા, એક હાથમાં બળતી સગડી રાખી, એકમાં ખપ્પર, એકમાં ઉઘાડી તરવાર અને એકમાં ત્રિશૂળ, એમ આયુધ ધારણ કરી, કેશ છૂટા મૂકી, ભવ્ય ચાગમાયાનું સ્વસ્ત્પ ધરી, પાડા ઉપર ચહીને, ઘરમાંથી ખહાર નિકળી. આ વખતે મધ્ય રાત્રિ વીતિ જવા આવી હતી, ને ગામમાં સાપા \* પડી ગયા હતા. પછી દેવીના સ્વપમાં રહેલી તે વેશ્યા ચારવાડામાં ગઇ અને પેલા ચારના ઘર આગળ જઇ ખારણું દાૈક્યું. ઘરમાંથી તેઓ ખહાર નિકળી જુએ છે તાે સાક્ષાત્ જેગણી તેમને ત્યાં પધારી છે, એમ ધારી ઘરનાં સઘળાં માણુસા પગે પડી, ''માતાજને ઘણી ખંમા. જય આશાપૃર્ણા. જય જય જગ-હંબે!" વગેરે શખ્દાર્થી તેને વધાવવા લાગ્યાં; કારણ કે, ચાર લાકા દઢ દેવીભક્ત હાય છે. પછી તેઓની આગળ ગંભીર વાણીથી તે દેવી કહેવા લાગી કે, "કેમ રે નગણાએ! તમારા મનમાં શું ધાર્યું છે ? આઠ આઠ દિવસ થઇ ગયા માજ કરા છા, છતાં હું

<sup>ૈ&#</sup>x27;સર્વ જીવજંતુ સમસમાકાર નિદ્રાવશ થઇ ગયાં હોય તે વખતને સોપો પડયા એમ કહે છે. આ શબ્દ કાઠિયાવાડી છે.

ખીજે કિનોમ લેવા દેવી નથી, ને ચારે કારથી તમારી રક્ષા પડી, એ છેતાં હજુ તમે મારું ખલિદાન આપવું કેમ ભૂલી ગયા?" હવીનાં આ વચન સાંભળીને ચારા ભયથી થરથર ધૂજવા લાગ્યા ને માતા કાેેે જા જાેં શુંનું શું કરી નાંખશે ? એવી બીકથી તે ચાર, ત્રે જો લાઇ સાથે, લાંબા થઇને માતાને પગે લાગ્યા અને હાથ જોડીને પ્રાર્થના કરી કે, "અહા માતા ! આપે અમારા પર બહુ કૃપા કરી, કે અમાને આજે દર્શન દીધાં. એમ મા! તારી કૃપાથી અમને જે કંઇ મળ્યું છે, તેમાંથી હજા સુધી એક પાઈ પણ અમે વાવરી નથી. ખધું એમ ને એમ આ ઠેકાેં અકબંધ દાટેલું છે. એ તાે, પહેલું તમને ખલિદાન આપીને પછી અમા લઇશું, ત્યાંસુધી તાે અમારે તે હરામ ખરાખર છે. હજા સુધી શેહિરમાં તપાસ ચાલે છે, માટે તમને લાેગ અપાયા નથી, માટે ખંમા કરાે મા."

આ કરતાં ળીજી કેવી તપાસ તે વેશ્યાને કરવી હતી? આનાથી વધારે બીજી શી ખાતરી કરવી જોઈએ? આમ પૂર્ણ નિશ્ચય થયા પછી, તે વેશ્યા પાતાનું કામ થયું એમ જાણીને, મનમાં હરખ પામતી ત્યાંથી વિદાય થઇને જતી વેળા કહેતી ગઇ કે, "ઠીક ત્યારે, ભૂલતા નહિ, નિકર આ ખપ્પર જોયું છે કે ?" એમ લચ આપી ઝડ લઇને ત્યાંથી ચાલવા લાગી. પરન્તુ તેના હાથમાં ખળતી સગડી હાવાથી તેના અજવાળાને લીધે, તે જયારે ચાલી ત્યારે, તેના શરીરના ઓળા પડ્યા. એ જોઇ પેલા ચારને તુરત યાદ આવ્યું કે, "અરે! આ તો દેવી ન હાય? કારણ કે, દેવને તો છાયા ન હાય, ને આના તો એાળા પડે છે; માટે જરૂતર કંઇક દેશા છે, તેથી રખેને એ રાંડ દેવી કંઇ ઊંધું મારશે." એવા વિચાર કરી, સમયસૂચકતા વાપરી, તત્કાણે માટો ચાર તેની પછવાડે દેડિયો, ને તે વેશ્યાને પકડી લોચરામાં પૂરી દીધી:

વેશ્યાની મુદત પૂરી થઇ, ને ચારની ભાળ જડી નહિ, તેથી રાજાએ બીજો ઠરાવ જાહેર કર્યો કે, "જે ચાર પકડી 'આપે, તે ને મારી દીકરી પરણાવું, ને અર્ધા રાજ્યના માલિક કરું." આ વાત જાણીને, બીજે દિવસે ચાર પાતે જ દરખારમાં જઇ હ્રિસો, તે

રાજાને કહ્યું કે, "આપનું વચન પાળા, હું પાતે જ ચાર છું, તથા દ્રવ્ય સઘળું મારી પાસે તયાર છે." તે જ ચાર છે, એમ ખાતરી થવા માટે ઘણીક વાતે પરીક્ષા કીધા પછી, રાજાએ પાતે પાતાના કહેવા પ્રમાણે તેને કહ્યું કે, "તું કહે છે તે સત્ય છે, લે આ કન્યા પરણ, ને તારું અર્ધું રાજ્ય સંભાળી લે. હું એક વખત જે આલ્યા છું તે સત્ય જ છે." આ સાંભળી ચારે વિચાર કીધા કે, " અહા ! કેવું આશ્ચર્ય ! શું ચારને તે ફટકાના માર અને બેડી હાય કે રાજકન્યા સાથે લગ તથા રાજ વૈભવની પ્રાપ્તિ હાય? શું ચારને તે મારા, તાડા, ખાંધા, એમ હાય, કે આ તારું અર્ધું राज्य से अने आ इन्या परणु, ओम हाय ? आहा! हेवी अह्सुत ગતિ ? પણ એ સર્વ શાને લીધે અન્યું ? ગણિકા અમને ઠગીને સહીસલામત ચાલી ગઇ હાત, તાે ખીજે જ દિવસે અમારું માત હતું. પણ તેના છાયા જોઈ, પેલા મંદિર આગળ ઉલા રહેતાં સંલ-ળાયલું કથાવત્રન યાદ આવ્યું, તેણે જ મને ઉગાર્યો છે, ને મને આવા ભાગ્યવાન ખનાવ્યા છે. અહા! એક જ દિવસે, માત્ર એક જ वार, अने ते पणु पृष्ठत એક જ शण्ह, अने ते वणी वगर धन्छाओ, इप्टथी सांसणवामां आव्या हता, तेथी मारा आवा ભાગ્યાદય થયા છે. માટે એ સત્સંગ નિરંતર થાય અને કથા સંભળાય તાે તેથી આલાકમાં ને પરલાકમાં મારું કલ્યાણ થવામાં શી ન્યૂનતા રહે? અરે! મારા મૂર્ખ પિતાએ કહ્યું કે, 'સત્સંગ ન જ કરવા.' પણ એ કેવા અજ્ઞાની, કેવા સૂઢ, કે પાતે પણ એમના એમ ટાંટિયા ઘસતા ફૂવા (નરક) માં પડયા, ને પાછળથી ખીજા-એાને પણ તેમાં પડવાના ઉપદેશ દેતા ગયા છે. "આમ વિચાર કરતાં તે ચાર, પૂર્વ જન્મના સંસ્કારના ચાગથી પરમ વૈરાગ્યમાં ડૂળી ગયા જેવા થઇ ગયા, તે પછી જેમ ઉઘમાંથી જાગે તેમ એકાએક ઝળકીને બાલ્યાં, "રાજધિરાજ! આ રાજવૈલવ અને આ રાજકન્યા, એને મારે શું કરવું ? રાજપુત્રી મારે ભગિની સમાન છે, તેને હું શું કરું ? હિરિ! હિરિ! એને પરણું તે તાે માટા અકલ્યા-ણની વાત થાય; કારણ કે, એ કાર્ય કરવાથી મારા હાથમાં આવેલા અમ્લય હીરા હું ગુમાવું છું. માત્ર એક જ વચન, એક જ ક્ષણ,

ઇચ્છા વિના અનાયાસે, એક જ શ્રવણદ્વારા મારા હૃદયમાં પ્રવેશ્યું, તેનાથી આવે અદ્ભુત અને અલભ્ય લાભ મળે છે, તા નિરંતર શાસ્ત્રશ્રવણ અને સંત્સંગ કરવાથી શી વાતની ખાટ રહે ? માટે મારે એ રાજ્ય વૈલવનું સુખ નથી જોઇતું; હું તા હવે આ સંસારને પણ ચહાતા નથી; અસારના સેવનથી શા સાર મળશે ? હું વૈરાગ્ય લેઇ વનમાં જઇ રહીશ ને ત્યાં રહી, ઇશ્વર આરાધન કરી, મારા આ દેહગેહનું કલ્યાણ કરીશ, પછી આત્માને શાધી પરમાત્મા કે જેને મેળવવાને અનેક ઋષિ મુનિઓ મથે છે, તેને મેળવવા મથીશ." એમ કહીને તેણે તુરત સદ્દગુરુ પાસે જઇ ઉપદેશ લીધા, ને જ્ઞાન થતાં વૈરાગ્યવાન્ થઇ પરમ પદને પામી ગયા.

એ પ્રમાણે હે વત્સ! સત્સમાગમથી કેવા કેવા લાભ થાય છે, તે તારા જાણવામાં આવ્યું હશે. અનેક સાધના કરતાં જ્ઞાન એ માસનું પરમ સાધન છે, અગ્નિ વિના પાક થતા નથી, જ્ઞાન વિના માસ મળતું નથી. સત્સંગ એ જ સર્વ શુભ સાધનનું મૂળ, વૈરાગ્યના માર્ગ, ભગવત્પ્રાપ્તિનું કારણ અને માસની નિસરણી છે, એને માટે જેટલું કહીએ તેટલું થાકું જ છે.





## એકોનવિંશ બિન્દુ. <sup>ઢેરાગ્ય</sup>.

### 

भोगे रोगभयं छुळे च्युतिभयं वित्ते नृपालाद्भयं मौने देन्यभयं वळे रिप्तभयं रूपे जरायां भयम्॥ शास्त्रे वादभयं गुणे खळभयं काचे कृतान्ताद्भयं सर्व वस्तु भयान्वितं भ्रुवि नृणां वैराज्यमेवाभयम्॥

અર્થ-ભાગમાં રાગના ભય, કળમાં ભ્રષ્ટ થવાના ભય, ધનમાં રાજાના ભય, માનમાં દીનતાના ભય, ખળમાં રાત્રુના ભય, રૂપમાં જરાના ભય, રાસ્ત્રમાં વાદના ભય, ગુણુમાં ખળના ભય અને કાયામાં કાળના ભય, એમ સર્ધ વસ્તુ મનુષ્યાને જગતમાં ભયવાળી છે, માત્ર એક વેરાવ્ય જ અભય છે.

मर्तृहरि.

#### \*\*\*\*\*\*

<del>~</del>

ર્ટ્ટ શિષ્ય-મહારાજ! આપે હુમણાં જે વૈરાગ્ય કહ્યો, તે કેવા હાય દિવસાય કહ્યાન છે? વૈરાગ્ય કયારે અને કાને ઉત્પન્ન થાય છે? ને તેથી કેવું ફળ પ્રાપ્ત થાય છે?

ગુરુ-વત્સ! આ માયાની ઉપાધિરુપ જગત છે, તેમાંની સારી કિવા માઠી સર્વ વસ્તુને મિશ્યા માનીને તે ઉપરથી પ્રીતિ ઉઠાડી દેવી, તેનું નામ વૈરાગ્ય છે. આ સબ્ટિમાંની સર્વ વસ્તુ પરમાત્મા વિના મિશ્યા-અસત્ય જ છે, એનું દઢ ગ્રાન થયા પછી, ગ્રાનીને-મુમુક્ષુને વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થાય છે. પછી તેને લીધે કાઇ

પણ વિષય પર જ્ઞાનીનું ચિત્ત ચાટતું નથી; તે માત્ર આત્મસ્વરુપ-માં જ દહપણે લીન થાય છે તેથી તે (જ્ઞાની) પરમ મુક્તિને પામે છે. હવે વૈરાગ્ય કેવા હાય છે? તે વિષે સાંભળ.

पूर्वे भिथिक्षा पुरीने विषे जनक नामना राजाकी ने। वंश राज्य કરતા હતા. મિથિલાના સર્વ રાજાઓ પરંપરાથી જનક નામથી જ એાળખાતા હતા, અને તેઓના ગુરુ ચાેગી ધર યાજ્ઞવલ્કય ઋષિ હता. यात्तवहरुय अषि महा प्रतापी अने प्रहाविधाना जाणुनार હતા તથા તત્ત્વનાનીઓમાં તે અગ્રગણ્ય હતા. એ જ પ્રમાણે જનક પણ ઉત્તરાત્તર ગુરુ પ્રસાદ વડે મહા તત્ત્વવેત્તા જ થતા આવતા હતા. કાઇએક જનકે, એક સમયે ચાગી યાત્રવલ્ક્યને પ્રશ્ન કર્યો કે, "મહારાજ! ગુરુદેવ! આપે ઘણીક વખત કહ્યું છે કે, વૈરાગ્ય વગર आणीनी सुक्ति नथी, ते। से वैराय्यतुं स्वरूप हेवुं हाय ?" से સાંભળી રાજગુરુ યારાવલ્કયે વિચાર કીધા કે, હવે એને તે શું સમ-જાવું? કારણ કે, કાઇ અજાણ હાય તેને વર્ણન કરી ખતાવીએ કે, ભાઇ! આવી સ્થિતિ થાય ત્યારે તેને વૈરાગ્ય કહેવાય; પણ આ કંઇ अल्ला नथी; ये पाते विरक्तनी स्थिति हेवी हाय ते सारी रीते સમજે છે; વૈરાગ્ય સ્થિતિનું સ્વરત્ય હું પણ જાણું છું ને એ પણ જાણે છે. ખન્ને તત્ત્વવેત્તા કહેવાઇએ છીએ, છતાં વિરક્તની પેરે વર્તતા નથી એ દેાષ છે. હું પણ વ્યવહાર અને વિષયામાં લુખ્ધ છું, ને એ પણ વ્યવહાર વિષયમાં લુખ્ધ છે, તાે એને કેમ કરીને સમ-જાવાય? એને તેા પ્રત્યક્ષ પ્રમાણથી સમજાવવા જોઇએ. એમ વિચા-રીને તેને કહ્યું કે, ''હે રાજન્! આજે સમય છે નહિ, માટે આવતી કાલે તને વૈરાગ્યનું સ્વરૂત્પ યથાર્થ–તેના વિશુદ્ધ અંગમાં જ દર્શાવીશ."

યાજ્ઞવલ્કય ઋષી ધરને કાલાયની અને મૈત્રેયી નામે બે સ્રીઓ હતી. રાજઋષિએ રાજસભામાંથી ઘેર આવી નિર્ધિલંબે પાતાનું સર્વ ધન તે ખંને સ્ત્રીઓને, તેમના પછવાડે પાતપાતાની પ્રજાના સંરક્ષણાર્થે વેહેંચી આપવા માંડયું. ત્યારે તેમાંથી મૈત્રેયી જે પતિ-પ્રેમમાં પૂર્ણ, પાતિવલ પાળનારી અને સમર્થ સતી હતી, તેણે ઋષિને કહ્યું; "સ્વામીનાથ! મારે આ દ્રવ્યની લાલસા શા માટે રાખવી જોઇએ? શાહે તો એ પર પૂળા મૂકાે. હું તા જ્યાં આપ જશાે,

ત્યાં આપના ચરણની સેવા કરવામાં જ તત્પર રહીશ. મારે તેા ધન, માલમતા અને આખું જીવતર તમે જ. આલાક, પરલાક તથા પરમેશ્વર, એ સહુ પણ આપ જ છેા." એ સાંભળી ઋષિએ તેને કહ્યું, "હે સ્ત્રી! હું તા સંન્યસ્ત ધારણ કરીશ, માટે સંન્યાસીએ સાથે સ્ત્રી કેમ રખાય ?" પછી સંન્યાસીના ધર્મ વગેરે સમજાવ્યા; પણ મૈત્રેયી પાતાના નિશ્ચયમાંથી ડગી નહિ, અને દ્રવ્ય પણ લીધું નહિં,. પણ સર્વ દ્રવ્ય કાત્યાયનીને જ આપી દીધું. પછી મૈત્રેથી સતી, જે સદ્યુણનું પાત્ર અને પતિ પ્રેમમાં મગ્ર હતી, તેને, એક રાત્રમાં तत्त्वापहेश इरी, सर्व ज्ञान अंगथी पूर्णु अनावी, ऋषिये येाग धारणु કરાંબ્યા. પ્રાતઃકાળ થતાં જ ઘરખાર વગેરે સર્વ ઉપાધિ તર્જી દઈ, લંગાટ મારીને સુનીન્દ્ર યાજ્ઞવલ્કય ખહાર નીકળ્યા, અને તુરત રાજદ્વારે જઇ ઉભા રહ્યા. આજના મુનિના વેશ, સૌએ દરરાજ કરતાં તદન નિરાળા જ દીઠા; પરંતુ કાન્તિ કંઇ છાની રહે નહિ, તેથી રાજાના ગુરુ છે, એમ એાળખી રાજદરભારમાં જતાં કાઇએ તેમને અટકાવ્યા નહિ. રાજા જનક, સલા લરીને ખેઠેલા છે, તેવા જ ઋષિ ત્યાં જઇ ''ॐतत्सत्परमात्मने नमः" કરી विक्षश्र સ્વરુ પે ઉભા રહ્યા. આ જોઇ સર્વ સભા અત્યંત આશ્ચર્ય પામી ગઇ, અને રાજા એકાએક ઋષિને આવા ઉાળમાં નિરખી દિડ્મૂહ સરખા ખની ગયા. તેણું ઋષિને પ્રણામ કરી પૃછ્યું. "અહા ઋષિરાજ! ગુરુદેવ! આ શું ?" યાત્રવલ્કયે કહ્યું, "એ જ તારા કાલના પ્રશ્નનું ઉત્તર. વેરા-ચ્યનું સ્વરુપ." તુરત જનક સિંહાસનપરથી નીચે ઉતરી, દંડવત્ પ્રણામ કરી, ઋષિના ચરણારવિદમાં પડચો, અને કહ્યું કે, "મહારાજ! પ્રણામ કરા, ઋષિના ચરણારોવદમાં પડ્યો, અને કહ્યું કે, "મહારાજ! હવે ઘણું થયું, હવે તો હદ વળી રહી; હું વૈરાગ્યનું ખરું સ્વરુપ સમજયા, માટે હતે સાપ કૃપા કરી આ યાગીવેશના શીધ ત્યાગ કરા." ત્યારે માટે તેમને ગ્યા કે, "હે રાજન! પુરુષ શું મળ મૂત્રના ત્યાંગ કરી, વધી પડી. પણુ તેની તરફ પાછું વળી જોવા ઇચ્છે છે? હાથીના દં એકાંતમાં એ માંથી બહાર નીકળ્યા હાય તે શું, ફરી પાછા પેસે છે? લાંઝિયાપણું તે માટે માયિક ઉપાધિ તજને બહાર નિકળે છે, દં કરી જણાવ્યું ? નહીં જ. જે વિદ્યા અને અવિદ્યા ઉભયને હા

लાણું છે, તે અવિદાર્થી મૃત્યુને તરી જઇ, વિદાર્થી અમરપણાને પામે છે, આવા શાસ્ત્રામાં ખાંઘ છે, પણ જેને બાધ્યા છતાં પણ કાઈ પ્રકારે અનુભવ થતા નથી તેવા અજ્ઞાની એાને શાસ્ત્ર શી રીતે બાધ કરશે ? લાેકવાસનાથી, શાસવાસનાથી તથા દેહવાસનાથી જવને ચથાર્થ જ્ઞાન થતું નથી, પણ તે જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે કે, વાસનાઓના ત્યાગ થાય છે અને એ જ વૈરાગ્ય તેનું ખરું સ્વસ્ત્પ આ તું જો. વૈરાગ્ય-ચાેગ-હું હવે કેમ તજ દઉં? ગસ; હવે તાે એ જ, હવે તાે સંન્યસ્ત ધારણું કીધું તે કીધું જ. હું તાે મારા મનને ઉલટાે કૃતાર્થ માનું છું, અને હર્ષ પામું છું કે, આવા અમૂલ્ય સમય ઈ લરે મને અનાયાસે પ્રાપ્ત કરાવ્યા. કારણ કે, આ અસાર અને વિષયાથી ભરેલા સંસાર, કે જેમાંના વિષયા ભાગવતાં કાઈ પણ કાળે તૃસિ થતી નથી, તેમાંથી પ્રભુએ મને એકાએક છૂટાે કીધા. માટે હે જનક રાજન્! આ ભવની જાળમાંથી પરાણે છૂટેલા આ જીવ, પૂરી તેમાં પ્રસાવાને કદી ઇચ્છ-તા જ નથી. હવે તા મને યાગ, યાગ અને યાગ જ અત્યંત પ્રિય અને કલ્યાણુકારક છે. જાણ્યા (ગ્રાન થયા) પછી સંસાર રગડામાં પડ્યા રહેવું, એ જ્ઞાતા પુરુષાનું લક્ષણ નથી." એ વગેરે ઘણીક रीते ये। गनी अशंसा करीने याज्ञवल्कय ये। गीश्वर त्यांथी वन तरह न्यासी निक्रतया.

એ જ યાત્રવલ્કય કે જે અત્યાર સૂધી જનકના પુરાહિત અને ઋષીશ્વર કહેવાતા હતા, તે ત્યારપછી ચાગીઓમાં શ્રેષ્ઠ થવાથી ચાગીશ્વર એવે નામે પ્રખ્યાત થયા છે.





## વીશા બિન્દું. આત્માનંદ.

≀હ્યાં છે, સુંદ-ના ઉચ્ચારા

પી રહ્યા છે, 11 રીતે ધમ-

ा वेदध्वनि इरी

ની તયારી હતી

ધર્ચ થયું.

न तत्र चक्षर्गच्छिति नवाग्गच्छिति न मनो । न विद्यो न विज्ञानीमो यथैतदद्यशिष्यात् ॥ अन्यदेव तिहादितादथोविदितादि । इति छुषुम पूर्वेषां ये नस्तद्व्याचचिक्षरे ॥

િ ધ્ય—હે અશરણ શરણ ગુરુદેવ! આપના તું ગહણ કર અને આ માને જે આનંદ પ્રાપ્ત થાય છે, તે કેવળ ત્ર પુત્ર થશે. પણ પ્રભ! આપ જે જે કહા છા, તે સઘળું અથાં વાતે તે અપવિત્ર અવશ્ય સત્સમાગમ કરવા, ગુરુ ઉપદેશથી અલ્પાયુષી થશે." સંસારના સર્વ વિષયામાંથી ચિત્ત ઉઠાડી દઇ, થઇ ગયા. તે પછી તથા અનુક્રમે કહીએ તા પ્રથમ વર્ણાશ્રમ રમાં ગયા.

પ્રતિપાદન કરેલાં કર્મો કરવાં, એથી ચિત્તની નથી. ભાવી હરકાઇ વલણ થયા પછી સગુણ છતે નિર્ગુણ પ્રદ્માજઇને રાણીને આપ્યા. કરવી, અને એ સર્વને લીધે અંતઃકરણ પિલમંગભેર તે ચરુ જયાં કરવા યાગ્ય થયા પછી મહાત્મા ગુરુને શર, એક બિલાડી તે પાત્ર-તારણ ઉપદેશ (तक्तमित ઇત્યાદિ મહા વાકયા પડી. તે વાત રાજાને વૈરાગ્યથી ઉપાધિઓ માત્ર તજી દઇ, આવિત્ર થયા જાણી, પ્રાણ- વદ્દાલ ઘણા કાપાયમાન થશે એમ ધારી, રાજાને બિલકુલ જણાવ્યા વગર રાણી તે શેષ ભાગ ભક્ષ કરી ગઇ. જો કે ચરુ અપવિત્ર થયા છતાં તે સાક્ષાત્ યજ્ઞનારાયણે સ્વતઃ આપેલા પ્રસાદ હતા, એટલે તેના પ્રતાપ કંઇ જેવા તેવા હાય નહિ; તેથી ઋતુકાળ પ્રાપ્ત થતાં જ રાણીએ ગર્ભ ધારણ કર્યો, ને સંપૂર્ણ દેશ માસ થતાં, તેણે એક हि॰य स्वर्वपवाणा पुत्रने જન્મ આપ્યા. જાતકર્માદિ સર્વ સંસ્કારા केम केम समय आवता गया, तेम तेम तेना पिताओ आहाला પાસે કરાવ્યા. વય થતું ગયું તેમ તેમ તેને વિદ્યા કળાકૌશલ્ય વગે-રેમાં ખૂંખ પાવરધા કીધા, અને અધારાહણ (ઘાડાપર ચઢવાની) વિદ્યા, ધનુર્વિદ્યા, મલ્લવિદ્યા વગેરે રાજપુત્રને આવશ્યક વિષયાનું એક પછી એક અનુક્રમે જ્ઞાન આપવા માંડયું. થાડાંક વર્ષમાં એ राजपुत्र सर्व विषयामां निपुणु थया अने स्वरूप सौन्दर्यनी अंदर અલંકારરુપ થઇ પહેલા દુલેલ ગુણાથી તે ખહુ શાલવા લાગ્યા; અને અત્યાર સુધી કેવળ અપુત્રપણે સંસાર ગુજારનાર પાતાનાં भातापिताने ते पातानी बावण्यताथी अत्यंत आनंह आपीने તેઓનાં અંત:કરણને ખહુ જ શાંતિદાયક થઇ પડયો હતા. સ્ત્રી પુરુષ ાંને પુત્રના રનેહમાં કેવળ તરતાં હતાં, ને પાતાના સર્વ મનારથ સિદ્ધ થયા ગણી પરમ આનંદમાં દિવસા વ્યતીત કરતાં હતાં. એમ કરતાં કુંવરની ઉમર સાળેક વર્ષની થઇ, ત્યારે તેના સમાન ગુણાવાળી એક સુંદર રાજકન્યા સાથે તેનાં લગ્ન કરવાના રાજાએ નિશ્ચય કર્યો. પણ એટલામાં તા તે યુત્ર સુખમાં લીન થયલાં દંપતીનાં સર્વ સુખાના અંત જ આવ્યા; કારણ કે, ઈશ્વરેચ્છા જ સર્વથા બળવાન્ છે. કહ્યું છે કે-

अपने मन कछ और है, श्रीहरिके मन और; ओधोसें माधो कहैं, जुड़ी मनकी दौर.

અહીં પણ તેમ જ બન્યું. રાજકુમારને બીજા પ્રધાન પુત્રાની સાથે ખહુ ગાઢી મિત્રતા બંધાઇ હતી, તેથી તેઓ ઘણી વખત, અશ્વારુઢ થઇને સાથે વનમાં મૃગયા સારુજતા હતા. તેઓ જતા તેમાં રાજા પણ અંત:કરણથી ખુશી હતો; કારણ કે, રાજપુત્રને એથી અશ્વારાહણ, ધનુર્વિદ્યા વગેરેની પુનરાવૃત્તિ થઇ સંવય પડતી હતી. એક દિવસે તેઓ નિયમ પ્રમાણે સર્વ મળીને વનમાં ગયા, ને એક

ì

એકની સ્પર્ધાથી તેઓ મૃગા પછવાકે દાેડવા માંડવા. મૃગા પણ, તે વન ખહુ વિસ્તીર્ણ હાેવાથી, ઘણાજ હતા, તેથી સૌએ પાેત-ેપાતાની મરેજી પ્રમાણે જાદાં જાદાં મૃગયૂએ પછવાડે દાેડ ચલાવી. આમ મૃગની પાછળ દાહવાથી કાઇ ક્યાંઇ અને કાઇ ક્યાંઇ એમ : यारे हिशाओ विभराध गया. भूगनी कात है। उवामां ने पूलंग . ભરવામાં ઘણી ચપળ હાય છે, ને વળી વનમાં ઝાડી પણ ઘણી ગાઢી હતી તેથી હજુ સુધી એકે મૃગ કાઇના ખાણની ચાટમાં આવ્યા નહાતા. આથી તે જુવાની આએ। વધારે ચડસે ભરાયા, તે ંજેમ જેમ દાેડ કરતા ગયા તેમ તેમ એકએકથી વધારે છેટે પડતા .ગયા. રાજકુમારના ઘાડા ઘણા તેજદાર હાવાથી તે ઘણુ દ્વર -ચાલ્યા ગયા, ને ત્યાં કેટલાક મૃગા તેના સપાટામાં આવી ગયા. પણ ઘણા વખત સૂધી એક સામટા દાેડવાથી ઘાડા અને રાજ-. કુમાર ખંતે અતિ શ્રમિત થઇ ગયા, ખન્તેને શરીરે પરસેવાના ં ઝાંખે ઝાંખ છૂટી ગયા. ઘાડાને માંઢ પ્રીષ્ આવ્યાં; અને તેના વ્યાસ સમાતો નહાતા. તુરત જ રાજપુત્ર એક વૃક્ષ તળે જઇ, નીચે ઉતરી પડીને ઘાડાપરના સાજ ઉતારી ઝાડના થડ આગળ નાંગ્યા, ને દાડાને ખાંધી પાતે તે સાજને અહેલી, શ્રમ નિવારણ માટે જરાક આઢા થયા. વનલતાઓમાંથી મંદ મંદ અને શીતળ : પવન આવતા હતા, નિર્જન સ્થાન હાવાથી સઘળે શાંતિ પસરી રહી હતી, તેથી રાજકુમારને થાડીક વારમાં મીઠી નિદ્રા આવી ગઇ.

ખનવું દૈવાધીન છે ને યજ્ઞનારાય ખુના પ્રસાદનું ફળ આપવાનું છે, તેટલા માટે જ, કેટલાક સમય પછી, તે વનમાં ફરતા ફરતા એક માટા વિકરાલ નાગ ત્યાં આવ્યા અને ઝાડની આસપાસ ફરા મારવા લાગ્યા. તે પાતાના રાફડા શાધતા હતા તે વનમાં ચારા ચરી આવેલા હાવાથી તેને વિશ્વામ સારુ પાતાના રાફડામાં જવું હતું. તેના રાફડા તે ઝાડના મૂળમાં જ આવેલા હતા અને તેના ઉપર તા આપણા રાજકુમારે અજાણપણે દ્યાડાના સાજ નાંખ્યા હતા, ને પાતે તેનું ઓસીકું કરીને સૂતા હતા. ચારે કારથી પાતાના રાફડા મજાળત દળાઇ બંધ થયેલા હાવાથી, નાગે તેને માટે ઘણાં પ્રાંપ્રાં માર્ચા, પણ આખરે તેના પત્તા નહિ લાગવાથી તે

બહુ જ ચીહડવાઇ ગયા. કહેવત છે કે 'નાગ ખીજવાયા લૂંડા.' તે નાગે એકાએક રીસ ચઢાવીને રાજકુમારના પગના અંગુઠાને જેરથી ડંશ દીધા, અને તુરત પાસેના ઝાડની અખાલમાં સંતાઇ ગયા. આ વખતે તો રાજકુમાર નિદ્રાવશ હાવાથી તેના ડંશના ચટકા ઝાઝા લાગ્યા નહિ, પણુ માત્ર કાઇ સાધારણ જીવજંતુએ ચટકા લર્ચા હશે એમ ધારી, પગ તરછાડીને, તે પાછા જેમના તેમ સૂતા. ગરમ દેશના સર્પો ઘણા જ ઝેરી હાય છે, તેથી જરાક વાર થઇ નહિ, એટલામાં તા તેનું વિષ એકાએક આખા શરીરમાં વ્યાપી ગયું, અને રાજકુમાર ચારે તરફથી મૃત્યુ પાશમાં ઘેરાયા. નિદ્રાલેગી તેને તા મહા નિદ્રા આવી, અને શરીર લીલું છમ થઇ ગયું; અને મર્મ સ્થાનાને લેદીને રુવે રુવે વિષ, વિષ અને વિષ જ પ્રસરી ગયું. ઢાડી વારે માતપિતાને અત્યંત પ્યારા, સ્વર્ગ કરતાં પણ અધિક મુખના લાગી, તેમ જ ઢાડા કાળમાં યુવરાજ પદ ધારણ કરવાને યાગ્ય થયલા રાજકુમાર, પાતાના આત્મા શ્રીહરિને સ્વાધીન કરી આલાક તજી પરલાકમાં ચાલ્યા ગયા.

હવે સર્વે પ્રધાન પુત્રા ઘણાં કસમય વીતિ જવાથી ઘર જવાં માટે એકત્ર થઇ રાજપુત્રને ખાળવા મંડ્યા. કુંવરજ ફલાણી દિશા તરફ ગયા છે, એમ પ્રથમથી તેઓના ધ્યાનમાં હાવાથી તેઓ તે રસ્તે શાધવા ચાલ્યા. શાધતાં શાધતાં ઘણેક દ્વર એક ઘાડા વારંવાર ખાંખારતા તેઓને સંભળાયા તે આધારે ત્યાં જઇને તેઓ જૂએ તા, સમય થઇ ગયા છતાં પાતાના ધણા ઉઠતા નથી તેથી શાંકા ખાડુ ખડતાળ કરી રહ્યા છે, અને રાજકુમાર લાંખા થઇને સ્તેલા છે. પાસે જઇ, "કુંવરજી, ઉઠા, હવે ઘણા વાર થઇ ગઇ છે, તેથી રાજજી ખાડુ ચિનતા કરતા હશે," વગેરે ઘણા રીતે હાંકા પાડી ઉઠાડવા માંડયો, પણ ઉઠે કાલું? આખરે તેઓ હાંશેવતી રાજકુમારને હંટાળવા લાગ્યા તા તેનું શરીર તદન લીલું છમ થઇ રાયલું જોવામાં આવ્યું; ત્યારે સર્વ મિત્રા આશ્વર્ય પામી માંહાનમાં કહેવા લાગ્યા કે. "અરે! રાજકુમાર જાગતા નથી અને તેમનું શરીર જે ગુલાળના કુલ જેલું સુંદર સંકામળ હતું, તે સ્માજ લીલું કેમ થઇ ગયું હશે ? જ્યર કંઇ કારણ હાલું તેઇએ.

એમના અંગરંગથી માલમ પહે છે કે, તેમને કાઇ ઝેરી જનાવરનું વિષ ચઢ્યું છે." આવા વિચાર, અને તે સાથે જ નિશ્રય થતાં તેઓ સાવ જ જેવા ખની ગયા, ને ગભરાઇ મનમાં જ વિચારવા લાગ્યા કે, હવે શું કરવું ? પછી તેઓમાંથી એક જણને તુરતાતુરત મારતે દાંડે શેહેરમાં માકલ્યા, ને રાજાને કહાવ્યું કે કુંવરજીને શરીરે આરામ નથી માટે એક રથ માકલાવા. રાજમાં આવી ખખર કહેતાં સહુ હાંફળાંપ્રાંફળાં થઇ ગયાં, અને રથ જોડાવીને રાજા તુરત વનમાં ચાલ્યા. વત્સ, યુત્ર, એ જ પાતાનું જીવતર સમજનારા આ રાજાએ પાતાના યુત્રની આવી દશા જોઈ હશે, તે વખતે તેના શા હુવાલ ચયા હશે ? ચિત્ જેમ પાતાના ભાનના નિર્વાહ માટે સમર્થ છે, તેમ પાતાનાં મને પારકાના નિર્વાહ માટે કુશળ એવી માચા, વિભ્રમથી માેહ ઉપજાવી, પ્રાણીને ભમાવી મુકે છે; અને એવી રીતે માહથી ભમાયલા તે રાજા પર પ્રદ્માંડ તૂરી પડયું હશે. અરે! તેના આત્મા પાતાના પુત્રની સાથે જ ચાલ્યા ગયા હશે. પણ ના, તેમ નહિ બન્યું. તે જેવા પુત્રના શળ આગળ ગયા કે તુરત તેને તમ નાહુ બન્યું. તે જેવા પુત્રના રાળ આગળ ગયા કે તુરત તેને મૂર્છા આવી ગઇ. ઘણીક મેહેનતે, પુષ્કળ આસનાવાસના કરીને તેને સાવધ કરી, રડતા કકળતા રથમાં બેસાડ્યો, ને કુંવરના શખને પણ રથમાં મૂકીને રડતા કકળતા સૌ નગર તરફ ચાલ્યા. શોહેરમાં પહોંચતાં તા સર્વત્ર હાહાકાર વર્તાઈ રહ્યો. રાણી માથું અને છાતી કૂંટવા માંડી, કુંવરનું માથું ખાળામાં લઇ અખંડ અશુ-ધારાએ મહા કલ્પાંત કરવા માંડી. વિવિધ પ્રકારે પુત્રના ગુણાને સંભારીને વિલાપ કરતાં તે માતપિતાનાં ચક્કુઓમાંથી નીર પણ स्वारान विवाप हरता ते मातापताना चक्कुणामाधा नार पेखु णूटी पड्यां, ने अश्रुने ठेडाचे रहतनी धाराणा वहेवा मांडी. छखी छखी प्रधारे सर्व मंत्रीणा वगेरेणे आसनावासना इरी, तेसने कराड शांत पाड्यां, ने मरनार राकपुत्रना शरीरने अशिहाह इराज्ये। ते पछी ते पुत्र वियोगधी महा शांड सागरमां पडेबां हपती ओडबां अट्बां केवां थह गयां. माटे। समुद्र पख् सूडाई क्य तेवा निःसासा नाभतां अन्न कण त्याग हरीने महा उन्टे हिवस निर्शन મન કરવા માંડ્યાં, ને આખરે તેમને કશું ન સૂઝતાં શાકમાં ને શાક-માં જ તેમણે દેહના અંત આણવાના નિશ્ચય કીધા. રાજસસા

બંધ થઇ ગઇ, શેહેરમાં સઘળે હરતાળ પડી, ને રાજા રાણીના શોકને લીધે આખા નગરમાં સર્વત્ર શોક જ વર્તાઈ રહ્યો. ઘણાક કાળ વાંઝિયાપણું ભાગવવા છતાં છેવટે મહા પરિશ્રમે ઈ ધર કૃપાથી અમૂલ્ય પુત્ર રત્ન સાંપડેલું, તે ચાર દિવસના ચાંદરણાંની પેઠે સુખના આભાસ દેખાડીને, પાછું છીનવી લીધું, એ શું સંસાર માહિત માત પિતાનાં દૃદયને એાછું કંપાવના છે ? આ કારણથી રાજદર- ખારમાં તો શું પણ શેરીએ, ચોઠે, માહાલ્લે ને ઘેરેઘર શોક સંતાપે નિવાસ કીધા.

એવામાં એક મહર્ષિ પ્રતા કરતા તે નગરમાં આવ્યા. તેમની અર્ધ્યપાદ્યાદિકથી પૂજા કરીને રાજા નિઃસાસા નાખતા તેમની: આગળ ખેઠા. ત્યારે ઋષિએ પૂછચું કે, "હે રાજા! તું આમ શાક-સિંધુમાં ડૂબેલા જેવા કેમ દેખાય છે? હું જાણું છું કે, એકના એક પુત્રના મરવાથી શાક થાય; પણ તારા જેવા વિચક્ષણ, વિદિત: મનુષ્યા એવી અનિત્ય વસ્તુપર સદા કાળ શાક કરતા નથી. એ અવિદિતનું કાર્ય છે. આ સંસારમાં કાેઇ કાેઇનું સગું નથી, કાેણ કાના આપ અને કેાલુ કાના પુત્ર છે? પાતપાતાના ઋણાંનુબંધે સહુ લેગું મળે છે, ને નિમિત્ત કર્મ પૂરું થયે પાતપાતાને રસ્તે પહે છે, તેમાં હર્ષ કે શાક શા માટે કરવા ? આપણા દેહ આત્માની સાથે હમ્મેશાં ૯૯ સંબંધ ધરાવે છે, તેને પણ મૂકીને આત્મા ચાલ્યા જાય છે. ને આટલાં ખધા દિવસ સુધી તેની સંગે રહી અનેક પ્રકારનાં સુખ ભાગવ્યાં તેની કશી દરકાર કરતા નથી, તા પછી ખીજાની શી વાત ? જે એ યુત્ર તારા હતા, તા તું પહેલે વાંઝિયા કંહેવાતા હતા, તે વખતે તે કર્યા ગયા હતા ? અને અભાર તને મૂંકીને તે કેમ ગયા ? કેમ કે જે પાતાનું છે તે તા સદા પાતાની સંગ જ રહે છે; પાતાને મૂકી એક ડગલું પણ તે કયાંઇ દૂર જતું નથી. આ દેહ, ને અવતાર ધારણ કરાવનારાં પ્રારબ્ધા પણ પાતાનાં નથી, કેમકે તેઓ પણ ભાગવાઈ રહ્યા પછી સમૂળાં નાશ થઈ જાય છે; માટે પાતાના કહેવા યાગ્ય તા આત્મા ને આત્મા જ છે. કે જે સર્વદા અખંડ નિર્વિકાર અને અવિનાશી છે. માટે હે રાજન્! જે લોકા મહા મૂર્ખ છે તેઓ જ અનિત્ય વસ્તુપર પ્રીતિ

કરે છે; તેથી તું પુત્ર શાકના સર્વથા ત્યાગ કરી સાવધ થા. તે પૂર્ણ-ક્રમ પરમાતમાં, કે જે નિત્ય, શાશ્વત, અખંડ, અને પૂર્ણાનંદર પ છે, તેની સાથે દઢ પ્રીતિ કર; કારણ કે, તે જ માત્ર તારા-પાતાના કહેવા યાગ્ય અને સદા સંગે રહેનારા છે, અર્થાત્ આત્માની સંગે સદા સર્વદા માત્ર આત્મા જ રહે છે; અને તેને ઇચ્છનારા આ સંસારનાં દેખીતાં સારાં પણ પરિણામે દુ:ખરવપ નિવડનારાં શુદ્ધક સુખાને કાઇ વાતે ઇચ્છતા જ નથી, કારણ કે, એના (આત્માના) અખંડ સુખાને ઉપયોગ લેવાને જેઓનું મન તલ્પી રહ્યું છે, તેઓ સંસાર સુખાને કશા પણ પદાર્થમાં ગણતા નથી; અને તેઓ વિષય સુખાન સેવન માટે અવિનાશી સુખ ગુમાવતા નથી. એ પ્રમાણે તે મહાત્માએ અનેક પ્રકારે તેને સદ્ધાધ દીધા, તેથી તે રાજાના શાક ઘણીક રીતે શાન્ત પડ્યો. ગુરુના ઉપદેશના પ્રતાપ જ એવા હાય છે કે, તે કર્ણદ્વારાએ અંતઃકરણમાં જતાં અંતરનાં પાપાને ધાઇ નિર્મળ કરે છે, અને પૂરી કરી તેવા ઉપદેશની ઇચ્છા ઉત્પન્ન કરે છે. પછી ઋષિ, જેવા ઉભા થઇને જવાની ઇચ્છા કરવા લાગ્યા કે, તુરત રાજ લાંબા થઇ તેમના ચરણમાં પડી વિનતિ કરવા લાગ્યા કે, "હે દયાળ! હવે આપ એક ઘુંટડા જ અમૃત પાઇને કેમ જાઓ છા ? તૃષાતુરને જલદાન કરનારાએ જ્યાંસૂધી તેની તુષા છીપે ત્યાંસુધી જળ પાલું જોઇએ કેમ કે થાડું જલપાન તૃષા વધારીને શાષ પાંડ છે. એકાદા ધુંટડા પાવા તે કરતાં તા ખિલકુલ . પાલું જ નહિ એ વધારે ઉત્તમ છે. માટે આપનું ઉપદેશરુપ અમૃત હવે મારી તૃષા છીપે ત્યાંસુધી પાએા. હે ગુરુદેવ! હું આપને શરેલું છું. આ શાકરુપી સમુદ્રમાં ડૂંએલાને હાથ પકડીને કિનારાપર લાવનાર આપજ છા, માટે મને શરેલું રાખીને સંસાર ત્રાસથી સર્વ વાતે અલય કરા." એ સાંલળી ઋષિને દયા આવી અને તેમણે કહ્યું, "હે રાજન્! તારી પૂર્વની એડ ઘણી ઉત્તમ છે, પરંતુ એક પુત્રના શાકથી તું હાથે કરીને દુઃખી થતા હતા તે જાણીને હું અહીં આવ્યા છું અને એ તારા મિથ્યા શાક દ્રર થવાથી હું ण्डु संतेषपूर्वे मारा आश्रमे लड છું. પણ तारी જિજ્ઞાસા, तत्त्वेा-પદેશ શ્રવણ કરવાની છે, તાે હવે તું મારા આશ્રમપર આવજે;

કારણ કે વિરક્ત પુરુષાએ એક દિવસ ઉપરાંત વસ્તીમાં રહેલું જોઇએ નહિ. આ નગરથી ઉત્તર દિશાએ, ગંગાના તટપર થાઉક દ્ર પર્વતની તળેટીમાં મારા આશ્રમ આવેલા છે, જ્યાં હું નિરંતર સમાધિસ્થ રહ્યા કરું છું." એટલું કહી ઋષિ, રાજાની પૂજાના અંગી-કાર કરીને ત્યાંથી આશ્રમે પધાર્યા.

ખીજે દિવસે પ્રાતઃકાળમાં સ્નાન સંધ્યાદિક કર્મથી પરવારી રાજા અધારવઢ થઇને તે મુનિ પાસે જવા નિકળ્યા, ને ઉપવન એાળંઘી મહા વનની સરહદ ઉપર ગયા એટલે તેને ગંગા તટપર પવનની સાથે અથડાતાં આશ્રમનાં ગગનગુંખિત વૃક્ષા દેખાયાં. તેને આધારે ચાલ્યાે ચાલ્યાે તે આશ્રમમાં ગયાે તાે તે સુંદર આશ્ર-મની અપ્રતિમ શાભા જોઇ તેને ખહુ આનંદ ઉત્પન્ન થયા. સુંદર યુષ્પા તથા ફળાવાળાં સુશાભિત વૃક્ષા મંદમંદ વાયુને લીધે લેહેકી રહ્યાં છે; તેઓપર અનેક જાતનાં પક્ષીએ મધુર વાણીથી કલરવ કરી રહ્યાં છે; તે જેતાં સાંભળતાં તેને અંતઃકરણમાં ખહુ જ હર્ષ ઉત્પન્ન થયા. એ સર્વ શાભા નિરખતા તે પર્ણક્રુટીમાં ગયા તા આશ્રમની ખરાખર મધ્યમાં આવેલી એક પર્ણશાળામાં પૂર્વોક્ષ્ત મહાત્મા, ભગવન્નામાચ્ચારણના ધ્વનિ કરતા ખેઠા હતા, તેમના દર્શન થયાં. ઘણાક મુમુક્ષુ શિષ્યા તેમની આસપાસ નાના પ્રકા-રના પ્રશ્નો કરી, પાતાની શંકાએાનું સમાધાન કરતા હતા. જ્ઞાનસિંહે ગુરુચરણમાં સાષ્ટાંગ નમસ્કાર કરચા. પછી ગુરુએ તેને શુદ્ધ સત્વગુર્ણી જિજ્ઞાસુ જાણી "अंह ब्रह्मास्मि" એ મહા વાકયના ઉપદેશ કરીને પાતાના શિષ્ય કર્યો. પછી ત્યાં થતી જ્ઞાન ગાષ્ટિથી પરમ આનંદ પામી સર્વે મુમુક્ષુએ৷ સાથે રાજા પણ ગુરુની આગ્રા લઈ ચાલી નિકળ્યા, અને ગુરુ વાકયતું મનન કરતા કરતા ઘર આવ્યા. જેને જ્ઞાન રસની પ્રાપ્તિ થાય છે, તેને તે સિવાય બીજીં કશું મીઠું લાગતું નથી. જ્ઞાનસિંહ પણ ગુરુના ઉપદેશ ઉપર માહ પામીને નિયમ પૂર્વક તેમની પાસે જવા લાગ્યા અને પ્રતિ દિવસ આત્મતત્ત્વના ઉપદેશ સાંભળીને મહા જ્ઞાની થયા. પાતે ગુરુ પાસે તત્ત્વ કથા શ્રવણ કરવા જાય અને ત્યાંથી ઘેર આવી પાતાની સ્ત્રીને તે સર્વ વાતના ઉપદેશ કરે, તેથી ભક્તિમતિ પણ દેહાભિમાન છોડીને તથા સર્વ શાક તજી દઇને પરમ જ્ઞાની અનતી ગઈ.

પુત્ર પુત્રને ઢેકાણે ગયાં, અને ગુરુ કૃપાથી બંને દંપતી અહંતા મમતા રહિત થયાં. ઉભયના અંતઃકરણમાંથી શાક દુઃખના સમૂળા નાશ થઇ ગયા, અને તેએ પરમ આનંદથી નિત્ય નિત્ય ચન્દ્રની ચઢતી કળા પેરે, વધતા જતા પ્રેમથી ગુરુની સેવા કરવા લાગ્યાં, અને પ્રજા એ જ પાતાના પુત્રા તથા પુત્રીઓ વગેરે સંતતિ છે એમ માની પ્રેમથી પ્રજાતું પાલન કરવા માંડ્યું. નિત્ય શ્રવણ કરેલાં ગુરુ વાકચાનું તેઓ સારી પેઠે મનન કરતાં હતાં, અને નિત્ય શ્રવણ કરેલા અધ્યાત્મ વિષયનું મનન કરતાં ઉપજેલી શંકાએનનું ખીજે દિવસે ગુરુ પાસેથી સમાધાન કરતાં હતાં. એ જ હમ્મેશાં તેઓના ઉદ્યમ થઇ પડચો. એક દિવસે ગુરુ મહારાજાએ ઉપદેશ કરતાં એમ કહ્યું કે, "મુક્તિ પામેલા (જીવન્મુક્ત થયલા) પુરુષ આત્માનુલ-વજન્ય (આત્માને એાળખી તેના અનુભવથી થયલા) સુખમાં મથ થઇ જાય છે. ત્યારપછી તેને સંસારના મિથ્યા વિષયા તરફ અના-દ્દર આવી જાય છે." એ સાંભળીને જ્ઞાનસિંહ તે દિવસે તા ત્યાંથી દ્યેર આવ્યા, પણ તે વાકયનું મનન કરતાં તેને શંકા ઉઠી કે, "અર એવું તે આત્માનુલવ સુખ કેવું હશે, કે જેમાં મુક્તજના સદા જ લાભાઇ રહે છે, ને મુમુક્ષુઓ જેની નિરંતર ઇચ્છા કરે છે?" પછી **થીજે દિવસે તે શંકા ગુરુને નિવેદન કરતાં ગુરુએ વિચાર કીધા** કે, "આણે પૂછ્યું તે જે કે ચથાર્થ છે, પરંતુ તેનું સમાધાન માત્ર માં ઢેથી કહેવા વહે જ થઇ શકશે નહિ, માટે પ્રત્યક્ષ પ્રમાણથી તેની શંકાનું સમાધાન થવું જોઈએ. એમ ધારીને ગુરુએ તેને કહ્યું, "વત્સ ગ્રાનસિંહ! તેને ધન્ય છે કે તેને આવી શંકા ઉત્પન્ન થઇ! તારી ર્હું શી પ્રશંસા કરું ? પણ આ પ્રક્ષ, ગુરુ વાક્ય મનન કરવાનું માેટું પૂળ છે. પરંતુ હે ખાપ! એનું સમાધાન હું પાતે કરીશ નહિ. અહીંથી તું વિષ્ણુપુરી પ્રત્યે જા, ત્યાંના વિષ્ણુપતાપ નામના મહાપ-રાકમી રાજા મારા શિષ્ય છે, તે તારું સર્વ રીતે સમાધાન કરશે.?"

ગુરુની આજ્ઞા થવાથી જ્ઞાનસિંહ ઘેર આવ્યા અને બીજે દિવસે રાજ્યકાર્યભાર પાતાના વિશ્વાસુ પ્રધાનાને તથા પુરાહિતાને સાંપી તેઓને પ્રજાપાલનની સારી રીતે ભલામણ કરીને, રાણી સહવર્ત-માન, સુખપાલામાં બેસી, વિષ્ણુપુરના રસ્તા લીધા. માર્ગમાં અનેક

१४ १०५

વના, પર્વતા, નદીએા, શેહેરા વગેરે સૃષ્ટિ રચનાતું અવલાકન કરતાં. કેટલેક દિવસે તે સૈન્ય સહિત વિષ્ણુપુર નજીક જઇ પહોંચ્યા. વિષ્ણુપ્રતાપ, ગુરુ કૃપાથી સાક્ષાત્ પરણદ્વારુપ થયા હતા. તેથી તેણે આગળથી યાગ મળવડે જાણી લીધું હતું કે, જ્ઞાનસિંહ આત્માનુભવ-જન્ય सुणनुं स्वरूप जाण्वाने पातानी तरह आवे छे. ज्ञानसिंहना આવતાં જ તે પંચરંગી સૈન્ય તયાર કરાવી અહુ ઠાઠમાઠ સાથે તેની સામા સત્કાર કરવાને આવ્યા. વિષ્ણુપુરના ઉપવનમાં તેઓને પર-સ્પર લેટ થઇ. પરમ આદરપૂર્વક પાતાના ગુરુ લાઇને વિષ્ણુપ્રતાપ નગરમાં તેડી લાવ્યા, ને એક સુંદર મહેલમાં સૈન્ય સહિત તે દંપ-તીને ઉતાર્યા, પછી નાના પ્રકારનાં પકવાના તયાર કરાવી તે સૌને જમાડ્યાં, ને તેઓ માર્ગના શ્રમથી નિવૃત્તિ પામ્યાં એટલે વિષ્ણુ-દત્તે તે દંપતી પાસે આવી વિવેકયુક્ત વાણીથી તેમને પૂછ્યું, "હે ક્ષત્રિય કુલ શાલન જ્ઞાનસિંહ! આપને અહીં સુધી શ્રમવહે પધારી અમારા દેશ તથા ગૃહને પાવન કરવાની મતિ કેમ ઉપછ! આપ ભલે પધારચા. આપે અહીં પધારીને મને કુથાર્થ કીધા છે, માટે હવે જે આગ્રા હાય તે સેવક પ્રત્યે કહા." એ સાંભળી ગ્રાનસિંહ એાલ્યા, "હે સત્કરત! હે ભૂપતિ! હે વિખ્યુપ્રતાપજ! લગવન સ્વરુપ મહર્ષિ કૌષ્ડિન્ય, જે જગદુદ્ધારક છતાં તમારા તેમ જ અમારા દેહના રવામી તથા ગુરુ છે, તેમણે મને આપની સેવામાં માકલ્યા છે અને કહ્યું છે કે, વિષ્ણુપ્રતાપ તારી સર્વ શંકાએ! તું સમાધાન કરીને તને યથાર્થ રીતે અધ્યાત્મ જ્ઞાન સમજાવશે; તે ઉપરથી હું આપની યાસે આવ્યા છું; અને હે મહાત્મન! આત્માનુલવજન્ય સુખ કેલું છે ? એ જાણવાની મારી ઇચ્છા છે." તે સાંભળીને વિષ્ણુપ્રતાપ બાલ્યા, "પ્રિય ખાંધવ, સ્થા ઘર તેમારું જ છે; માટે સર્વે વાતે મન સ્થિર કરી નિ:શંક થઇને, અત્ર રહેા. આપની શંકાઓ સર્વ રીતે ગુરુ કૃપાથી હું નિવારણ કરીશ." પછી વિષ્ણુપ્રતાપ પ્રતિ દિન તેને એકજ આસને જેકે લઇ જમવા બેસે, સાથે લઇ રાજસિંહા-સને વિરાજે, વાડી, ખગીચા વગેરમાં પણ સાથે જ કરવા જાય. એ પ્રમાણે તેની સાથે વિશુદ્ધ-અલેદ ભાવમય એકતાથી વર્તવા

<sup>\*</sup> એક ગુરુના શિષ્ય હોવાથી વિષ્ણુપ્રતાપે એ પ્રમાણે સંબાધન કરીને કહીં છે,

क्षाण्या. के विष्णुप्रताप, हे के महा ज्ञानी तत्त्ववेत्ता, वेह वेहांग पारंगत करने सर्व लिन्दं बहा के न्याये हरीने आणा करातने अहारूप काणुवाथी सर्वनी ७पर समान ६ष्टि राणनारा-अलेहपणुं यथार्थ रीते काणुनारा है।वाने क्षीये साक्षात् भीके कनह क है।यनी शुं रेतेवा प्रतापी हतो. तेणे ज्ञानसिंहनी शंहा निवारणु हरवाने। ७पाय हरवा मांद्रथी.

તેણું પાતાના નગરથી સુમારે એ ત્રણ કેાશ દ્દર આવેલા પાતાના વિલાસ કુંજમાં, જ્યાં એક સુંદર મેહિલ ચણાવ્યા હતા, ત્યાં ત્રયાદશીને દિવસે, મધ્યાહને, સર્વ જાતનાં પકવાનના તથા બીજાં અનેક પ્રકારનાં ઉત્તમ સ્વાદિષ્ટ અન્ના તયાર કરાવવાની કાર્યભા-રીઓને આગા આપી. એકાદશી વત કરનારને દશમીને દિવસે એકટાણું અને દ્વાદશીએ પારણું કરવાના નિયમ હાય છે, પરંતુ વિષ્ણુપ્રતાપે એવા યાગ સાધ્યા હતા કે, જેથી દશમીને દિવસે જ્ઞાનસિંહથી કંઇ કારણને લીધે જમાયું નહિ. ખીજે દિવસે એકા-हशी हती ने त्रीके हिवसे वामनद्वाहशी हती तेथी बागबागट त्रण ઉपवास थाय अने ठेठ त्रयेाहशीने हिवसे पार्णुं थर्ध शहें स्थित लेग आव्या. विष्णुप्रतापे आवा येाग आगणथी लाणीने क अदेशक तेरसने हिवसे मध्यार्ने रसार्ध तयार थाय स्थिती आज्ञा आपी राणी हती. नीति वयन छे हे, "अन्नाद्भवंति भ्तानि अन्नने આધારે પ્રાણ છે," માટે ત્રણ દિવસના સામટા ઉપવાસ થવાથી श्राधार प्राणु छ, माट त्रणु हिनसना सामटा उपपास वपाय श्रानिसिंहना भारमा ते। भाडुणव्याडुण थर्ड रह्यो; पण् पाते ते परम वेष्णुव-सगवत्परायणु हता, नियम प्रमाणु वत करनारे। हता. तेणु निराहार रहीने त्रणु हिनस सगवन्नामान्यारण करता पूर्णु डीधा. त्रयोहशीना प्रातःक्षण थये। भेटसे विष्णुप्रताप तथां ज्ञानसिंह, स्नान संध्याहि आह्निकथी परवारी तथार थया, भने સુખપાલ સજ્જ કરાવી કેટલાક કાર્યભારીઓ સાથે વેલા વિલાસ-કુંજ તરપૂ પ્રયાણુ કર્યુંઃ તડામાર કરતાં વાહના મધ્યાહન થતાં પહેલાં ત્યાં પહેાંચ્યાં, રસાઇ પણ તયાર હતી. રાજાને જમવા ખેસવા માટે જે ચાક તયાર કરી રાખ્યા હતા, તેમાં ચાકરાએ ચપાચપ રંગાેળાઓ પૂરીને સુવર્ણના ખાજક હાળી દીધા, સુવર્ણનાં જળપાત્રા

તથા ઉપપાત્રા શીતળ જળ ભરીને દરેક આજઠની આજુએ મૂકી દીધાં, દરેક ખાજઠની આગળ સનને અત્યંત આનંદ પમાડનારી સૌગંધિક અગરતગરની ખત્તીએ ધરી દીધી, અને બીજી સર્વ સામગ્રીએા પણ સજજ કરીને ચાકરા ખાજાપર ઉભા રહ્યા. તુરત નાના પ્રકારનાં પકવાન્ના તથા બીજી સામગ્રીઓથી ભરેલા રતન-જિંદત સુવર્ણના થાળાં દરેક ખાજક આગળ ગાેઠવી દીધા. તે પછી વરદી પહેાંચતાં જ સર્વ સાથસહિત અંને રાજવીરા, પીતાંખર ધારણ કરી તયાર થયેલા જ હતા, તે ત્યાં આવીને ખાજ દાપર વિરાજી ગયા. જ્ઞાનસિંહ તા એક ક્ષણ પણ ખીજા કાઇની સાથે બાલ્યા વગર, કિવા નજર સરખી પણ કાઈ તરફ ફેરવ્યા વગર એક ચિત્તે માટા માટા કાળીઆ જ ભરવા મંડી ગયા. અને લગભગ અર્ધ ઉપ-રાંત જમી રહેવા આવ્યા ત્યારે મધ્ય જળ કરવા માટે માત્ર મુખ ઊંચું કીધું. પછી અનેક પ્રકારનાં હાસ્યવિનાદ કરતાં સા કા જમી તૃપ્ત થયા, અને હાથ મેહાં પ્રક્ષાલન કરીને ઉઠ્યા, એટલે સેવકાએ કેસર કસ્તૂરી આદિ પદાર્થોથી ભરેલાં પાન ખીડાં લાવી સાને આપ્યાં. પછી વસ્ત્રા સજ એકાંત બેઠકમાં સા વિનાદ કરતા બેઠા, એટલામાં વિષ્ણુ-પ્રતાપે આગળથી કરી રાખેલી ગાેઠવણ પ્રમાણે એક મંત્રીએ સવિનય પૂછ્યું, " લાઈએા ! આજે લાજન કરતી વખતે આપ-ણુને કેવા આનંદ પ્રાપ્ત થયા હતા?" ત્યારે સાના ખાલતાં પહેલાં જ્ઞાનસિંહ જ તુરત ખાલી ઉઠયા કે, "અરે! શું આજના આનંદ ? અહા ! તેનું વર્ણન કાેણ કરી શકે એમ છે ? તે તાે માત્ર હું અને આ સો જમનારા પાતપાતાના મનમાં જ જા-ણતા હૅરો. મારી શક્તિ કાેઈ પણ કાળે એને વર્ણવી શકવાની નથી કે એ આનંદ આવા અને આટલા હતા! મારી જિહવે-ન્દ્રિય, જેના દ્વારા મને એ આનંદ થયા, તે પણ એને વર્દ્ધી શકવાને કાઇ કાળે સમર્થ થઇ શકે એમ નથી. જ્ઞાનસિંહ આમ બાલ્યા તેનું કારણ એ હતું કે, તે પાતે ચાર દિવસના ભૂખ્યા હતા તેથી તેને જમતાં જે લહેઝત પડી હતી તે ખીજા સા કરતાં અધિક જ હતી.

તે પછી એક બીજા દિવાનખાનામાં નાના પ્રકારની મખમલની

તળાઇએા બિછાવેલા સુવર્ણના પલંગા તઇયાર હતા તેમાં સા જરાક વાર આંડા થયા. \* અને ત્રિજે પહાર ઉઠી મુખ પ્રક્ષાલન કરીને સા એકત્ર થયા ત્યારે તંબાળીએ, કેસર, કસ્તૂરી, બરાસ, એલચી વગેરે પદાર્થી નાખી અનાવેલાં નાગરવેલનાં પાનનાં ખીડાં લાવીને હાજર કર્યાં, જેના મુખવાસ કરી સા ગપાટા મારવા ખેઠા. એટલામાં રાજાના માળીએ ગુલાળ, માગરા, ચંબેલી વગેરે સુગંધી યુષ્યાના તારાઓ તથા હારા લાવીને દરેકના કંઠમાં આરાપણ કરી. દીધા. તે પછી એક અત્તરિયા ઉભા હતા, તેણે તુરત પાતાના અત્તરના દાખડા ઉઘાડચા ને અનેક પ્રકારનાં એક કરતાં એક ઉત્તમ अत्तरेा, अत्तरहानीमांथी तेमना शरीरेापर नांभवा मांउथां. અનુક્રમે ગુલાખ, માગરા, ચંબેલી, જાઇ, ખસ, અંખર, મલિયાગર, કેવડા વગેરે ઋતુને અનુસરતાં ઊંચામાં ઊંચાં અત્તરાની સુગંધથી પ્રાહુણાઓને તહીન કરી નાખ્યા. આ સર્વથી એકાએક હરખાઇ જ્ઞાનસિંહ બાલી ઉઠયા કે: "અહા:! હા:! હા:! લાઇ વિષ્ણુપ્ર-ताप! आले ते। तमे भारी परे। णागत हरीने भने आनंहना સમુદ્રમાં છેક જ ડૂખાડી દીધા છે ?" એ સાંભળી વિષ્ણુપ્રતાપ ખાલ્યા કે, " પ્રિય બંધુ! એવા તે શા તમને આનંદ થાય કે, તેનું કંઇક પણ વર્ણન તા કરી ખતાવા, તે વિના અમે જાણીએ કેમ કરીને કે આ આનંદ આવા છે?" ત્યારે જ્ઞાનસિંહ બાલ્યા કે, "શું એ આનંદ કહેવાને કાઇ પણ શક્તિમાન્ થાય ખરું ? એ તાં માત્ર મારી નાસિકા ઇંદ્રિય જ જાણે છે."

ત્યારપછી વિષ્ણુપતાપે સવિનય વિજ્ઞાપના કરી કે, " હવે ઠંડો પહાર થયા છે માટે ચાલા આપણે બાગમાં કરવા જઇએ." સૌ ઉડીને ઉલા થયા અને બાગમાં ચાલ્યા. બાગની શાલા તા વળી કંઇ અપ્રતિમ જ હતી. તે સઘળી શાલાનું યથાર્થ વર્ણન કરવું એ અશક્ય છે, પરંતુ સંક્ષેપે વર્ણવીએ તાપણ દિવસના દિવસ વીતિ જાય માટે એટલું કહેવું ઘણું છે કે, તેમાંનાં જલાશયા, ફલ તથા પુષ્પવાળાં વૃક્ષા, તેઓપર કલ્લાલ કરતાં પક્ષીએા, પિજરાએામાં પુરેલાં તેમ જ છૂટાં કરતાં અનેક દેશાંતરમાંથી આણેલાં અનેક

<sup>\*</sup> જમ્યા પછી ઘાડીક વાર ડાર્બુ પડ્યું દળાવીને સુર્વું એ ગુણુકારક છે.

જાતનાં પ્રાણીએા, ભાગમાં કરવાના નાના પ્રકારના માર્ગા, દ્રાક્ષના તથા યુષ્ય વેલીઓના ખીલેલા માંડવાઓ, તેમાં પ્રતી ગાઠવેલી સુંદર ખેઠકા, ખીજી મનને આનંદ આપે એવી કુંજોની જુદી જુદી રચના જોતા જોતા તેઓ ફરતા ફરતા એક દ્રાક્ષના માંડવાની નિચ જઇ પહોંચ્યા. તેની તળેની શીતળ એઠકમાં સા એસી ગયા. જે જે કંઇ કરવું હતું તે સઘળાની તૈયારી રાજાએ પ્રથમથી જ કરી રાખેલી હતી, માટે પૂર્વાપર આપેલી આજ્ઞા પ્રમાણે; વગર કહ્યે પોતાનું કાર્ય બજાવવાને સમય પ્રમાણે સા હાજર થવા લાગ્યા. તેઓ બેઠકમાં બેઠા હતા એટલામાં ત્યાં એક વિલક્ષણ યુરુષ હાજર થયા, ને રાજાને આશીર્વાદ દઇ તુરત પાતાની માયિક વિદ્યા દેખડાવવા માંડી. એકાએક સાની નજરમાંથી તે ખાગ, એઠક અને મેહેલ સર્વે અદશ્ય થઇ ગયાં, અને એક તેજના અંખાર તેમના સામે ખડા થયાે. આ તેજપુંજમાંથી અંજાઇ જઇ તેઓ આંખા મીચી દઇ ફરી ઉઘાડવા જય છે તેટલામાં એક અત્યંત मुंहर नगर तें भाना जीवामां आव्युं. तेना हे भाव, तेना विस्तार, તેની અંદરનાં સુવર્ણમય અને રત્નજિંત અવર્ણનીય શાભાવાળાં ક્ષુંદર મંદિરા, તેમાં આનંદલેર ફરતાં દિવ્ય સ્વરં પવાન્ તેજસ્વી नवयौवन स्त्री पुरुषा, त्यांना राजनी लव्य राजसला, तेमां विराज-નારા મહાન્ દેવર્ષિઓ, દેવતાએ સરખા વીરપુરુષા, તેમાં નાચ કરતી લાવણ્યવાળી ગુણિકાએા, વગેરે સર્વ ઇન્દ્ર સમાન વૈભવ નિર-ખીને, શું આ ઇંદ્રપુરી જ હશે કે? એવું પ્રત્યેક જેણે અનુમાન કર્યું. એટલામાં તે નગર એકાએક અદશ્ય થઇ ગયું અને તેમની દૃષ્ટિ આગળ ખીજી જ લબ્ય શાેલા ખડી થઇ! તેમાં આગળની ઈંદ્રપુરીની શાભા કરતાં પણ કંઈ વિલક્ષણ પ્રકાર જોવામાં આવ્યા તે દેખવામાં તા સૂર્ય કે ચંદ્ર એકના પ્રકાશની જસ્તર નહતી, કારણ કે ત્યાં વસનારા પુરુષાનાં મસ્તકામાં આવેલા મહા તેજસ્વી મર્ણિઓના પ્રકાશ સર્વત્ર ફેલાઇ રહ્યો હતા. એટલું જ નહિ પણ ત્યાંનાં મંદિરા પણ મણિમય જ હતાં; તેમાં સ્વતઃ તે જ પલકારા મારી રહ્યું હતું. તેથી પ્રકાશ માટે દીપક વા ખીજા કાઇ તેવા જ પદાર્થની કશી જસ્તર જણાતી નહતી. તેમાં વસનારા પુરુષા કાઇ

યંગ્રમુખવાળા, કાઇ દશ મુખવાળા, કાઇ સા મુખવાળા ને કાઇ કાઇ તા સહસ મુખવાળા જણાતા હતા. તેઓ ઘડીકમાં સર્પનું રવય ધારણ કરતા હતા, તા ઘડીકમાં દિવ્ય પુરુષ જણાતા હતા. તેઓની સીઓનાં સ્વરૂપસાંદર્ય આગળ તા કામદેવની સ્ત્રી રતિ પણ લજ્જા પામે એમ હતું. તે નાના પ્રકારનાં દિવ્ય વસાલંકારા સજ રત્ન હિંદાળા ઉપર એઠી એઠી હીંચકા ખાતી હતી અને તેઓની આસપાસ તેઓના જેવી હુજારા દાસીએ સેવામાં ખડી ને ખડી રહેતી હતી. ચામેર પરમ વૈલવ દર્ષિગાચર થતા હતા. આ સર્વ જોઇને "અરે! શાસ્ત્રમાં કહેલી રચના મળતી આવે છે માટે આપણું આ નાગ લાકમાં તા નથી આવ્યા કે!" એમ આશ્ચર્ય સહિત સૌ કાઇ અનુમાન કરવા લાગ્યા થાડી ક્ષણમાં ત્યાં એક નૂતન કાતુક જોવામાં આવ્યું. તે પાતાળ (નાગલાક) ને વિષે આવેલા એક મહાતેજસ્વી મંદિરમાં રત્નજડિત હિંદાળા ખાટપર એક અતિ સુંદર માહિની સ્વરૂપ, લાવણ્યવતી સુંદરીની સાથે બેઠેલા એક પાતાના એાળખીતા રાક્ષસ પુરુષને, દિવ્ય શણુગાર ધારણ કરીને, આનંદમાં વિલાસ કરતા, જ્ઞાનસિંહ જોયા એને ધારી ધારીને लेथे। ते। ते पाताना भरण पामेक्षा युत्र क हते। ते लेध ज्ञान-સિંહ પરમ આનંદમાં ગાંઢા થઇ એકાએક બાલી ઉઠયા કે, ' અહા ! મારા પ્રિયપુત્ર, તું આવાં અનુપમ અને અલભ્યસ્થાનને વિષે કેવી રીતે આવી ખેઠા છે ? શું તને તારાં વિયાગી માતપિતાનું સ્મરણ થતું નથી ? " એ સાંભળીને પેલા વિલાસી પુરુષે પ્રત્યુત્તર દીધું કે, "રાજા ! પુત્ર કાને કહાે છાે ? તમારા ગુરુજનાં વચન વીસરી ગયા ? શું તમને પાછું અજ્ઞાન ઉપજયું ? કે અવિદ્યાએ चित्रा १ हुं ते। मिण्डिशीव नामने। नाग छुं, ते सात्र तसारा पूर्वना सत्क्षमेंथे। तसने, पुत्र विथागद्वारा ज्ञान आस करवाने क तसारे त्यां अवतर्थे। हते। अत्र पुत्र केण् ने पिता केण्डिश अत्र ते। पिता अपिता छे, साता असाता छे, दे। अदेव છે, વેદશાસ્ત્ર અવેદશાસ છે, ચાંડાળ અચાંડાળ છે, સાધુ અસાધુ છે, તપસ્વી અતપસ્વી છે, પ્રાહ્મણ, ક્ષત્રિય, વૈશ્ય શુદ્ર એમાંતું અત્ર કંઇ નથી; અત્ર પુરુષપાપ કશાના સ્પરા નથી, અત્ર સર્વે

કામનાથી તરી જવાય છે; અત્ર દેશ કે દેશ નથી, દેશની દેશનો લોપ થતા નથી, જોવા ન જવાનું કંઇ નથી; અત્ર સર્વ અલેદમય છે. આ જ નાગલાક, પ્રદ્રાલાક, અક્ષર લાક, એજ પૂર્ણ છે, પૂર્ણથી પણ પૂર્ણ છે, એમાંથી પૂર્ણ ખને છે ને એ પૂર્ણનું પૂર્ણ જ રહે છે. તમે વિનાશી સંસારની માહિની મૂકી દઇને પ્રદ્માનંદ જેવા અખંડ સુખની જ ઇચ્છા કરા. આટલી વાતચીત થઇ એટલામાં તો તે સઘળા દેખાવ લય પામ્યા. સા પાછા ચકિત થઇ ગયા અને ગ્રાનસિંહ જાણે ઊઘમાંથી એકાએક ઝખકીને જાગ્યા હાય તેમ આશ્ચર્ય પામ્યા, અને તે મનમાં ખેદ કરતા બાલ્યા: "અહાહા! મારા જોવામાં આ શા ચમત્કાર આવ્યા! અરે હજા સુધી જેનું સમરણ થઇ આવતાં વારંવાર મારા પુત્ર, પુત્ર, કહી હું રહતા હતા તેણે મને શું કહ્યું ? અહા! મારા મિત્રની કૃપાથી કેવા ચમત્કાર મારા જેવામાં આવ્યા. આજે તે માણુ ચીવના કહેવાથી મારા મહામારા જેવામાં આવ્યા. આજે તે માણુ ચીવના કહેવાથી મારા મહામારા જેવામાં આને સંસારાશક્તિ સમૂળ નાશ થઈ ગઇ! વાહ! મારા મનના આનંદની વાત હું કોને કહું ? મારી નજરે જે જે આનંદ પ્રદ વસ્તુ જોવામાં આવી, તેનાથી થયલા અવર્ણીય આનંદ માત્ર મારું એત: કરતા જોવામાં આવી, તેનાથી થયલા અવર્ણીય આનંદ માત્ર મારું એત: કરતા જોવામાં આવી, તેનાથી થયલા અવર્ણીય આનંદ માત્ર મારું એત: કરતા જોવામાં આવી, તેનાથી થયલા અવર્ણીય આનંદ માત્ર મારું એત: કરતા જોવામાં આવી, તેનાથી થયલા અવર્ણીય આનંદ માત્ર મારું એત: કરતા જોવાકરણ જ જાણે છે."

એમ કરતાં સંધ્યાકાળ થવા આવ્યા એટલે સર્વે મંડળી ત્યાંથી ઉઠીને કરતી કરતી પાછી રંગમેહેલમાં આવી. આ વખતે લાજન તૈયાર હતું તેથી સા વાળુ કરવા ઉઠયાં, ને જેને જે લાવ્યું તે જમી લીધું. (કારણુ કે ખપારે તેઓ સારી પેઠે જમ્યા હતા.) તે પછી વસ્ત્ર ખદલી પાન સાપારી લીધાં, એટલામાં જેડેના દિવાનખાનામાંથી તખલાં, તંખુરા, સારંગી, વીણા વગેરે વાદ્યા સજજ થવાના સ્વરા સંભળાવા માંડયા. અને વિષ્ણુપ્રતાપે સાને દિવાનખાનામાં લઇ જઇને ચાય્ય આસને એસાડયા. દિવાનખાનાને ખહુ જ ઠાઠથી શાણુગારવામાં આવ્યું હતું અને ત્યાં અપ્સરાઓ નૃત્ય કરવા માટે તત્પર થઇને બેઠી હતી, તેમાંથી રાજની આજ્ઞાથી એકેકીએ અનુકમે નૃત્યના આરંભ કર્યો, અને જીદી જીદી સરગમો, કચતરંગા, તીલાનાએ વગેરેના આલાપ કરીને ગાયનના

<sup>\*</sup> પ્રા. ર્રા, ग, म, प. ધ ની, એ સાતે સ્વરાનો નામાના પ્રથમ અક્ષરા છે, જેને ટુંકમાં બાલવા માટે સરગમ, સારીગમ, વગેરે કહે છે.

આરંભ કીધા. એક કરતાં એક અધિક સૌન્દર્યવતી તે લલનાઓના મનાહર આલાપ, ઘુઘરાના ઠમકારા, તખલાની તાલ, સારંગી, બીણાં ઈત્યાદિના અંતઃકરણમાં આરપાર નિકળી જનારા મધુર સ્વરાના રણુકાર કરતાં અને નૃત્ય કરતાં કરતાં 'વારાંગનાઓએ હાવલાવ, કટાક્ષ પ્રહાર વગેરેથી આખી સભાને દિહ્મૂં કરી મૂકી. પછી ભેરવી, કલ્યાણ, બિહાગ, ટાડી, કાનરા વસંત વગેરે સમયને અનુ-सरता रागा तें का को अंध पंछी को छं की वी दीते आक्षाप धरीने ગાયા કે જેથી વિષ્ણુપ્રતાપ વિના સર્વ પુરુષા માહિત થઇ ગયાં. હે વત્સ! સંગીત એક એવી વસ્તુ છે કે જેથી જહ ખુદ્ધિનાં પશુએા પણ વશ થઇ જાય છે, તાે પછી સંપૂર્ણ રસ સમજનારા પુરુષનું શું કહેવું ? હવે આ ગાયનાથી ઉત્પન્ન થયેલા માહ, અને વિષ્ણું પ્રતાપે વાળુ કરવા પછી પાનમાં ખવરાવેલી કામાદીપન ગ્રુટિકા, के अनेना केडिं। भार पाउवाथी, ज्ञानसिंख तदन डाभविवश थर्छ ગયા, ને ખાલી ઉઠયા કે, " અહા ! વિષ્ણુપતાપ, હવે હદ થઈ રહી. આ આનંદ મારા હૃદયમાં સમાતા નથી, હવે સમાપ્ત કરા. " तरत गायन अंध थयुं, ने सौ सुवा माटे जूहा जूहा ग्यारडाग्यामां વિખરાઇ ગયાં.

ગ્રાનસિંહની સ્ત્રી લક્તિમતીને, આગળથી જ વિષ્ણુપ્રતાપે દાસીઓ સાથે શેહેરમાંથી આગમાં તેડાવી હતી, તે પણ સમન્યસર આવી પહોંચી અને કામવિવશ થયેલા ગ્રાનસિંહ જેવા નિર્માણ કરેલા વિલાસગૃહમાં જઇને સ્ત્રો કે તુરત તે નાના પ્રકારના હાવલાવ કરતી તેના પલંગપર જઇને તેના ચરણની સેવા કરવા લાગી. ગ્રાનસિંહને એટલું જ જોઇતું હતું. આ વેળાએ તે આનંદના મધ્ય ખિંદુપર હતો.

ખીજે દિવસે સંધ્યાકાળ વાળુ કરીને ચંદ્ર ઉદય થયા પછી સૌ અગાસીપર એકત્ર થયા ત્યારે, જ્ઞાનસિંહે વિષ્ણુપ્રતાપને કહ્યું, "લાઇ, આપ હવે મારી શંકાનું નિવારણ તે કયારે કરશા ? આપે તા મને આ સર્વ માયામાં જ કસાવવા ધાર્યો હાય એમ લાગે છે; કારણ કે આપને ત્યાં આવ્યા પછી અત્યાર સુધીમાં મેં કેવળ માયિક પદાર્થામાં જ રમણ કીધું છે; અને

११३

હુમણું પણ માત્ર માચા, માચા ને માચા જ હું નજરે નિરખું છું. જ્ઞાન ૄૈસંબંધી પવિત્ર વાર્તા તાે વિસારી જ મૂકી છે. " એ સાંભળી વિષ્ણુપતાપે હસીને કહ્યું, "મહાત્મા જ્ઞાનસિંહ, એ તમે શું કહ્યું.? શું હજુ સુધી તમારી શંકા નિવારણ થઇ નહિ? તમે પરમજ્ઞાની છતાં આટલી અધી વાતાપરથી કંઇ સમજી શકયા નહિ; અને ઉલટા માયાને નિંદવા મંડી ગયા એ શું ? પણ ભાઇ! એ માયા શું એટલી ગધી ધિક્કારવા જોગ છે? મહાત્માં પુરુષ જ્ઞાની કહેવાય છે તે શાને લીધે ? એ માયા ન હાત અને તેમાં લપટાયા ન હાત તા પછી પુરુષે વિરક્ત કાનાથી થવાનું હતું ? જ્ઞાની થવાની શી જર<sub>ૂ</sub>ર હતી ? દીવાના આડું કશા-યતું અંતરપટ હાય તા અંધારું પહે છે, ને તેથી તેને કારે ખસે-ડવાના ચત્ન કરવા પહે છે, પરંતુ તે ન હાય તા નિર્મળ દીપક પ્રકાશી જ રહે છે, એટલે શાના અંધકાર પહે ? અને શું દૂર કર-વાની જરૂર પહે? માટે પ્યારા ગાંધવ, સંસારની માયા પ્રાણીને સાવધ અને જ્ઞાની કરનાર છે, (જો તેઓનાં પરિણામ ઉપરથી જે ગહણ કરવાની ખૂર્આ છે તે જાણી લઇ તેના સદુપયાગ કરવામાં આવે તા). માટે માયાના અજ્ઞાનપણાથી તિરસ્કાર કરવા નહિ. તેમાંથી તેા ઘણુંક જાણવાનું અને સમજવાનું મળે છે. અત્યાર સૂધીમાં જે જે મહાન્ જ્ઞાની પુરુષા થઇ ગયા છે, તે તે સઘળા પ્રથમ માયામાં લપટાયા હતા, અને તે માયાને સન્માર્ગ ભાગવતાં જ તેઓ જ્ઞાની થયલા છે. સંપૂર્ણ વિષયમાં રંગાઇ ગયેલા જ્ઞાનીનું જ્ઞાન-૮૯-કાઈ વાતે ન ચળે એવું હોય છે. એ માયા ત્રિગુણ છતે સમસ્ત જગતની કલ્યાણ કરનારી છે. હિર હરાદ પણ એને જાણી શકતા નથી એવી અપાર છે, સર્વની આશ્રયી છે, આ અખિલ જગતના અંશ છે, અગ્યાકૃત ને આદ્ય છે, પરમ પ્રકૃતિ છે. તે મહાવતવાળી, મુક્તિદાતા, પરમવિદ્યા, ઇન્દ્રિયાને સુનિયત કરી, સમસ્ત દેષથી નિર્મુક્ત કરનારી, ને મુનિજનાને સેવવા ચાગ્ય છે; કેમકે એ માયા, જ્ઞાનીનાં ચિત્તને પણ ખલાત્કારે આકર્ષણ કરી, મહામાહમાં નાં બી દે છે. પણ તેમાંથી અવિદ્યારુપી તિમિરપ-ટને દૂર ખસેડી જ્ઞાનરુપી સુર્યના પ્રકાશ આપનારી પણ એ જ

છે. એ દરિદ્રોને ચિંતામણિ જેવી છે, એ માયા મિથ્યા છે, આદિએ નથી, અંતે નથી, વર્તમાનમાં નથી, મિથ્યા છતે સત્ય सासे छे, योना क तमायों वियार धीधा हात ते। तमारा प्रश्नतुं ઉત્તર આપાઆપ મેળવી શકયા હાત." એમ કહીને વળી તે બાલ્યા, "ભાઇ, એ ખધું તાે ઠીક, પણ ગઈ કાલે શી શી મઝા તમારા જોવામાં આવી ? એ સંબંધે તા આપેલું વાતચિત જ કરવી ભૂલી ગયા. ' એ સાંભળી જ્ઞાનસિંહ બાલ્યા, '' અહા! કાલની વાત તે શી કરવી? ची रंगनां चटेंं ते। हाले व वही गयां. भित्र, हाले ते। तमे મારી પાંચે ઇન્દ્રિયાને આનંદથી તૃપ્ત કરી દીધી હતી. ભાતભાતનાં સ્વાદિષ્ટ લાજના, સૌગંધિક યુષ્યા, અત્તરા, અપ્સરાએાનાં તૃત્યા, ગાયના અને આલિંગના, એ વગેરેથી મારું મન આખી રાત અને હિવસ આનંદના સમુદ્રમાં જ તરતું હતું. હજી પણ તે આનંદસાગ-સ્ની લહેરીઓ કાઈ કાઇ વખતે મને સાંભરી આવે છે, ત્યારે તે સારા મનને પુલકિત બનાવી મૂકે છે. અને અરે! હું બલી કેમ ગયા ? પેલા માયાવી ખેલે તા વળી હદ્ જ વાળી દીધી હતી. અહા ! ઘેર ખેઠે સ્વર્ગ અને પાતાળના દિવ્ય લાકનાં પ્રત્યક્ષ દર્શન થયાં એ શું થાેડી વાત છે? વળી વિષ્ણુપ્રતાપજી, એક વાત તાે તેમાં મેં એવી જોઇ કે તેથી થયલું આશ્ચર્ય મને જન્માજન્મ યાદ રહેશે; કારણ કે તે મનાહર અને આનંદપ્રદ અદ્દલુત દેખાવ મારા હૃદયમાં આળેહુળ ચિતરાઈ રહ્યો છે. ભાઈ! તેમાં મારા મરી ગયલા પુત્રને મેં જેયા, ને વળી તેની સાથે કેટલીક વાતચિત પણ કીધી. અહા! એ સંબંધે મને જે આનંદ થયા તેના વિચાર તમે જ કરા. એ પ્રમાણુ જિહ્વા, નાસા, ચક્ષુ, શ્રોત્ર અને સ્પર્શેન્દ્રિય-ત્વચા, એ પાંચે ઇદ્રિયા હજુ સુધી તે સમયના સુખમાં લહેરીયાં લે છે."

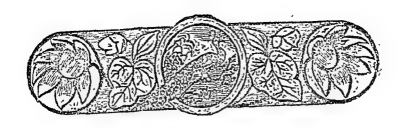
એ સાંભળી વિષ્ણુપ્રતાપ એાલ્યા, "તમે કયારના, આનંદ થયા આનંદ થયા, અનંદ થયા આનંદ થયા, અને મુખ મુખ કરી રહ્યા છે, પણ એવું તે મુખ કેવું હતું તે મને જરાક સમજાવશા." ત્યારે ગ્રાનસિંહ કહ્યું, "તે મુખ તે હું કેમ કરીને વર્ણવું? મારા મનમાંએ નથી વર્ણવાતું, તા પછી હું વાણીએ કરીને તમને કેમ કરી કહી શકું? જમવાનું મુખમાત્ર જિહ્વા જ જાણે છે; મુગંધથી જે લેહેજત આવી તે

મારી નાસિકાને જ ખખર છે; ગાયનથી જે આનંદ થયા તેના ભાગી તા કાન જ થયા છે: એ પાંચે જ્ઞાનેંદ્રિયાને થયલું સુખ માત્ર તેઓ જ જાણું છે. મારાથી તાે શું પણ હું જાણું છું કે આપણા ગુરુજથી પણ એ સુખાનંદનું વર્ણન થઈ શકલું તદ્દન અશકય છે." "અસ, ખસ, હું એટલું જ જાણવા માર્ગુ છું. હવે તમારા મનમાં નિશ્ચય થયા કે, ઇન્દ્રિયજન્ય અલ્પસુખને પણ જ્યારે તેના લાકતા વર્ણવી શકતા નથી, ત્યારે કેવળ નિર્વિકાર આત્મા, કે જે અતીં-द्रिय (हश धन्द्रियाधी लाणी शक्षय निष्ठ स्मेवा स्थवा ते। हशे ઇંદ્રિયાની ઉપર સત્તા ચલાવનાર) છે, તેનું યથાર્થજ્ઞાન થવાથી જે અપાર આનંદ થાય છે તેનું સ્વરુપ વર્ણવવાને કાેેે સમર્થ હાેય ?" એ સાંભળીને ગ્રાનસિંહ કહ્યું; "ત્યારે શું આત્માનુભવજન્યસુખ કેવળ અવર્ણનીય-અનિર્વચનીય જ છે ? અહા! હવે હું યથાર્થા સમજયા, રે સમજયા અહા! ધન્ય, ધન્ય! જેમ, ઉદાર ચમત્કાર-વાળા, સદાચાર વિહારવાળા મુગેન્દ્ર યાંજરામાંથી છૂટી જાય છે,. તેમ હું જગમાહથી, તમારા પ્રતાપે છૂટી ગયા છું." એટલું કહીને જ્ઞાનસિંહ, તુરત આસનપરથી ઉઠયા અને વિષ્ણુપ્રતાપના ચરણમાં પડી તેને દંડવન્નમસ્કાર કરીને હર્ષાલિંગન દીધું, તેના અભ્યાસન ચાંગ વધારે દઢ કરવા માટે અને અતદ્રૂપ ખુદ્ધિના લય કરવા: માટે, સ્વસ્થ થઇને વિષ્ણુપ્રતાપે કહ્યું, ''ભાઈ, જીઓ કે આ આકા-શમાં ખીલી રહેલા ચંદ્ર, તમારા કંઠમાં પહેલી માળામાંનાં માતી, શમાં ખીલી રહેલા ચંદ્ર, તમારા કઠમા પહેલા માળામાના માતા, તમારા હાથમાં રહેલું માગરાનું પુષ્પ અને આ કંદોરામાં ભરેલું દ્વા, એ ચારે વસ્તુઓ આપણે સૌ જાણીએ છીએ કે શ્વેત છે પણ એ કેવાં શ્વેત છે તે કાઇ કહી શકશે ? હું ધારતા નથી; કારણ કે ચંદ્ર જેનું દ્વાય શ્વેત નથી, દ્વાય જેનું માતી શ્વેત નથી, ને માતી જેવા માગરા શ્વેત નથી. એ પાતપાતાના સ્વરુપમાં કેવાં શ્વેત છે તે મનમાં જાણ્યા, સમજ્યા છતાં પણ, કાઇ તેની શ્વેતતા વર્ણવી શકતું નથી. સૌ તે પદાર્થને, આજા પદાર્થોની ઉપમા આપીને કહેશે કે પ્લાણી વસ્તુ પ્લાણા જેવી શ્વેત છે, અને ફલાણા પદાર્થ ફલાણા જેવા શ્વેત છે. પણ ઘી ખાધું તેના કેવા સ્વાદ છે તે ફક્ત ખાનાર જાણશે; લાડુ જમી તૃપ્ત

ચચા, પણ તેના સ્વાદ માત્ર જમનારતું મૃત જ જાણશે; બીજાના કહેન યાંથી તે સ્વાદ કેવા હતા તેના આભાસ પણ મનમાં થશે નહિ. તેવી જ રીતે પરમાતમાનું નિરાકાર નિર્વિકારરુપ, તે ગુરુ શી રીતે વાણીથી કહી સમજાવે ? એ તા માત્ર અધ્યારાપ કરીને (ફલાણું સુખ પ્લાણાના જેવું, ફલાણા આનંદ ફલાણાના જેવા વગેરે) સમ-लवे; पणु को स्वरूपना अनुसव करी, शिष्य लते ते देवाने-જાણવાને સમર્થ થાય ત્યારે જ લેશે અને સુખાનુભવને જાણશે. "परमात्मानुं स्वरूप त्यारे ज समजशे हे आ सुण ते आवुं छे; અને ત્યારે જ જાણશે કે પરમાત્માનું સ્વરુપ તે આવું છે. માટે ટુંકામાં એટલું જ કહેવું ખસ છે કે, ઇંદ્રિયજન્ય સુખા જયારે વાણીથી કહેવાઇ શકાતાં નથી, ત્યારે અતીંદ્રિય આત્માનું સ્વસ્ત્પ, કે તેના અનુભવથી થતું સુખ ને તેથી થતા આનંદ કાઇ વર્ણવી શાકતું નથી. કાઇક એને આશ્ચર્યવત્ જૂએ છે, કાઇક એને આશ્વ-र्यवत् वहे छे, डार्धंड योने आश्चर्यवत् यानुसर्वे छे, डार्धंड એને આશ્ચર્યવત્ સાંભળે છે, કાઇ એને સાંભળ્યા છતાં પણ જાણતા નથી-કાઇ કંઈ કહી શકતું નથી. સા વદે છે, સાંભળે છે, જૂએ છે, અનુભવે છે, પણ કાઇ તે કહી શકતું નથી. એ વાણીથી કેમ કહી शक्षय ? भारे " आत्मान्तभवजन्य सख केवल अनिर्वचनीय छ !"

એ પ્રમાણે જ્ઞાનસિંહની શંકાનું પૂરેપૂરું સમાધાન થયું એટલે ગીજે દિવસે તેઓ સર્વે વિષ્ણુપુર ઉપડી ગયા. ત્યાં કેટલાક દિવસો પર્યંત આનંદથી જ્ઞાનવાર્તામાં કાળ ગાળીને, જ્ઞાનસિંહ, વિષ્ણુપ્રતા-પની આજ્ઞા લઇ સ્વદેશ ગયા, અને ગુરુપ્રતાપે પરમ જ્ઞાની થઇને અવસાને સીસહિત માક્ષને પામ્યો.





## એકવિંશ બિન્દુ.

### જ્યશિવ.

and some

निरुपममनादि तत्त्वं त्वमहामिदमद इतिकल्पनाद्रम् ॥ नित्यानन्दैकरसं सत्यं त्रह्माद्वितीमेवाहम्॥

અર્થ–૭૫મારહિત, અનાદિ, તત્ત્વસ્વરુ૧૫, તું, હું, આ અને તે, એ કલ્પનાર્થી દૂર, નિત્યાનંદ, એક્રસ, સત્ય, અને અદ્વિતીય બ્રહ્મ છે તે જ હું છું.

#### **ラララララモモモモモ**

ન્યું શિષ્ય-હે દીનદયાલ! આપ કહેા છેા કે આ જીવ દેહધારી અને આવેદા-પ્રપંચમાં પચેલા-ચકચૂર થયેલા છે; છતાં જ્ઞાન પ્રાપ્ત થવાથી દેહમાં હોવા છતાં, શિવ-પ્રદ્વાસ્ત્પ થઇ જાય છે; એ સંબંધે મને માટું આશ્વર્થ લાગે છે કે, એમ તે કેવીરીતે ખને?

ગુરુ-વત્સ, એ જીવ અને શિવ આત્મા અને પરમાત્મા, જેમને તું જેવા અજ્ઞાન પ્રાણીઓ જૂદા-દ્વેત-માને છે, એમ તે દ્વેત નથી, પણ કેવળ એકરુત્પ, અર્થાત્ અદ્વિતીય જ છે; ને એ માત્ર ઉપાધિ લેદ કરીને જૂદા જૃદા ભાસે છે. આત્મા સદૈવ એક પરપ્રદ્વારુ પ અને અદ્વિતીય છે અને પ્રારુષ્ધાને અનુસરીને દેહમાં વસવાથી જવ કહેવાય છે; છતાં ગુરુ ઉપદેશ છે કે तत्त्वमांत (પરમાત્મા) તે તું જ છે. એવા ઉપદેશના પ્રભાવથી તે પાતાને, અદ્વન્ લાસ્તિમા "હું પરમાત્મા છું-પ્રદ્વા છું," અર્થાત્ જીવ નથી. એમ સમજવા માંડે છે ત્યારે, તેની વૃત્તિ દેહમાં જ રહ્યા છતાં પણ ફેરગાઇ જાય છે. જે વિકલ્પા થાય છે તે ચિત્તથી થાય છે. ચિત્તાભાવ હાય તા કંઇ નથી. જળને વિષે એાગળી ગયેલા મીઠાના કટકા

આંખે જણાતા નથી, તેમ જ દૃદયમાં પ્રકાશવા છતાં, જે ઇંદ્રિયાથી ચહાતા કે દેખ તા નથી, પણ કેવળ સદ્દગુરુના વચનરસમાં પરમ શ્રદ્ધાથી એકતાર થવાથી ચહાય છે, દેખાય છે, તે જ ખ્રદ્ધા છે. તે અજ્ઞાનપટના અંતરાયથી દેખાતું નથી. પણ જેમ સ્વચ્છ દર્પણમાં મુખ સ્પષ્ટ દેખાય છે, તેમ અધિકારીના શરીરમાં રહેલી ખુદ્ધિને વિષે આત્મા પરમાત્માની એકતા જણાય છે. એ એકતા જણ્યા પછી સર્વ સંશય નિર્મૂળ થાય છે. તે વિષે કર્ણના ઇતિહાસ તેં સાંભળ્યા નહોય તો સાંભળ.

પૂર્વે દ્વાપર યુગના અંતમાં ચંદ્રવંશી શંતનુ રાજને પાંડુ અને ધૃતરાષ્ટ્ર નામના એ પાત્રા થયા હતા. તેમાં ધૃતરાષ્ટ્રના પુત્રા તે ર્ધાર્તરાષ્ટ્ર (કૌરવા) કહેવાયા અને પાંડુના યુત્રા તે પાંડવા કહેવાયા. એ પાંડવા ખરું નેઇએ તાે છ લાઇએા હતા; કર્ણ, અર્જીન, ભીમ, નકુલ અને સહદેવ. પરંતુ લાકા તેઓને પાંચ લાઇજ જાણતા હતા, કેમકે કર્ણ તેઓના માટા લાઇ છે. એ પાંડવાને તેમ જ ખીજા કાઇને પણ ખબર ન હતી. એમ હાવાનું કારણ કર્ણના વિલક્ષણ પ્રકારે થનાર જન્મ જ હતા. કર્ણ, કુંતાની કુમારિકા અલ-સ્થામાં અવતર્થો હતા. કુંતા ખાલ્યાવસ્થામાં પાતાના પાલકપિતા કુંતીલાજ રાજાને ત્યાં રહેતી હતી તે વખતે, તેના પાલકપિતાએ પાતાને ત્યાં કાઇ મહર્ષિઓ, સાધુ પુરુષા વગેરે આવે તેઓની અતિથિ સેવા કરવાનું કામ તેને સોંગ્યું હતું. ત્યાં જે જે ખાદ્યાણા, મહાત્માંઓ વગેરે આવતા હતા તેઓની કુંતા સારા પ્રકારે સેવા કરતી હતી. કાઇક સમયે ત્યાં દુર્વાસા મહામુનિ પધાર્યા. તેની રાત અને દિવસ, કુંતાજી અત્યંત સેવા કરવા લાગ્યાં. દુર્વાસા જયાંસુધી ત્યાં રહ્યા ત્યાંસુધી પરમ પવિત્રપણાથી અને એક નિકાથી આ કુમાારકાને પાતાની અનેક પ્રકારે પરિચર્યા કરતી જોઇ તેનાપર મુનિ ખહુ પ્રસન્ન થયા. પછી કુંતિલાજને ત્યાંથી જતી વખતે મુનિએ તે ખાળાને કહ્યું, "હે કન્યકે, એટા! તેં મારી ઘણી સેવા કરી છે તેથી હું અતિ સંતાષ પામ્યા છું, માટે તારું હું શું પ્રિય કરું ? મારા વિચાર છે કે, તને યથેચ્છ પુત્ર સંપાદન કરવા માટે કેટલાક દેવતાએાના મંત્રા આપું, ને તે દેવના મંત્રાનાં આવાહન કરવાથી, તે તે દેવ તને પ્રત્યક્ષ થઇ, તારી મનઃકામના સિદ્ધ કરશે. પણ

ખરેખરી અડગ્રહ્યુ વગર તારે તે દેવાનું આવાહન તરનું નહિ, અર્થાત્ તારે જે સમયે પુત્ર અવશ્ય થવા જોઇએ એવા પ્રસંપ પ્રાપ્ત થાય ત્યારે જ, એમાંથી ગમે તે દેવનું ગિંતન કરીને તેના, જપ કરવા, એટલે તે પ્રક્રેટ થઇને તેને પુત્ર આપશે." એમ કહી ઋષિએ તેને યમ, ધર્મ, સૂર્ય, વાયુ, ઇંદ્ર અને અધિનીકુમાર, એ પાંચ દેવાના મંત્રોના ઉપદેશ કર્યો અને આશીર્વાદ દઇ પાતે સ્વસ્થાન પ્રત્યે ચાલ્યા ગયા.

દુર્વાસા ઋષિ ગયા પછી એક સમયે કુંતીના મનમાં એવા સંકેહ ઉત્પન્ન થયા કે, જોઉં તા ખરી, ઋષિએ આપેલા મંત્રાથી દેવતાઓ અહીં આવે છે કે નહિ ? વળી શું દિવ્ય લાેકવાસી અમર પુરુષાના આ ભૂમિપર વસનારાં મનુષ્યાને સાક્ષાત્કાર થતા હશે ? એમનાં તેજસ્વી સ્વર્વપા કેવાં હશે." આવા કુત્હલથી તેણે પવિત્ર થઇ એકાથચિત્તે સૂર્યનારાયણના મંત્રના જપ કરવા માંડયા. તે પૂરા થતાં જ થાડીવારમાં તેના એકાંત ભવનમાં ઝળઝળાટ પ્રકાશ થઇ રહ્યો. તુરત પ્રાણીમાત્રના પ્રકાશદાતા આદિત્ય મંડળના અધિ-पति सूर्यहेव तेनी आगण हि०य स्वरूपे आवी ઉसा रहाा. आ સમયે કુંતીના એકાંત ગૃહમાં માત્ર તે અને તેની એક માયાળુ-વિંધાસુ દાસી વિના ખીજાં કાઇ નહતું. એકાએક પ્રકાશ થઇ જવાથી ने अप्रतिम तेलने बीधे अंकाध कर्ध ते अंने कणां આશ્ચર્યથી ચકિત થઈ ગયાં. કુંતા તા નીચું મ્હાં ઘાલી સ્તબ્ધ જેવી થઇ ગઇ. આ બંને ખાળાઓમાંથી કાઇપણ ખાલી શકી નહિ કે સૂર્યના આદરસત્કાર કરી શકી નહિ. અંતે સૂર્ય પાતે જ. પહિલ કરી કહ્યું, "રે ખાલિકે! તેં કિન્નિમિત્ત મારું આવાહન કર્યું છે તે મને સત્ત્વર નિવેદન કર." આ સાંભળી તેમનું આતિથ્ય (પૂજાઆદિ સત્કાર). કરવું તાં એક કારે રહ્યું; પણ કુંતા, ઉલટી ભયભીત થઇ ગઇ અને થરથર ધુજતાં ધુજતાં છે કરજેડીને સૂર્યદેવને પ્રત્યુત્તર દીધું: " મહારાજ, મહાંમુનિ દુર્વાસાએ આપેલાં મંત્રાની પરીક્ષા જોવાના હેતુથી જ માત્ર મેં આપનું આવાહન કર્યું હતું; આપને પ્રણામ કરું છું. હવે કૃપા કરીને આપ સ્વસ્થાને પધારા." ત્યારે સૂર્ય કહ્યું, " સુંદરિ! કાઇપણ સ્થળે મારું ગમન મિથ્યા થતું નથી. તેથી અહીં પણ મારું આગમન (આવવું) વ્યર્થ થશે નહિ, માટે

તારે મારી ઇચ્છાને અધીન થવું જોઈએ." એ સાંભળી કુંતીએ લજનવશ થઇને નીચું મહા ઘાલી દીધું, ત્યારે દાસીએ સાવધ થઇ કુતાને સમજાવી કે, ''બાઇ! તમારાં અહાભાગ્ય છે જે સાક્ષાત્ सूर्यनारायण तमारा सुणनी भागणी करे छे. तमारं सौंहर्य आले સપૂળ થયું છે, ને દુર્વાસા ઋષિના મંત્રાપદેશ પણ આજે સપૂળ चये। छे डे जेथी तमे अने तमारे बीधे में, आ संवितानारायणुनां हर्शन डखां. હवे ते। तमे बळळ मूडी सूर्यहेवनुं आतिथ्व डरी तेमनी आज्ञाने अनुसरा तमारु वय ते ये। ये थये धं छे, परंतु હુલ કુંવારાં છે તેથી મનમાં લજ્જા ધરા છા એ હું જાણું છું; પણ સૂર્યદેવની કૃપાથી સર્વ સારાં વાનાં થશે, માટે કાઈ વાતની ભીતિ ન ધરતાં તેમની આગ્રા માન્ય કરવારુપ પૂર્જા કરા." એમ કહી દાસી આડી અવળી ખસી ગઇ એટલે સૂર્યનારાયણ દેવ જગત્પિતાએ કુંતીની સર્વ મનઃ-કામના પૂર્ણ કરી. પછી તેના આતિથ્યથી પ્રસન્ન થઇ, પ્રયાણકાળે વરદાન આપ્યું કે, "હે સ્ત્રી, મારા પ્રસાદથી તારે એક મહાતેજસ્વી અને પૂર્ણ પરાક્રમી પુત્ર થશે. તેં કુમારી અવસ્થામાં મારી સાથે સંગ કર્યો છે છતાં પણ તારી તે અવસ્થા લ્રષ્ટ થશે નહિ. અને તારા તે યુત્ર મારા અંશ હાવાથી મહાપ્રતાપી થશે." આટલું કહી તુરત સ્ર્યનારાયણ ત્યાં જ અંતર્ધાન થઇને પાતાના લાેકપ્રત્યે પધાર્યા.

કુંતાએ આ વાતથી પાતાનાં મનને કૃતકૃત્ય માન્યું તો ખરું, પણ સૂર્યથી રહેલા ગર્ભને કેવી રીતે છૂપાવવા, તથા લજ્જાનું કેવી રીતે સરક્ષણ કરવું, એ વાતની તેને માટી ચિંતા થઇ; પણ દાસીએ સર્વ વાતની ચિંતાથી તેને મુક્ત કરવાનું વચન આપ્યું, અને તેણે એવી યુક્તિ રચી કે જેથી દશ માસ પુરા થતા સૂધીમાં કાઇને કશા સંશય આવ્યા નહિ; તેમ ળીજા કાઇ પણ મનુષ્યને કુંતાનું મુખ દેખાવા દીધું નહિ. પૂરે દશ માસે કુંતાને પાતાના એકાંત મહિલમાં એક મહાતેજસ્વી, દિગ્ય શરીરવાળા, કુંડલ તથા કવચ-ધારી સુંદર પુત્ર પ્રસભ્યો. પુત્રને જોઇ કુંતા અત્યંત હર્ષ પામી અને તેના હૃદયમાં વાત્સલ્યપ્રેમ ઉભરાવા માંડયા. પાતાના ખાળા-માંથી બાળકને વેગળા કરવા, એ દેહમાંથી આત્માના ત્યાંગ કરવા કરતાં પણ વધારે દુ:ખકારક તેને થઇ પડયું. પણ શું કરે ? કાઇ

१२१

78

પણ ઇતર મનુષ્યને જાણ થતાં જ, આતમા કરતાં પણ વહાલી પોતાની લજ્જાના સમૂળ નાશ થવાના મહાભયથી તેણે તે પુત્રને અળગા કીધા. પછી પાણીમાં તરી શકે તેવા આકાર્ટની પેટીમાં સુવરાવ્યા; અને તે પેટી બંધ કરીને વિશ્વાસુ દાસીને સાંપી અને તેને જણાવ્યું કે, આ આળને નદીમાં વહેતા મૂકી દે. દાસીએ કાઇ ન જાણે તેમ તે પેટી પાતાના નગરની સમીપ વહેતી ગંગા નદીમાં તરતી મૂકી દીધી. કુંતા તા સૂર્યકૃપાથી કન્યાર પ જ થઇ રહી અને તેણે તે સર્વ વાતને સર્વથા વીસારી મૂકી.

ચયાતિ રાજાના અતિ પ્રસિદ્ધ અને મહાપવિત્ર વંશમાં ઉત્પન્ન થયલા સત્કર્મા નામના પ્રતાપી રાજાને અધિરથ નામના એક પુત્ર હता. ते २थ डांडवानी विद्या घणी क ઉत्तम रीते जाणुता डता. ઘણીક વેળા યુદ્ધસમયે માટા મહારથીએા પાતાના રથ હાંકવ માટે તે અધિરથને ખહુ આર્જવ કરીને લઇ જતા હતા. અધિરથ પાતે મહા વીર્યવાન અને ધનુર્વિદ્યામાં કુશળ ચાહો હતા, છતાં धि कागे ते २थ क ढांडवानुं डार्थ डरता ढता माटे तेने सूत (२थ હાંકનાર, सारिश) કહીને जालावता હता. योक हिवसे ते सूत " અશ્વ" નામની નદીના તીરપર સ્નાન કરી પાતાનું આહ્નિક કર્મ કરતા હતા તેવામાં નદીના પ્રવાહ ઉપર તેને છેટેથી કંઈ તરતું આવતું દેખાયું. થાડીકવાર સૂધી તે શું છે એમ જાણવા માટે તે આતુર થઇને જોઇ રહ્યો. ક્ષણુવારમાં તણાતી તણાતી એક વિલક્ષણુ આકારની લંખવર્તૂળ પેટી તેની આગળ આવી, જે જોતાં તેણે કિના-રેથી કૂદકા મારી, તેણે વેગવાળા પ્રવાહમાંથી તે પેટીને ઝડપી લીધી. પછી કિનારે લાવીને જોયું તો તેને સારી પેઠે મજબૂત અંધ કરેલી દીઠી સૂતે તે પેટીને ઘેર આણી, કાઇ ચતુર કારીગર પાસે ઉઘડાવી તાે તેમાં તેણે માેટું આશ્વર્ય જોયું. કવચકુંડળાદિ દિવ્ય અલંકારાવાળા એક દિવ્યસ્વરુ પવાન, તેજસ્વી, તેમ જ નાલચ્છેદન

<sup>\*</sup> સાધારણ રથ હાંકવા જેલું જ કંઇ યુદ્ધ સમયે રથ હાંકવાનું કામ સુલભ નથી. તે વખતે તેા લડનાર યોદ્ધાઓ કરતાં પણ ઉત્તમ પ્રકારનું ચાતુર્ય રથ હાંકનાર સારથિને વાપરવું પડે છે. નહિ તા સારથિની મૂર્ખતાથી ગમે તેવા યાદ્ધો પણ સંકટમાં આવી પડે છે.

ક્રીધા વિનાના, તુરતના જન્મેલા સુકુમારણાળક દૃષ્ટિયે પડયા. તે પગના અંગ્રહા ધાવતા હતા, મંદમંદ હસતા આનંદમાં પહેલા હતા. ભાળકને જોઇ તેને અહુ હર્ષ થયા, અને ઇશ્વરેચ્છાથી અનાયાસે જ તેનીમનઃકામના પૂર્ણ થઇ એમ તેણે માન્યું; કારણ કે હજી સુધી તેણે પાતાને ત્યાં પુત્ર પુત્ર્યાદિ કશી પણ 'સંતતિનું સુખ જોયું નહતું. તુરત તે તેને પાતાની રાધા નામની પતિત્રતા સ્ત્રીની પાસે લઇ गये।, अने ओ णाण पाताने आस थयुं माटे " ध्यारे क आपण्-ने ते पुत्रसावे अर्पण् ध्यों छे, अने ओथी आपण्डं अपुत्रत्व मटी गयुं, ने ढवे आपण्डे पुत्र सुण से।गवीशुं तेथी तुं णूण संसाणधी (छेरके," ओम ४ढी, तेने सें। यो। आ णाणने निरणी राधाने પણ પરાવધિ આનેન્દ્ર વ્યાપ્યા. તે આળકતું મુખાવલાકન કરતાં જ તે હર્ષઘેલી થઇ ગઇ. પછી તેના નાલચ્છેદન કરાવી અધિરથે જાત-કર્મ સંસ્કાર ઘણી ધામધુમ સાથે કર્યો. નામકરણના સમય થયા એટલે તેનું "વસુષેણુ" એલું નામ પાડયું. ઘણાક પ્રેમથી તે તેનું પાલન પાષણ કરતા હતા. તે ખાળક પ્રતિદિન વૃધિગત થયા અને પાતાનાં માતાપિતાને ખહુ આનન્દ આપવા લાગ્યાે. એ કર્ણનાં રુડાં પગલાંના પ્રતાપે, તેની પાલક મા રાધાને એક બીજે ઔરસ પુત્ર પણ થયા, તેનું નામ રાધેય હતું.

આ વસુષે છે કેટલા કારે અને લીધે કર્છું એવે નામે પ્રખ્યાત થયો હતો, પરન્તુ પય: પાન કરાવીને તેનું પાષ્ણું રાધાએ કરેલું હાવાથી રાધય એવે નામે પણુ કવચિત તેને આલાવવામાં આવતો હતો. વળી તેના પિતા સારથિપણું કરતા હાવાથી ખીજા રાજપુત્રા તેને સતપુત્ર અથવા દાસીપુત્ર કહીને પણુ ચીડવતા હતા. કર્ણુ તથા રાધય ખન્ને વયે યાગ્ય થવાથી તેમના પિતાએ ધનુર્વિદ્યા શિખવવાનું ધાર્યું. એ સમયમાં હસ્તિનાપુરને વિષે કૌરવા તથા પાંડવાને, દ્રાણાચાર્ય નામના ધનુર્વિદ્યામાં અતિ કુશળ મહર્ષિ, ધનુર્વિદ્યાનું અધ્યયન કરાવતા હતા. હાસ્તનાપુરનું રાજય માટું હાવાથી, રાજપુત્રાને શિખવવાની શાળા હતી અને તેમાં ખીજા ઘણાક દેશના રાજપુત્રા પણ ધનુર્વિદ્યા ભણવા માટે આવતા હતા. કર્ણના પાળક પિતા અધિરથે પાતાના એરસ તથા અનોરસ ખન્ને પુત્રાને હસ્તિન

तांपुरने विषे गुरु द्रोणायार्थ यासे अध्ययन क्रेवा भूक्या. संघणा રાજકુમારા જો કે એક જ ગુરુ પાસે લાગુતા હતા તથાપિ તેઓ કંઇ એક સરખી જ વિદ્યા સંપાદન કરી શકતા નહાતા. પાંડવા આદિ બીજા ઘણાક કુમારા, જેઓ વિચક્ષણ અને ચપળ હતા તેઓ सौ अरतां तेमां आगण पडता हता, अने द्वेषीक्षा हीरवा, केमने भाटे क भास हरीने गुरुने राभवामां आव्या हता तेकी भियारा ઘણું ભાગે ઢ જેવા જ હતા; કારણું કે અભ્યાસપર ચિત્ત ન દેતાં આગળ પડી ચાતુર્થ દેખાડનારાઓના દ્રેષ કરવામાં જ તેએ। તત્પર હુતા. એ સઘળામાં આપણા આ વસુષેણ (કર્ણ) ખહુ જ ગાલાક નિકળ્યા. પાંડવામાંના અર્જીનની ખરાખરી કર્ણે કરવા માંડી, ને કેટલીક વાતમાં તા અર્જીન કરતાં પણ વધારે ચાતુર્ય દેખાવા માંડયું. सर्जुनपर डीरवाना स्वालाविङ क देव हता अने वणी ते सर्व विद्यामां नियुष्य थवा मांउये। च्येटले तेच्ये। वधारे धर्षा अरता હता; અને આ કર્ણ જ્યારે તેના કરતાં પણ શ્રેષ્ઠ, સર્વ વિદ્યા કુશળ જણાવા લાગ્યા, ત્યારે કૌરવાએ તેને રાજી રાખી તેની સાથે મિત્ર-તા કીધી; કારણ કે અર્જીન જેવા અળવાન્ પ્રતિપક્ષીની સામે કર્ણની સહાયતાથી પાતે ફાવી જવાને ખહુ ઉત્સુક હતા. કોરવાના વડીલ ભાઇ દુર્યોધન, કર્ણની સાથે ઘાડી ગીતિ રાખવા લાગ્યા, ને ઘણીક વાતે તેના સત્કાર કરી પાતાના આશ્રય તળે રાખ્યા. પછી हिवसे हिवस, तेना प्रताप, णाहुणण अने विद्याणणने क्षीधे तेने घणे। वधता करो। लोध, तेमक करासंघ वगेरे माटा राजाओनी साथ तेनी मेत्री थवाथी तेना वग घणे। क माटा थये। छे, अने तेथी तेना (इर्णुना) वर्गना ते ते राजाओ। वगेरे युद्ध प्रसंगे પાતાને ઘણા ખપ લાગશે એમ ધારી, દુર્યોધને એ કર્ણને અંગ દેશનું રાજ્ય આપીને તેના અધિપતિ અનાંગ્યાે. આ તા સાધારણ નિયમ જ છે કે, એકને સામાન્ય સ્થિતિમાંથી એકાએક ઉંચી સ્થિ-તિમાં ચહેલા જોઇ, કેટલાક એાઇી મતિવાળા દુર્જના તેના નિષ્કા-રાષુ દેષ કરે છે. એવી જ રીતે ખીજા રાજાઓએ કર્ણને આમ ઉંચે પદે પહેાંચેલા જોઇને તેના દ્રેષ કરવા માંડયા. કર્ણને અંગદેશનું સ્પાધિયત્ય મળ્યું હતું ખરું, પરંતુ તે નિરંતર હસ્તિનાપુરમાં, દુર્યો

ધનની સાથે જ રહેતા હતા. આ કારણથી તેના દ્રેષ કરનારાઓ તેને (ડરતા હતા તેઓ પછવાડે, અને સમાન હતા તે સન્મુખ રહીને) સૂતપુત્ર, દાસીપુત્ર, રાધેય વગેરે હલકાં વિશેષણાથી ખા-सावता अने चीढवता हता. वणी सीम ते। स्वसावे रीभणी है।-વાથી તેની સાથે વારંવાર ચરભડી પડતા, અને દાસીપુત્ર, દાસી-યુત્ર તેને કહ્યા કરતા હતા. કર્ણ આવા તેજરવી, શૂરવીર અને પરાક્રમી હોવા છતાં, આ વાતથી પાતાના મનમાં ખહું મુંઝાતા હતા, અને ભીમ જેવા તડાકી આચાનાં મહેણાં સાંભળીને ઘણા જ ખેદ પામતા હતા. કાઇ પણ કામમાં કર્ણ આગળ પડીને બાલવા જતા, તા "ખેસ ખેસ, સૂતપુત્ર, જા, જા, દાસીપુત્ર, તું તે શું ખાલે છે? તને તે શા અધિકાર છે? તું શું રાજપુત્રની. ખરાખરી કરવા માંગે છે કે ?" એમ તેને વારંવાર કઠાર વચના કહી, તેની પ્રતિષ્ઠાને હલકી પાડવા મથતા હતા. પાતે પેટીમાંથી ગામ થયેલા અને સારથિના પુત્ર છે એમ તે પાતાના સમજવામાં પણ સારી રીતે જાણતા હાવાથી તે કાઇને કશું કહી શકતા નહાતા, પણ ઉલટાં મહેણાં ટાણાં સાંભળીને તેને મનમાં જ ખળીને ખેસલું પડતું હતું, "અરે, શું હું દાસીપુત્ર છું? રે મને લાેકા સૂતપુત્રે કહે છે? અરે પ્રભુ! હું તે કાેના અને કાેને પેટે ઉત્પન્ન થયલા પુત્ર હાેઈશ? હે હરિ, આ કલંકમાંથી હું કેવી રીતે પાર ઉતરું ? હે દીનદયાળ, આ મહાન્ અપવાદમાંથી આપ મને મુક્ત કરા, હું આપને શરણે હું,' એવી રીતે તે એકાંતસ્થળમાં વારંવાર પ્રભુની પ્રાર્થના કરતા હતા. તે અતુલ પરાક્રમી હતા અને તેના હાથથી ઘણાં જ ચમ-ત્કારિક અને અશક્ય કર્મો સહેલથી ચતાં હતાં. છતાં આ વાત જયારે તેનાં અંતઃકરણુમાં સ્પુરતી હતી ત્યારે સર્વ કાર્યોમાંથી તેના ઉમંગ તદન લાંગી પડતા હતા. આવી રીતે તે મહા કલેશાબ્ધિમાં उणडां भारती हती तेतुं डारण भात्र ये व हतुं है तेने पातानां ખરાં માતપિતાની, અને પાતે કેવી રીતે, કયાં જન્મ્યા હતા તેની કશી ખબર નહાતી.

શ્રીહિર અંતર્યામી અને લક્સવત્સલ છે. પાતાના લક્સને-શરણાગતને દુ:ખ પડ્યું હાય તા તેમને જરા પણ ચહેન પડેતું

નથી માટે તે તેનું દુઃખ દ્વરકરે છે. એ તેમના સ્વભાવ જ છે. વળી પાતે તે સંકટ એવી પરાક્ષ રીતે દ્વર કરે છે કે, મનુષ્યના મનને કંઇ આશ્ચર્ય માનવાનું કારણ મળે નહિ. હવે કર્ણની શર-ાગાગતિ ધ્યાનમાં લઇ તેનું સંકટ સહજ રીતે દ્વર કરવાની પુરુષા-ત્તમ ભગવાન્ શ્રીકૃષ્ણચંદ્રની ઇચ્છા થઇ. આ સમયે કૌરવ અને પાંડવા વચ્ચે રાજસંગંધે ઘણાક કાળથી વિગ્રહ ચાલ્યા આવતા હતા. કૌરવા સર્વ રાજ્ય પચાવી પડીને પાંડવાને તેમાંથી થાડા ભાગ પણ આપવાને કેવળ નારાજ હતા, અને તેથી જ તેઓએ પાંડવાને દ્યુત રમાડીને વનમાં હાંકી મૂકયા હતા. આટલાે અધા અન્યાય પાંડવાથી સહન થઇ શકતા નહતા, માટે તેના અંતઃકર-ણમાં હવે એ જ રમણ કરી રહ્યું હતું કે યુદ્ધ કરલું, કૌરવાના પરા-જય કરવા અને રાજ્ય મેળવવું. પણ પહેલાં કૌરવાને સામલેદ ઇત્યાદિ યુક્તિઓથી સમજાવવા; એવા વિચાર થયા; અને તેમ કરતાં તેઓ માને નહિ તા પછી દંડ દેવા આવા વિચારથી તેઓએ -રાજ્યનીતિનિયુણ તથા પાતાને નિરંતર સહાય કરનારા અને લાહ લડાવનારા શ્રીકૃષ્ણુચંદ્રને હસ્તિનાપુરને વિષે સામ (વિષ્ટિ–સમજા્તિ) જીરવા સારુ માકલ્યા. ભગવાનને તા "એક પંથ ને દા કાજ" એમ આ સમયે હતું. પછી કૌરવાની સભામાં જઇ શ્રીકૃષ્ણે ધૃતરાષ્ટ્ર, દ્રાેણાચાર્ય, કૃપાચાર્ય, લીષ્મપિતામહ, શકુની, કર્ણ ઇત્યાદિ મહો-પુરુષા, કે જેઓ સંભાના પ્રમુખ નરા હતા તે સૌના સાંભળતાં, शत स्राता सिंहत हुर्योधनने विधविध प्रकारे पांउवा साथ कैंडय કરવા માટે સમજાવ્યા, ઘણાંક લય અતાવ્યા, છતાં તે દુષ્ટાએ માન્યું નહિ, અને અમે પર્ણ પાંડવા સાથે યુદ્ધ જ કરશું, પણ પાંડવાને ભાગ આપીશું નહિં એમ છેવટે જણાવ્યું. આથી કાેધ કરી શ્રીકૃષ્ણ હસ્તિનાપુરથી ઉપપ્લવ્ય ગામ જવા માટે ચાલી નિક-જ્યા. આ વખતે ભીષ્મપિતામહ આદિ સર્વ શિષ્ટજના તથા કર્ણ, દુર્યોધનાદિ કૌરવા વગેરે સૌ, ભગવાનને વળાવવા માટે ચાલ્યા. શહેર ખહાર નિકળ્યા પછી ઘણેક દ્વર સુધી સૌ ભગવાનના રથની સાથે, તેમની બેઠે વાતા કરતા ગયા, એટલે ્શ્રીકૃષ્ણે સૌને વિનય પૂર્વક આગ્રહથી પાછા વાળ્યા, પણ એકલા કર્ણને મંપાછા વળવા

માટે આજ્ઞા આપી નહિ. તે તેમના સંગમાં જ ચાલતા હતા. છતાં વળાવનારાઓથી રથ કેટલેક છેટે પડી ગયા એટલે શ્રીકૃષ્ણે ક શિવ હાંક મારીને પાસે એલાવ્યા, અને મેમપૂર્વક રથમાં એસાડી લીધેન્, પછી સારથિને દાડા ધીમે હાંકવાની આજ્ઞા આપી, ભગવાને કર્ણ સાથે અનેક પ્રકારે વિવેકવચનાથી વાતચિત કરવા માંડી, શ્રીકૃષ્ણે કહ્યું:-

" હેં કર્ણ, હું જે કંઇ બાેલું છું તે સાવધપણાથી શ્રવણ કર. ભાઇ, તું મારી સાથે શાે સંબંધ ધરાવે છે, તે તું કાેના યુત્ર છે તેની તને ખળર છે? તને લાેકા જે નામથી બાેલાવે છે, જેથી તારું અપમાન થાય છે અને જેને લીધે તું નિરંતર ખેદ જ પામતા રહે છે તે હું સારી પેઠે જાણું છું. પણ લાઇ, તું જ્યાં સૂધી તે વાતથી અજાણુ છે ત્યાં સૂધી તારા તે કલેશ સટવાના નથી. તેં દુર્યો-ધનના આશ્રય કીધા છે, અને તું પાંડવા સાથે વૈરલાવથી વર્તો છે, પણ વાસ્તવિકપણે જેતાં તેમ કરવું એ તને સર્વથા અયાગ્ય છે. તું એમ સમજે છે અને માને છે કે, તારા સંબંધ-નિકટના સંબંધ કૌરવામાં છે ને તેથી તું કૌરવના પક્ષ કરે છે, અને પાંડવ તારા શત્રુ છે એમ માની તેઓની ઉપેક્ષા કરે છે, પણ જાણ કે તું પાંડ-વાના સગા લાઇ થાય છે; તારા જન્મ મારી ફાઇ કુંતાના ઉદ્દરથી થયા છે અને તું તેના જયેષ્ઠપુત્ર છે, એમ તું સાંભળીશ ત્યારે તને આશ્ચર્ય થયા વિના રહેશે નહિ. અમારું સંપૂર્ણ વૃષ્ણિકલ તારા માતૃપક્ષનું છે, ને સર્વ પાંડવા તારા સગા લાઇએ છે. તું યુધિષ્ઠિ-રના માટા લાઇ છે એવું જયારે તેના સમજવામાં આવશે ત્યારે તેને અપાર આનંદ થશે અને તે પાતાના સર્વ બંધુસહિત તારા સેવક થશે એટલું જ નહિ, પણ લીમ વગેરે તને દાસીયુત્ર, સૂત્યુત્ર વગરે કહી ચીઢવે છે, તેઓ તારી ક્ષમા માંગી, તને પાંડવ કરીને કહેશે એટલું જ નહિ, પણ તારું પૂજન કરશે." એ સાંલળી અઘા-પિ પર્યંત જે કર્ણ, મહા કલેશસમુદ્રમાં ડૂબેલા હતા તે એકાએક મહાહર્ષમાં આવી ગયા, અને શ્રીકૃષ્ણને પૂછવા લાગ્યા કે, "હે શ્રીકૃષ્ણ, આપ એ શું બાલ્યા? શું હું કુંતાપુત્ર છું? અહા! તે કેવી રીતે? હે પ્રભુ, કૃપા કરીને મને તે વૃત્તાંત સંભળાવા." પછી શ્રીકૃષ્ણે, કુંતાને પેટે કુમારી અવસ્થામાં તે કેવી રીતે પ્રગટયો હતા,

તથી અધિરથને હાથ કેવી રીતે તે આવ્યા હતા, એ વગેરે સર્વ લળી વૃત્તાંત યથાર્થ રીતે કહ્યો અને પછી કહ્યું કે, "હે લાઇ, હવે સું તારા મનને નિશ્ચિંતપણે શાંત કર. તને લાકા રાધેય કહે છે, પણ તું રાધેય ન છતાં કૌતેય જ છે. તને સૂતપુત્ર કહેનારાઓના મ્હામાં ધૂળ છે, કેમકે તું સૂતપુત્ર નહિ પણ સૂર્યપુત્ર છે." પાતાના જન્મનું સર્વ પૂર્વ વૃત્તાંત સાંભળી, કર્ણના સર્વ શાક મટી ગયા ને તે આનંદસાગરમાં તરવા લાગ્યા. પછી પાતે જો કે ખરી રીતે પાંડવાના બાતા અને કુંતીપુત્ર છે માટે તેઓને જ અનુસરનું જોઇએ, એવી શ્રીકૃષ્ણની સમજણ સ્વીકારી. પરન્તુ અધિરથ અને રાધાએ પાતાનું પાલન કર્યું છે માટે તેઓની જ સેવા કરવી, એ. પાતે યાગ્ય ગણ્યું. વળી દુર્યોધનને જ સાહાય્ય કરલું અને તેના જ આશ્રયમાં રહેલું, એમ પાતે ઘણા કાળથી વચનથી બંધાઇ ચૂકેલા છે માટે હવે તેથી પૂરી જવું એ સજ્જન પુરુષનું લક્ષણ નથી. માટે કારિ ઉપાચે પાતાનાથી પાંડવાના પક્ષમાં જઇ શકાશે નહિ, વગેરે ખાળતાથી શ્રીકૃષ્ણનું સમાધાન કરી, તેમને દંડવન્નમસ્કાર કરીને તેમનાથી જૂદા પડયા. કેટલાક સમય પછી કુરુક્ષેત્રવિષે કૌરવ પાંડવનાં ચુદ્ધમાં તે, નારાયણ સારથિ છે જેના એવા નર (અર્જીન) ને હાથે, મરણ પામ્યા હતા.

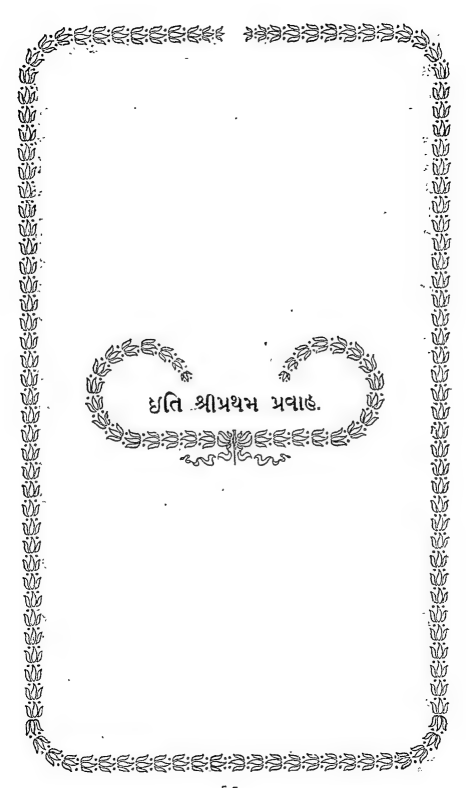
હે વત્સ! (ગુરુ શિષ્યને કહે છે) આ ઇતિહાસપરથી તારા સમજવામાં આવ્યું હશે કે આત્મા પ્રકારન પજ છે; છતાં પોતાને જીવ માનવાને લીધે નાહનાં પ્રકારનાં કલેશ ભાગવે છે, પણ જયારે તે ભ્રમના નાશ થાય છે ત્યારે તે સાપ જાણે છે, કે હું દેહ નથી હું પુરુષ અથવા તા સ્ત્રી નથી, તેમ હું દશ ઇન્દ્રિયરન પ નથી, પરંતુ હું ગુણરહિત સત્ ચિત અને આનંદમય પ્રદારન પ છું. જેમ કર્ણ, "હું રાધેય–દાસીપુત્ર છું, સ્ત્રતપુત્ર છું" એમ જાણી મહાકલેશ ભાગવતા હતા, તેને શ્રીકૃષ્ણે તેની ઉત્પત્તિ કેવી રીતે થઇ તેના ઇતિહાસ કદ્યો ત્યારે કર્ણના મનની ખાતરી થઇ કે, હું કંઈ દાસીપુત્ર નથી, તેમ સારથિપુત્ર પણ નથી, પણ હું તા કુંતાપુત્ર ને પાંડવાના સહાદર છું, આવી તેની વૃત્તિ થઇ ગઇ, ને તે સર્વ કલેશમાંથી મુક્ત થયા. પુરુષ જયારે પાતાના થઇ ગઇ, ને તે સર્વ કલેશમાંથી મુક્ત થયા. પુરુષ જયારે પાતાના

#### જીવશિવ.

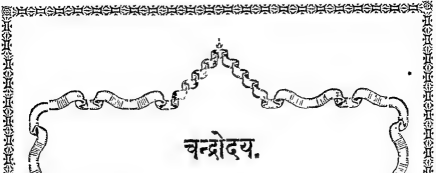
ખરા સ્વરુપને જાણે છે ત્યારે તે દેહાદિક ઉપાધિમાં રહ્યા છતાં પણ પાતાને તેનાથી ભિન્ન માને છે અને તેની વૃત્તિ ફેરવાઇ શિવ (પ્રદ્યા) મય ખની જાય છે, ને તે જીવનમુક્તપણાનું સુખ ભાગવે છે. જીવ પાતે જ પ્રદ્યા છે. આ વિસ્તીર્ણ જગત જ પ્રદ્યા છે. પણ જયાં સુધી પુરુષ આ દેહને ભજે છે–જે દેહ તા શખવત છે–ત્યાં સુધી તે કલેશને પામે છે, અને જન્મ મરણાદિ વ્યાધિશ્રસ્ત રહે છે, પરન્તુ જયારે તે સ્વસ્વરુપને જાણે છે ત્યારે સર્વ કલેશથી મુક્ત થઇ, અર્થાત્ પાતાના દેહાદિક સ્વરુપમાં આરાપિત કરેલી–થઇ ગયેલી–આભા-સરુપ વસ્તુનું નિરાકરણ કરે છે ત્યારે, તે પૂર્ણ અદ્ભય ને કિયારહિત પરપ્રદ્યા જ રહે છે.

इति श्रीनंदनंदनपादारविंदमिछिंदेन देशाईक्वछोत्पन्नेन स्थैरामस्रोतन इच्छारामेण विरचिते चंद्रकांते तत्त्वज्ञानपूर्वकसंसारोद्धार पुरुपार्थनामा प्रथमः प्रवाहः





# दिन्द्र के हिन्द्र एक इतीय प्रवाह—चेतन्य.



उत्तिष्टत, जागृत, प्राप्य वरात्रिबोधत ।

खरस्य धारा निशिता दुरत्यया दुर्गम्पथस्तत्कवया वदन्ति॥

અજ્ઞાનરું.પી નિદ્રામાંથી હઠીને આત્મજ્ઞાનના અભિમુખ થાવ! અને મહાત્માંઓની પાસે જઇને આત્મસ્વરું.પને બહોા! કારણ કે તીકણ, દુર્ગમ અને દુરત્યય એવી ઇરીની ધારા જેવા જ્ઞાનમાર્ગ પણ તીકણ, દુર્ગમ અને દુરત્યય છે, એમ સર્વજ્ઞ મુનિએા કહે છે.

#### अनपेक्षितगुरुवचना सर्वोन्ग्रंथीन्विभेदयति सम्यक् । प्रकटयति पररहस्यं विमर्शशक्तिनिजा जयति ॥

ગુરુનાં વચનની અપેક્ષા નહિ રાખનારી, સર્વ શ્રેથિઓનું સારી રીતે ભેદન કરનારી, એવી પાતાની જે વિચારશક્તિ પરમ રહસ્યને પ્રકટ કરે છે તે વિજયવતી હો!

> वर्यं येभ्यो जाताश्चिरतरगता एव खछ ते समं यै: संद्रद्धाः स्मरणपदवीं तेपि गमिताः । इदानीमेते स्मः प्रतिदिवसमासत्रपतना गतास्तल्यावस्थां सिकतिवनदीतीरतरुभिः॥

અમે જેમનાથી જન્મ્યા હતા તેઓ તો ક્યારનાએ પરલાકમાં સીધાવ્યા, અને જેઓની સાથે અમે ઉછરીને માટા થયા હતા તેઓ પણ પરલાકમાં ગયા, તથા હમણાં પ્રત્યેક દિવસે પહુ પહુ થઇ રહેલા એવા જે અમે તેઓની અવસ્થા પણ રેતીવાળા નદીના તીર ઉપર ઉભેલાં વૃક્ષાના જેવી થયેલી છે.

शान्ता महान्तो निवसन्ति सन्तो वसन्तवहोकहितं चरन्तः । तीर्णाः स्वयं भीमभवार्णवं जनानहेतुनान्यानपि तारयन्तः ॥

શાંત, મહાન્ત, વસંતપેરે લાકાનું હિત કરનારા, ભયંકર ભવસાગ-રમાંથી જાતે તરેલા અને કેવળ કરૂણાથી ખીજાઓને પણ ભવસાગર-માંથી તારનારા સત્પુરુષા જગતમાં વસે છે.

शरीरं सरूपं ततो वे कछत्रं यशश्चापि चित्रं धनं मेरुतुल्यम् ।
मनश्चेत्र रुग्नं हरेरं त्रिपद्मे त्तः किं ततः किं

कदा त्रन्दांरण्ये विमल्यम्रनातीरपुल्नि चरन्तं गोविंदं इल्यरसुदामादिसहितम् । अये कृष्ण स्वामिन्मधुरसुरलीवादन विभो प्रसीदेलाकोग्रानिमिपमिव नेप्यामि दिवसान् ॥

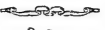
યમુનાના નિર્મળ અને વિશાળતીર ઉપર ખળદેવ અને સુદામા આદિની સાથે વિહાર કરતા શ્રીકૃષ્ણ ભગવાનને, હે શ્રી કૃષ્ણ! હે સ્વામિ! હે મધુર-મુરલીને વગાડનારા વિભા! મારા ઉપર પ્રસન્ન થાએા, આમ સંબાધન કરતાં કરતાં વૃદાવનમાં મારા દિવસોને મટકુ મારવામાત્રમાં ક્યારે હું ગાળી કાઢીશ?

> जनमायस्य यतोऽन्वयादितरतश्चार्थेप्वभिज्ञः स्वराद् तेने त्रहा हदा य आदिकवये मुह्यन्ति यत्स्रयः ॥ तेजोवारिमृदां यथा विनिमयो यत्र त्रिसर्गोमृपा धान्ना स्वेन सदा निरस्तकुहकं सत्यं परं धीमहि ॥ १॥

के परभेश्वरथी व्या जगतनी ७८५त्ति, स्थिति तथा सय थाय छे, के પરમેશ્વર ઘડામાં કારણરૂપે, જેમ માટી વ્યાપી રહેલી છે તેમ, કાર્યરૂપ આ પ્રપંચમાં કારણરૂપે વ્યાપી રહેલા છે તથા જે મિથ્યા કાર્યથી જાદા છે. જે પરમેશ્વર જ્ઞાનર∿પ અને સ્વયંપ્રકાશ છે તથા માટમાટા પંડિતા પણ જે વેદનું રહસ્ય નાણવાને મુંગ્રાય છે, તે વેદના પરમાત્માએ આદિ કવિ વ્યક્ષાને ઉપદેશ કર્યો હતા. વળા સૂર્યનાં કિરણાથી જેમ ઝાંઝવામાં જળની ભ્રાંતિ થાય છે તે ખરી નથી, તથાપિ સૂર્યનાં કિરણોની સત્તાયી સત્ય ભાસે છે; સ્થિર પાણીમાં ભ્રાંતિથી જેમ આ કાર્ચે છે, આવું થાય છે, તે સત્ય નથી, તથાપિ પાણીની સત્તાથી સત્ય ભાસે છે; કાચમાં જેમ ભ્રાંતિથી આ પાણી છે, એવું ભાન થાય છે, તે સત્ય નથી, તથાપિ કાચની સત્તાથી સત્ય ભારો છે: તેમ અધિષ્ટાનસ્૧૫ જે પરમા-ત્મામાં તમાગુણના કાર્યરૂપ પંચમહાભૂતની સૃષ્ટિ, રજોગુણના કાર્યરૂપ ઇન્દ્રિયાની સૃષ્ટિ અને સત્વગુણના કાર્યરુપ દેવતાઓની સૃષ્ટિ કલ્પિત અને અસત્ય છે, તથાપિ પરમાત્માની સત્તાથી સત્ય જેવી ભારે છે; અને જેમણે પાતાના જ્ઞાનરુપી પ્રકાશથી માયાના નાશ કર્યો છે, એવા સત્ય પરમાતમાનું અમે ધ્યાન ધરીએ છીએ.



द्वितीय प्रवाह—चैतन्य



પી કિકા.

तत्त्वमस्यादिवाक्योत्थं यज्जीवपरमात्मनोः। तादात्म्यविषयं ज्ञानं तदिदं छक्तिसायनम् ॥

અર્થ-तत्त्वमित आहि મહાવાક્યના શ્રવણથી ધયેલું, છવાત્મા પરમાત્માનું તાદાત્મ્ય વિષયનું જ્ઞાન એ જ મુક્તિનું સાધન છે.

પૂર્વકાળમાં દૃઢદુર્ગા નામની અતિ રમણીય નગરી હતી. તેમાં યું કે શાં કરતા હતા. તે રાજ કરતા હતા. તે રાજ ક્ષત્રિયના સર્વ ધર્મોથી પરિપૂર્ણ હતા. ઘણા વર્ષોથી તેનું રાજય એક સરખી રીતે પ્રતિદિન વૃદ્ધિગત થતું ચાલ્યું જતું હતું. પાતે રાજયાસનપર અભિષકત થયા પછી, તેણે ખીજા અનેક રાજાઓને જિતી સ્વરાજયને માટા વિસ્તારવાળું કીધું હતું. વળી એકી વખતે સૌ રાજાઓને તેણે જિતેલા અને ઉત્તરાત્તર બીજાં પણ ઘણાંક અદ્દભુત પરાક્રમાં કરેલાં હાવાથી, તેની સામે ચૃં કે ચાં કરવાની કાઇ રાજાની હિમ્મત ચાલતી નહાતી, તેનું રાજય કેવળ નિષ્કંટક અને પરમ શાંતિનું સુખ ભાગવતું હતું. પ્રજ પણ સર્વ વાતે નિરંતર સુખી રહેતી હતી. રાજયમાં કાઇ પણ વાતની અનીતિ ન હાતી; ચાર, હારા, દગાખાર, ચાકીઆ, પાપી, હરામી, અધર્મી, યાપાત્માનું નામ પણ નહાતું. પ્રજાને ચર્સસ્ પાતાની સંતતિ જ

लाणुती हती ने तेतुं रुडी रीते पासन इरती हती. यज्ञसू केवी પરાક્રમી અને વિદ્વાન્ હતા, તેવા જ સત્યશીલ અને મળતાવડાં પણ હતા. તેને સૌ કરતાં તત્ત્વજ્ઞાનની વાર્ત્તા ઉપર ખહુ પ્રીતિ હતી. તે વળી શ્રેષ્ઠપંક્તિના રસિક યુરુષ પણ હતા. તે ઘણીંક વેળાં નાના પ્રકારના વિલાસામાં મગ્ન થયેલા જોવામાં આવતા હતા; તથાપિ विक्षासे। लेश्यववामां थील पशु समान चे डेन्द्रिय ज्ञानवाणा विषयी યુરુષાની માક્ક, વિષયની લેહેજત જ લીધા કરવી અને તેમાં લીન થઇ જવું એ વૃત્તિથી તે વિમુખ હતા. આમ વર્તવામાં તેના ઘણા જ ઊંઢા હેતુ સમાયલા હતા. કાઇ કાઇ વાતમાં તા સાધારણ જનાને તેની પ્રકૃતિ એવી વિલક્ષણ પ્રકારની જણાઇ આવતી કે, પ્રસંગા-પાત તેઓ, ચર્ના ગાંડા વા ભ્રમિષ્ઠ છે એમ કહી તેને અલ્પન્ન જણાવતા હતા. પરંતુ ते क्यारे न्यायनी तुसना अरवा राज्या-सन्यर विराक्ता हता, त्यारे तेनी अह्सुत तुसनाशिक्त अने सनपर विराजता हता, लार तना अहुनुत तुलनाराहत अन न्यायपरायण् वृत्ति लेधने, देा है। ने आश्चर्य थया विना रहेतुं नहि. हान हरवामां ते हर्णनी हीर्तिनुं ६ दंधन हरता, धर्म हार्थमां महात्मा रामथी श्रेष्ठ हता, न्यायमां धर्मराजा हता, ज्ञानमां शंहरतुद्य हता, ज्ञान, धर्म हे व्यवहारना अत्येष्ठ हार्थमां ते पात्रापात्रना सारी पेठे विचार हरता हाय स्मेम सुक्ष्म दृष्ट्मि लेवाथी मालम पहतुं हतुं, छतां ते हां वेणा हर्म तथा ७ पासना ખન્નેને એક બાજુપર મૂકી દઈ પરમ નાસ્તિક સરખા શેઠ દેખાતા હતા. કદી વિષયાથી રાજી થતા, કદી વિષયાથી બહુ કંટાળતા, કદી અહંકારમય ને કદી અહંકાર રહિત બની જતા, કદી નિર્ભય ને કદી સભય દેખાતા, કદી અંબંડ આનંદ રસમાં તૃપ્ત, તા કદી એદમાં ડૂંગલા દૃષ્ટિએ પડતા, કદી એકલા ફરતા, તા કદી સર્વ સંપત્તિથી ભરેલા ફરતા, કદી મૂઢ, કદી માનવલધારી, કદી સમ- દૃષ્ટિ, કદી વિષમદૃષ્ટિ, કદી દેહુધારી ને કદી દૃેહુ વગરના અની વિચરતા હતા. પણ ખરી રીતે તેમ ન હતું. તેને પ્રિય અપ્રિય, સુખદુ:ખ કંઇ પણ સ્પર્શ કરતું નહાતું. એના સર્વ વાતના હતુ દાણા જ ગૃઢ હાવાથી તે હેતુ માત્ર કાઈ મહાતમા જનાના જ જાણ-વામાં આવી શકતા હતા. ખરી રીતે વર્ણવવા ચાહીએ તા આપણ तेने भीले जनक विदेखी ज कडेवे। यडे.

આયન્નભૂજે જે સાંસારિક વ્યાપાર કરતા તે સઘળા માત્ર ખહાર દેખાડવાના જ હતા. તેની ખરી પ્રીતિ સાત્ર એક જ વસ્તુપર હતી. તે સાચા પ્રદેશવ જ હતા. ખીજા રાજાઓની પેઠે તેને કંઈ દશ કે સાે સા સ્ત્રીઓ નહાતી. તે માત્ર એક જ અને વળી પાતાને પૂરે-પૂરી સાનુકૂલ ભાગ્યવતી ભાર્યા સાથે પરણ્યાે હતાે. સ્ત્રી સાનુકૂલ હાય તે કંઈ માત્ર સંસાર કાર્યમાં જ સુખરવય થઇ પહે છે એમ નથી, પણ તે તેા પારમાર્થિક કાર્ચમાં પણ એક ખુદ્ધિમાન્ સહાયક શંધ પડે છે. આ રાજાને પેટે કશી સંતતિ નહતી, છતાં તે વાતની તેની સ્ત્રીને કશી જાણે અપેક્ષા જ હાય નહિ તેમ તે સદા આનં-દમાં રહેવી હતી. દૈવેચ્છાથી તેના અદ્ભેત ભાવની કસારી કસવા જ કેટલેક કાળે તેને ગર્ભ રહ્યો, ને પૂર્ણ દશ માસ થતાં એક ઘણા જ સુંદર યુત્રને તેણે જન્મ આપ્યા. ઘણાક દિવસથી અયુત્ર છતાં આજે રાજાને પુત્ર થયા તેથી સર્વ પ્રજામંડળમાં જયજયકાર અને આનંદ ઉત્સવ વર્તાઇ રહ્યો. જયાં જોઇએ ત્યાં મંગળમય ચિઠ્ના જણાવા લાગ્યાં. પરન્તુ યજ્ઞભૂને તા તે નહાતા તાય શું ? અને થયા તેથા પણ શું ? એમ હર્ષે નહિ ને શાકે નહિ, તેમ હતું. તે એવા પ્રકારે યુત્ર સંબંધમાં, ત્રિયા સમ્બન્ધમાં, પ્રજા સંબંધમાં, આ સમયે વત્યોં કે તેથી પ્રધાનમંડળમાં અદ્ભુતા શ્રર્ય ઉત્પન્ન થયું. મંત્રીએ! વગેરેના કહેવાથી માટા સમારંભ સાથે પુત્રને જાતકમાં દિ સર્વ સંસ્કારા કરીને તેને રુડી પેરે સંસ્કૃત કીધા. રાજકુંવર એટલા ખધા પુટડા હતા કે તેની કાંતિને માટે દેશદેશાંતરામાં પ્રશંસા થઇ રહી. વચે આવતાં પરાક્રમમાં પણ તે પાતાના પિતા જેવા જ અત્યન્ત શૂરવીર જણાયા. રાજાએ પાતાને ઘેર, ખાસ કરીને તેને જ भारे, अश्वाराहण, रथाराहण, गलाराहण वगेरे विषधीनं ज्ञान थवा भारे, ते ते विद्यामां निपृष् गुरुक्षा राणी, तेने सर्व वाते पुराक्ष प्रीधा. धनुर्विद्या पृष्ण णहु क अस साथ तेने शिणववासां आवी. थाडाड वर्षामां ते वेह, शास्त्र धनुर्वेह अने अन्य सर्व કલાકાશિલ્યમાં સંપૂર્ણ થયા. માટા પ્રતાપી રાજાના કુંવર ને વળી રુપ ગુણાદિકથી સંપન્ન એટલે તેના રાજના તાખાના ખીજા અનેક રાજાઓ, પાતાની યુત્રી તે પાટવીકુંવરને આપવા માટે

१३७

વારંવાર કહેવડાવવા લાગ્યા. પરંતુ યજ્ઞભૂ તે સર્વ રાજાઓનાં માગાં પાછાં વાળતા હતા. આમ, છતે દીકરે આવતી વહુ કાને ન ગમે ? અને તે પણ વળી માન સાથે આપવા આવે ત્યારે કાેેે કાેેં ના કહે ? पण् आ विवाह न थवा हेवामां यज्ञ भूने। हेतु ज्हें। ज हता. વખત વીતતાં કુંવરની ઉમર પણ વિવાહ કરવા ચાગ્ય થઇ. તેની મા અને યજ્ઞભૂના મંત્રી વગેરે સાએ રાજાને વારંવાર એ સંબંધ કહેવા માંડયું: "મહારાજ! હવે કુંવરજીને પરણાવા." પરંતુ રાજા તે કાઇના એક શખ્દ પણ સાંભળતા નહિ. "આપણે આપણા કુળના માભા પ્રમાણે કુંવરને હવે કુંવારા રાખવા જોઇતા નથી, આપણા શત્રુએ એથી રાજી થશે, અને પછવા દે એમ કહેવા પણ ચૂકરો નહિ કે ચર્નાભૂના કુળને કન્યા મળતી નથી, માટે હવે તા આપે કુંવરનાં લગ્નને માટે તચારી કરવી જોઇએ. હજારા ઠેકાણેથી કુંવરનાં માગાં આવે છે તાપણ આપ શા માટે હવે તે પાછાં વાળા છાં ?" આ પ્રમાણે તેને ઘણુંએ हहेवामां आव्युं, परंतु तेषो इंध જ सांसक्युं निह. राजाना आवा हुराशह कोईने सौ यिहत थयां. यो राजाना योह परम विश्वास याने वहादा प्रधान हता. तेषो या संअधि राजा साथ योहान्तमां वातयीत हरवाना वियार डीधा. तेने घणा दिवसना अनुसव હાવાથી તે જાણતા હતા કે, રાજા જયારે જયારે આવી હઠ લઇ भेसे छे त्यारे त्यारे तेना विचार इंध हेतु युक्त है। य छे. पण ते शुं છે ? એ જાણું જોઇએ. એક દિવસે સ્નાન સંધ્યાદિ કર્મ કરીને રાજા તચાર થતા હતા, એવા સંધિ સાંધીને પ્રધાન, તેની પાસે ગયા. . તુરત રથમાં ખેસી, માત્ર તે બે જણાજ નગર ખહાર આવેલા એક સુંદર ઉદ્યાનમાં હવા ખાવા માટે ગયા. વાટિકામાં અનેક પ્રકારનાં યુષ્પાના પરિમલ લેતા, કુંજલતામાં કરતા પ્રતા, એક બેઠક આવી ત્યાં ખર્નને બેઠા. તેઓ અનેક પ્રકારની વાતા કરતા હતા, તેવામાં જયારે પ્રધાનને લાગ્યું કે રાજા હમણાં આનન્દમાં છે, ત્યારે તેણે તે સંધિ જોઇને પેલી વાત છેડી. તેણે ઘણી નમતાથી રાજાને પૃછ્યું; "રાજન્! આપને હું એક વાત પૂછવા ઇચ્છું છું, જો આગ્રા હાય તો પૃદ્ધું." રાજાએ તે સાંભળવાની ઇચ્છા દર્શાવી એટલે તેણે કહ્યું, -"મહારાજ! આપણા કુંવરજી હવે પૂર યુવાવસ્થામાં આવ્યા છે,

અને બહારના રાજ્યામાંથી તેમને પાતાની કન્યાએ :અર્પણ કરવા માટે ઘણાક રાજાઓએ આપની મરજી પૂછાવી છે, તાે હવે આપ શા માટે તેને પરણાવવાની ઇચ્છા કરતા નથી ? હું જાણું છું કે એ શા માટે તેને પરણાવવાની ઇચ્છા કરતા નથા ? હુ જાણ છું ક અ વાતમાં આપના કંઇ ગૃઢ હેતુ હશે; જો તેમ હાય તા કૃપા કરી આ દાસને કહા કે એમાં શું કારણ છે?" રાજાએ કહ્યું, "સુર્ સચિવ! એ સંબંધે તું ધારે છે તેમ જ છે, અને તેથી હું તે હેતુ કાઈને જણાવવા ઈચ્છતા નથી. પણ તું મને અતિ પ્રિય અને મારા વિશ્વાસનું પાત્ર છે તેથી જ માત્ર તને કહું છું, સાંભળ. એ મારા પુત્ર વિલાસચક્ષુ (એ રાજકુંવરનું નામ હતું) જો કે તમારી સૌની દૃષ્ટિએ યુવાન અને વિવાહયોગ્ય થયેલા જણાય છે, પરંતુ હું તેને મરણના મુખમાં પેસતા જોઉં છું; એ હવે થાડા માસમાં મૃત્યુને =માધીન થશે, માટે હે ખુદ્ધિમાન્! તું વિચાર કર કે, આલું સુદ્દઢ-પેલું જાણ્યા પછી, કાઇ પેલું રાજની સુકામલ અને સૌન્દર્યવતી. કન્યાને હું એની સાથે પરણાવીને જન્મપર્યન્ત વૈધવ્ય દુ:ખના ઉંડા કૂપમાં કેમ હડસેલી પાડું?" પ્રધાન ખાલ્યા, "હરિ! હરિ! રામ! રામ! આપ એ શું કહાે છેંા રંભા વૃક્ષના ગર્ભ સમાન કાેમળ ચંપાની પાંખડી સમાન વર્ણવાળા સુકુમાર રાજકુંવર વિલા-સચક્ષુ, શું મરણાન્મુખ છે ? આપે એ શાથી જાણ્યું ? એ મરણ કેવી રીતે ? તથા કયારે થશે ?" એ પ્રમાણે આતુરતાથી પ્રધાને પૃછ્યું त्यारे प्रहातेजवाणा यज्ञलूची अहां हे, "हे विशासहतु! (ची ते त्यार प्रहातक्वाणा यज्ञसूम् अहा के, "हा विशावकता! (म ते सियवनुं नामासिधान हतुं) माल पष्टी छ मासे में कुंवर मारा शत्रुनी सामे युद्ध करतां, तेनी कावशिक्तना प्रहारथी मरण पामशे. यरन्तु तेना मरण्यी ते पातानी पछवा में मेंटा यश वर्तावते। कशे. में महायुद्ध, मेंने गायानी रक्षा माटे करतुं पडशे." विशावकेत जे सहायुद्ध, मेंने गायानी रक्षा माटे करतुं पडशे." विशावकेत जे सहायुद्ध, केने गायानी कर केने मरण् छे ते। युद्धमां केने महावतां, आपण्ये कर्षशं ने मेनुं मरण् हे ते। युद्धमां मेने न माक्ष्यतां, आपण्ये कर्षशं ने मेनुं मरण् निवारीशं. प्राकृत मनुष्यना आयुष्यना के क्षया थाय छे, ते ते। ते शियारा मजात હિાવાથી તે જાણતા નથી કે આપણે કયારે મરીશું? તેથી સાવધ થતા નહાવાથી થાય છે, પણ જો સાવધ થઇ મરણ વેળા ચૂકાવે તેા

'અાણી ચૂક્યો સા વર્ષ જવે' તેની પેરે જરૂતર તે, એ મરણથી ખરેં, એમ મારું માનવું છે. માટે આપ કુંવરના લગ્નને માટે તયારી કરો; અને મરણની કરી ધારતી રાખાે નહિં." યજ્ઞભૂએ કહ્યું, "વિશાલકેતુ! તું કહે છે કે આપણે એનું મરણ ચૂકાવીશું, એ શું મૂર્ખતા નથી ? નિર્માણ થયેલું ભાગ્ય શું પ્રદ્મા પણ ફેરવવા સમર્થ છે ખરા ? પણ તું કહે છે કે, એનું મરણ ચૂકાવીશું તા તે ટાંકણું જશે, ત્યારપછી વિવાહ અને લગ્ન બધુંએ સાથે જ કરીશું. એતું મરણ ટાળવા માટે જેટલી થાય તેટલી હાંશીઆરીથી પેરવી કરજે. એનું મરણ કેવી રીતે થશે? તે જાણવાની ઇચ્છા હાય તા હું કહું છું તેપર લક્ષ આપ. આવતી વિજયાદશમીને દિવસે આપણા સૈન્યને શણ-ગારીને સ્વારીએ ચઢાવીશું અને આ નગરમાં કાઈ રહેશે નહિ તે સંધિ સાંધીને, આપણા શત્રુ યવન રાજા, આપણી ગાેશાળામાં આવી ગાયાનું હરેણુ કરશે. તે વખતે, ગાયાને પાછી વાળવા જતાં, વિલાસચક્ષુ મરણ પામરો. આ સિદ્ધ જ છે, નિર્માણ છે તથાપિ યુદ્ધિમાને નિયતિના આશ્રય કરી, યુરુષાર્થના ત્યાગ કરવા નહિ, કેમ કે નિયતિ પણ પુરુષાર્થ રુપે જ નિયામક થાય છે, એવું વચન છે તેથી અને નિર્માણ છે તે પ્રવાનું નથી તેટલું છતાં, પુરુષાર્થનું ભળ શું છે ? ને નિર્માણનું ખળ કેવું છે ? તે પણ તું જોજે. આ સંસારે સાગરમાંથી તરવા માટે પણ પુરુષાર્થ જ પ્રયાજાયલા છે, ને તેવડે જ સર્વ, સર્વદા સિદ્ધ થઇ શકે છે. તેા વ્યવહારમાં આ પુરુષાર્થ કેવે અંશે ફલિભૂત થાય છે? તે જાણવા માટે તારી ઇચ્છા છે તેા. તે ઇચ્છા પણ એથી તૃપ્ત થશે."

રાજા તો જાણતો જ હતો કે, ભવિષ્ય કાંટી ઉપાયે પણ ટળતું નથી, તેથી તે તો સર્વ વાતે નિશ્ચિત જ થઇને એઢા હતો. પણ સચિવ વિશાલકેતુએ, કુંવરનું મરણ ટાળવાના ઉપાય પ્રયોજવા માંડ્યા. એક પછી એક દિવસ જતાં વિજયાદશમી આવી. એ દિવસ સુધી યવન રાજા નગરપર ચઢી આવવાની કશી પણ નિશાની જણાઈ નહિ. તથાપિ એ દિવસ પૂર્વે ગાયોની રક્ષા કરવા માટે પાતાના સર્વથી વધારે અળવાન્ દાહેસ્વારવાળું લશ્કર અને ઘણીક તાપા, ગાશાળાની આસપાસ ગાઢવીને પૂરા બંદાબસ્ત કીધા અને દશરાના

"પ્રભાતના, તે સેનાને જણાવ્યું કે, આજે સ્વારી ચઢે તે વેળાએ એકાએક યવનનું લશ્કર ગાયાનું હરણ કરવા માટે આવશે, માટે તેના તે હેતુ કાઇ પણ વાતે સિદ્ધ ન થવા દેતાં, તમે મરણાંત સુધી એક પણ ગાયનું હરણ થવા દેશા નહિ. આ પ્રમાણે સર્વ વ્યવસ્થા કરીને, હાથી, રથ, ઘાંડા અને પાયદળવાળું ખાકીનું ચતુરંગ સૈન્ય રાણગાર્યું. પ્રધાન, રાજા તથા રાજકુંવર સહિત, પૂર્વ દિશાના ઉપ-વનમાં શમી પૂજન કરવા સ્વારી નિકળી. માેડી ધામધૂમથી ચાલ્યા. હાથીએાપર સાનાની હીરા જહિત અંબાડીએા આવી રહી છે, તેએાના ગળામાં સાનાની સાંકળીએ ખાંધેલા માટા ઘંટના રણકાર થઇ રહ્યા એ, બીજા સુવર્ણના શણુગારા અને જરીની ઝુલાેથી હૃષ્યુષ્ટ હાથીએ। અત્યંત શાભી રહ્યા છે. દ્યાડાઓને પણ શણગારવામાં આજે કશી કરચાસ રાખેલી નથી. માંઘા સૂલનાં રત્નાથી જડેલા ઉત્તમ સાજ તેઓપર આવી રહ્યો છે, માણેક અને પન્નાની તેજસ્વી માળાએ! તેઓના ગળામાં રહી ગઇ છે, રત્નજડિત લગામા લટકેલી છે, હિરા-જહિત સાનાનાં ઝાંઝરા તેઓના પગમાં ઝણકારા કરી રહ્યાં છે, કુંકુમ, કેસર, અખીલ, ગુલાલ, પુષ્પની માળા તથા ગુચ્છાદાર છેાગાં, કલગી અને ગજરાએાથી તેઓને પ્રક્રેડ રીતે શણુગારી મૂક્યા છે; તેમ જ તેઓની ઉપર સ્વારી કરનારા વીર પુરુષાની શાલાના પણ વર્ણાં પાર આવે તેમ નથી. છત્રીસે હથિયારા લીડી, સાનાની અને સ્પાની ઝળકીવાળાં રત્ન જડિત મખતરા, મસ્તકપર સુશાલિત ટાપા, કેસર ગંદનાદિનાં ભાલે તિલક અને ગળામાં સુગંધી પુષ્પની માળાઓ, કાંડામાં યુષ્પના ગજરા તથા શિરપેચયર સાતીના હ ગુચ્છાદાર પુષ્પના તુર્રાએ વગેરેથી સર્વ યોહાએ દેદિપ્યમાન 'શઈ રહ્યા છે. પાયદળ સેનાની શાભા પણ સારી રીતે દીપી રહી છે. વળી સુવર્ણના સાજવાળા ચાર ચાર અશો જોડેલા છે એવા અનેક સુવર્ણના રથામાં ખેઠેલા સમર્થ સુલટો સૌને ચકિત જ કરી નાંખે છે. સૌથી ઉત્તમ શાળુગારેલા લદ્ર જાતિના શ્રેષ્ઠ ગજરાજપર સુવર્ણ અંગાડીમાં, મહારાજધિરાજ યજ્ઞભૂ વિરાજ્યા હતા. તેની પછ-વારે એ દાસ ઉભા રહીને ચામર ઢાળતા હતા, ને જોડમાં સચિવ વિશાલકેતુ એઠા હતા. ખીજ ખાજુએ રાજકુંવર વિલાસચક્ષને

છેસાડવા ચાટે જગા કરી રાખી હતી. અંત્ર જ નિર્માણ ને પુરુષા- ર્થનો પ્રતાપ પ્રથમ જ દર્શન દે છે. રાજકુંવરે આજે પોતાના ખાસ અધ ઉપર છેસીને જ સ્વારીમાં નિકળવું, એવી હઠ લીધી. પ્રધાને અને રાજએ ઘણુંએ સમજાવ્યા છતાં, રાજકુંવર અંખાડીમાં છેઠા નહિ. "હશે! આપણે કુંવરને સ્વારીમાંથી ક્યાંઇ આઘા પાછા થવા દઇશું નહિ," આવા વિચાર કરી, પ્રધાને સારાં શુકન જોઇને સ્વારીને ઉપડવાના હુકમ કીધા કે તુરત દડિંડ્ધિડ્ દડિંડ્ધિડ્ કરતો નાખત-વાળા પાતાના હાથીને ઢાલાવતા આગળ ચાલ્યા તેની પછવાઢ નાના પ્રકારના શંખ, લેરી, તૂરી, સિંગી ઇત્યાદિ છત્રીસે પ્રકારનાં ઘાર શખ્દ કરનારાં વાજાવાળાએા, પાતપાતાની ટુકડીઓમાં ગાઠવાઈ અનેક પ્રકારના શૂર ચઢાવનારા, સિંધુડા રાગા ગાવા મંડી ગયા. ચારે તરપથી ભાતભાતના રંગ છેરંગી નેજાએ જળહળવા લાગ્યા, જરીનાં નિશાના ફરુકવા લાગ્યાં, રાજ તથા રાજકુમાર ઉપર સુંદર છત્રા ધરાયાં. એમ સઘળી રીતે સેના ઉપડવાની તયારી થઇ ચૂકી, માત્ર કાઇ પણ જાતનાં શુકન થાય એટલી જ વાર રહી.

ઉભાં ઉભાં લગભગ દોહ મુહૂર્ત જેટલા જ પાર રહા. ઉભાં ઉભાં લગભગ દોહ મુહૂર્ત જેટલા સમય વીતી ગયા ત્યારે યજ્ઞભૂએ પ્રધાનને કહ્યું કે, "શા માટે સેન્ય ઉલું રહ્યું છે? કાની વાટ જાઓ છા ?" પ્રધાને હાથ જોડીને કહ્યું, "દયાસિંધુ મહારાજધિરાજ! આપણા ચાહાઓ સારા શુકન થવાની વાટ જોઈ રહ્યા છે તો તે થયેથી ઘડીકમાં પ્રયાણ કરશે." "સચિવ! હું તમને શું કહું? કયારનાં શુકન થતા નથી એ જ અપશુકન છે અને તે માંઠું ભવિષ્ય વર્તી આપે છે. માટે તેની વાટ જોતાં કયાંસુધી ઉભા રહેવું? ચાલવાને તત્પર થયા તે જ સમયે જે ચિદ્ધ દેખાય તેના જ ઉપરથી શુકન કે અપશુકન ગણાવાં જોઈએ. આપણને શુકન કે અપશુકન કચારનાંએ થઇ ચુકયા છે, હવે ઉભા રહેવાનું પ્રયોજન નથી. થવાનું તે કાટી ઉપાયે થશે જ. કુંવરે પ્રથમ જ હઠ પકડી અખા-ડીમાં બેંસવાની ના કહી, આપણાં મનને દુ:ખગ્યાં છે, એ અપશુકન નહિ ત્યારે બીજાં શું? શુકનને માટે એક વચન મને યાદ છે કે:–

उपःप्रयाणको गर्गः शक्तनंच वृहस्पतिः। अगिरास्त्रमनेत्साहो विप्रवाक्यो जनार्दनः॥

ભાવાર્થ-શુકનને સંબંધે ગર્ગાચાર્ય મુનિના મત એવા છે કે, કાઇ સ્થળે પ્રયાણ કરલું હાય ત્યારે તે ઉષ: કાળમાં ઉઠીને ( ચાર ઘડી રાત્ર લઇને ) ચાલલું એટલે શુભ છે; ખુહસ્પતિ ઋષિના મત એવા છે કે, શુલ ચિહ્નોનું દર્શન થતું હોય તા જ કાર્ય કરવું; અંગિરા મુનિ કહે છે કે, પાતાના મનમાં ઉત્સાહ હાય ત્યારે કાર્ય કરવું અને જનાર્દન (શ્રીકૃષ્ણ) એમ કહે છે કે, વિદ્વાન્ બ્રાહ્મણ જે સમય કહે તે સમયને ઉત્તમ માનવા. આમાં આપણને અંગિરા મુનિના કહેવા પ્રમાણે ખન્યું છે. માટે જેવી હરીચ્છા , હવે સૈન્યને ચાલતું કરાે." આ પ્રમાણે રાજાએ આજ્ઞા કરી, ત્યારે પ્રધાને તુરત सैनिडाने आज्ञा डरी अने धमधमाट डरतुं सैन्य यासवा मांउयुं, જોતજોતામાં રાજમાર્ગપર થઇ, માર્ગપર તેમજ ખારીઓ અને અટા-રીઓમાં જેવા ઉલેલા લાકાની ઠઠને સાનંદાશ્ર્ય પમાડતી રાજ-સ્વારી, પૂર્વ દિશાના દરવાજા આગળ આવી પહોંચી. પછી શહેરથી સુમારે કાશેક દ્વર આવેલા સામેના ઉપવનમાં શમી વૃક્ષની પૂજા કરવા માટે ધામધુમભેર ચાલી. ત્યાં શમી વૃક્ષની ખાજુમાં એક વિશાળ મેદાન હતું. એ સ્થળે વર્ષોવર્ષ દશરાને દિવસે દાઉસ્વારા શમી પૂજન થયા પછી પાતાના દ્યાડાઓને એક ખીજા સાથે સરસાઇ કરવા દાહાવતા હતા. આજે પણ રાજાની સ્વારી તે શમી વૃક્ષની આગળ ઉતરી. તે પછી રાજા, રાજકુંવર, મુખ્ય મંત્રી, બીજા પ્રધાના, સૂળા અને ઇતર કામદારાથી તે એક સાધારણ પ્યાદાં સુદ્ધાંત, સૌએ ક્રમ વાર ગંધાક્ષતપુષ્પ, જવારા, અળીલ, ગુલાળ, ધૃપ, દીય, નૈવેદ્ય, દક્ષિણા, પ્રદક્ષિણા અને નમસ્કાર ઇત્યાદિ સામગ્રીથી, શમી વૃક્ષની પૂજા કરી. પછી સા પાતપાતાનાં વાહનાપર અસ્વાર થઇ ચાસદર્શન \* માટે તત્પર થયા. પણ આજે ઇશ્વરેચ્છાથી એમ ખન્યું કે, ચારે તરપ રાજાના સ્વારા ઉપવનનાં વૃક્ષેવૃક્ષ શાધી વળ્યા, તથાપિ કાેઇ સ્થળે. ચાસ દેખાયા નહિ. ચાેડીવારે ગમે ત્યાંથી ચાસ ઉડતા ઉડતા આવશે એટલે દર્શન કરીશું એમ ધારી

<sup>\*</sup> દરારાને દિવસે ચાસ પક્ષીનાં દર્શન કરવાનું લોકા માેડું માહાત્મ્ય સમજે છે અને કેટલાકા તાે તેના ખાલેલા શખ્દા ઉપરથી કાંઇ ગણત્રી કરી, આવતું વર્ષ કેન્નું નિવડશે ? તેના પણ મુમાર ખાંધે છે. આ ચાલ સર્વત્ર હોય એમ લાગતું નથી.

તેઓ હવે દાહાઓની સરત કરવા મંડી ગયા. પ્રથમ સરખે સરખા પ્રધાના, સુખાઓ વગેરે બખ્બે ચાર ચાર કે તેથી પણ વધારે યાહાઓ સાથે મળી, રાજા આગળથી પાતાના શાળુગારેલા અશ્વોને દાહાવવા લાગ્યા. તેઓમાં જેના દ્યાંડા આગળ જતા તેને રાજા શેલાં, મંદીલ વગેરે ભારે શિરપાવ આપતા હતા. એમ કરતાં કરતાં છેવડે સરખે સરખી વયના રાજકુમારના મિત્રા, ભાયાતા, પ્રધાનપુત્રા અને છેવડે કુંવર વિલાસચક્ષુના વારા આવ્યા. પ્રધાન વિશાલકેતુના મનમાં હતું કે આજે રાજપુત્ર ઘાડાની સરતમાં ન દાઉ તા ઠીક, કારણ કે, દાડશે તા કંઈ ને કંઈ નવા જૂની થશે માટે તેણે રાજપુત્રને કહ્યું; "કુંવરજ! આપ આજે અશ્વ ન દાડાવા તા વધારે સારું; કારણ કે, હજુ ચાસ દર્શન થયાં નથી, તેથી પિતા-જીનું મન વ્યથ્થ છે, અને તેઓ તમને સરતમાં દોડવાની ના કહે છે." આટલું કહેતાં જ કુંવરને તેા રુવે રુવે ક્રોધ ભરાઇ ગયા, તેનું મસ્તક ધમધમી ગયું. તે માટેથી ખૂમ મારી કહેવા લાગ્યા, "પ્રધા-નછ! શું કહાે છા? તમે જે તે વાતમાં આડા આવાે છાે એનું કંઇ કારણ ? યાદ રાખા, આજે સુપર્વના દિવસ છે, મને છેડશા નહિ. ગાસદર્શન થયાં નથી તા શું થયું ? ખાર માસમાં આજના જેવા શ્રેષ્ઠ દિવસ એકે નથી, તા આજે પણ ક્ષત્રિય પુત્ર હવેલેર અશ્વ-ચર્યા કરશે નહિ કે? આજે હું ખીજા કાઇને અર્થે કિંવા મારા પાતાના આનંદ કે ભલાને અર્થે નહિ, પણ આ ભાગ્યશાળી ભારત-વર્ષમાં એકચક્કે સર્વોત્કૃષ્ટ રાજનીતિથી પ્રજાતું પાલન કરનારા, ભરતખંડના, તેમ જ આખી પૃથ્વીના કંટકર્વય રાવણ, કુંભકર્ણાદિ राक्षसीना तथा तेचीना कुणना नाश करनारा, पंच सतीमां परम પાવિની મહા સતી સીતાના પ્રાણપતિ અને સાક્ષાત્ ઈશ્વરાવતાર स्था राभयंद्रना सानार्थे तथा रावण् कुणना क्षय करीने तेमण् કરેલા મહાવિજયના સ્મરણાર્થે, હું મારા વહાલા અશ્વને ખૂંખ ખેલાવી દાેડાવીને માેજ માણીશ. માટે તમારે આડા આવીને સંતા-પવા નહિ; નીકર તેનું પરિણામ તમે સારું જેશા નહિ." કુંવરે પકડેલી હઠ કાઇ પણ સૂંકાવી શકે તેમ નહતું; તેથી, પ્રધાને વિચાર કર્યો કે, 'હશે ! દાહાવીને કુંવર પાછા અહીં જ આવશે કેની ?

કયાં દ્રર જવાના છે?" તેથી તે મૌન ધરી, કુંવરનું કહેવું સાંભળી, રાજ પાસે જઇ ખેઠા. તુરત રાજપુત્રે ઘાડાને એડી મારી, અને તેના મિત્રા પણ તેની સાથે જ ઉપક્યા. સૌ એકી નજરે જોઇ રહ્યા છે, ને એ જય, એમ દેખતાં રાજપુત્રના ચપલ અધ, સૌથી આગળ નિકળી ગયા. એટલામાં કયાંઇથી આકાશમાં ઉડતા ઉડતા ચાસ, સૈન્ય ઉપર આવ્યા અને દક્ષિણ દિશા ભણી આવેલા એક ઉચા તરુ ઉપર જઇને ખેઠા. તેને જેતાં જ રાજની સલામતીને અર્થે સૈન્યની ચારે બાજુએ તયાર કરી રાખેલી તોપા ઉપરા ઉપરી ધડાધડ છૂટવા માંડી; અને તોપા, નલિકાએ અને જંજાળા, વગેરે એકાએક છાડીને તેઓએ ઉત્સાહનું ઘમસાણ મચાવી મૂક્યું. વાજિત્રા એક સાથે વાગવા માંડ્યાં ને સૌ પુનઃ દક્ષિણ દિશા તરફ દ્ષ્ટિ કરી ચાસનાં દર્શન કરવાને આતુર થઇ રહ્યાં. આ ઉમંગમાં, રાજ, પ્રધાન અને સેના તથા સામંત વર્ગ, સર્વે, રાજપુત્રની દેશની વાત ભૂલી ગયા, ને તે ક્યાં ગયા? તથા આવ્યા કે નહિ? તેનું પણ કાઇને સ્મરણ થયું નહિ.

હવે રાજપુત્રનું શું થયું? તે તરફ આપણે દૃષ્ટિ કરીએ. તે પાતાના સાથીઓને છાડીને ઝુમમાં ને ઝુમમાં, ખહુ આગળ નિકળી ગયા. શૂરભેર દાડાવતાં, ઘાડા ઉત્તર દિશા લણીના આડ માર્ગે ગઢી ગયા તેની પણ તેને ખખર રહી નહિ. ઉત્તર દિશા લણી જતાં, કેટલેક દ્વર સુમારે હજારેક ઘાડેસ્વારાની ડુકડી રાજ-કુમારના જેવામાં આવી. આ સ્વારાના હાથમાં જે ધ્વજાઓ હતી, તે, લીલા રંગની હતી અને પાતાના સૈન્ય કરતાં જૂદી છે, એમ તેને છેટેથી પણ લાગ્યું. રાજપુત્રને વિચાર થયા કે, તેઓ કાણ છે? તેની તપાસ કરવી જોઈએ, એવી ઈચ્છાથી તેણે તેઓના તરફ અધ્વને વાજ્યા. તેટલામાં તેના ચાર મિત્રાના અધ્ધો પણ પાછળથી તેને આવી મળ્યા, એટલે સૌ સાથે સાથે તે સૈન્ય તરફ ગયા.

ખીજી તરફ દહ દુર્ગાપુરીમાં વૃદ્ધ કે બાળક નિર્ધન કે શ્રીમંત, સઘળા પુરુષા દશરાની સ્વારી સાથે શમીપૂજન કરવા માટે નગર ખહાર નિકળી ગયા હતા. આખું નગર નિર્જન થઇ પડ્યું હતું. જ્યાં જોઈએ ત્યાં સીએ જ જણાતી હતી. નગરમાં કાઇ પણ પુરુષના

૧૯ ૧૪૫

અવાજ કે ખાલ સંભળાતા નહિ હતા. રજવાડા આગળ નેઇએ તા છુટાછવાયા પહારેગીરા ચાકી કરતા હતા. માર્ગોપર કયાંય પણ મંતુષ્ય અથવા તા હાથી, દાહા વગેરે વાહન પણ જતું આવતું દેખાતું હતું નહીં. ગાેશાળા આગળ બળવાને ચાેહાઓ, આયુધાથી સજ્જ થઇને ઉલેલા હતા. વિશાલકેતુએ તેઓને કહ્યું હતું કે, "ગાયાનું હરણ કરવાને જે દુષ્ટા આવનાર છે તેઓની સાથે, પ્રાણસમર્પણથી યુદ્ધ કરવું; તેમાં જય પામનારને રાજા પાસેથી ઉત્તમ શિરપાવ મળશે;" માટે તે સર્વ યાદ્ધાઓ યવનાને આવવાની વાટ જોઈને જ તત્પર ઉભા હતા. એક તા રાજા પાસેથી શિરપાવ મેળવવાની ઉત્કંઠા અને ખીજાું ગાય માતા, જે ભારતવર્ષવાસી મતુષ્ય માત્રની માતુશ્રી છે તેનું રક્ષણ, સર્વ આર્યે તન, મન, ખળ તથા ધનથી કરવું જોઇએ, એવી ધર્મ વચનથી સ્વાભાવિક થયેલી પ્રીતિ; એ કારણથી એ સર્વ સૈનિકાનાં મન ગારલણાર્થે પ્રાણ સમ-ર્પણ કરતાં સુધી યુદ્ધ કરવા માટે તત્પર થઇ રહેલાં હતાં. પાછ-લા પહારના ચાર પાંચ ઘડી દિવસ ખાકી હતા ત્યાંસૂધી તા કાઇ ંપણ રીતે કાઇ પણ દિશામાંથી શત્રુસૈન્ય આવવાનાં ચિદ્ધ જણાયાં નહિં ત્યારે સર્વ ચાહાઓ પરસ્પર વિચાર કરવા લાગ્યા કે, " શત્રુ શા ? ને ગાયાતું હરણ શું ? પ્રધાનજીના મનમાં કંઇ ધૂન ભરાઇ આવી હશે તેથી આવે સપરમે દિવસે આપણને સ્વારીમાં જતા રાષ્ટ્રી રાખ્યા છે. પણ ચિંતા શી છે? એ નિમિત્તે પણ ગાય માતાની સેવા તા થાય છે. એ પણ અહાલાગ્ય છે-શત્રુ આવા કે ન આવા. આપણા રાજાને માર્ચ કાઇ શત્રુ છે જ નહિ, તા આવે કાણ ? आपणी नजर आगण साने महाराजा यज्ञसूओ जेर हरी हीधा છે, અને સર્વે રાજાઓ તેના દાસ સરખા થઇને વર્તે છે. ત્યાં યુદ્ધ કરી જીવ આપવા કાેેેે આવે ?" એટલે બીજો બાલ્યા, " લાઇ! ભૂલી કેમ ગયા ? આજથી સુમારે દરોક વર્ષ ઉપર મહારાજા પોતાના રાજ્યમાં કરવા નિકળ્યા હતા, તેવામાં કાંબાજ દેશના ચવન અધિપતિને પાતાને તાળે કરી તેમની પાસે ખંડણી કખૂલાવી હતી તે ચાદ નથી ? અને પછી તેણે ખાર રાખીને આપણા સુમારે હજારેક સ્વારા, તેને ત્યાં ખંડણી ઉઘરાવવા ગયા હતા, તેઓને તે

ખંડણી ને આપતાં હિરાન કીધા હતા, તે શું તારાથી અજાણ્યું છે? મારા સાંભળવામાં આવ્યું છે કે, કાંબાજિધપતિએ આપણા મહારાજ ઉપર ઘણા દિવસથી વૈર રાખેલું છે, અને તેને માટે તે પ્રતિદિન પાતાના ગળ (સૈન્ય) માં વધારા જ કર્યા જય છે. તમે જાણા જ છાં કે, યવના કદી ધર્મયું કરવાનું તા સમજેલા જ નથી. જયારે ને ત્યારે તેઓ ધાડ કે વાટ પાડવામાં જ પાવી જય છે. તેઓ કયારે ચંઢી આવશે? તેની આપણને કેમ ખબર પડે. આપણા પ્રધાનજના વિચાર અગમચેતીવાળા છે, અને તેમણે તેને અનુસરીને જ આ, પાણી પહેલી પાળ આંધેલી હશે. " અનુસરીને જ આ, પાણી પહેલી પાળ આંધેલી હશે. " અનુસરીને જ આ, પાણી પહેલી પાળ આંધેલી હશે. "

. ને આ બાજુથી પેલી બાજુ હેરાફેરા કરે છે, એટલામાં શહેરની દક્ષિણ ખાજુએથી એક ભયંકર ચીસ સંભળાઈ. દ્યાર ગર્જનાના અવાજ થયા. સર્વ સ્વારા ચમકીને સ્તબ્ધ થઇ ગયા. ઉપરા-છાપરી ચીસા અને કિકિયારીએા પડવા લાગી. તત્કાલ ત્યાં ઉલેલા સરદારે કેટલાક સ્વારાને આજ્ઞા કરી કે, "શેહેરમાં વળી શું અકસ્માત્ ખન્યા? તે ઝપાટાબંધ જોઇ આવા." તત્કાણ સુમારે પચીશેક ચાહા ઉતાવળી ચાલે શહેર તરફ દાેડી ગયા. ત્યાં જોય છે તા મહાભયંકર કતલ ચાલી રહી છે. ઘણાંક પાળા અને દ્યાં હેસ્વાર ચવના, જેઓને કેવળ કળિયુગના राक्षसानी જ ઉपमा आपी शहाय, तेका, शेरीको शेरीको अने चेर चेर प्री वणेला छे, अने शुं इन्या, शुं तरुख़ी अने शुं वृद्धा, सर्व स्त्रीकानी महा निर्ध्यपण्डे लल्ला स्टवाना यत्न इरे छे. थीळ तरप्र घणांड हुए यवना राजवाडामां पण्ड ઘુસી જઇ, આગલના પહારેગીરાને કતલ કરીને છેક રાજમંદિર સુધી પહેાંથી ગયા છે. જ્યાં ત્યાં અબળાએાની દીન દયામણી, અંતઃકરણને ધ્રુજાવી નાંખનારી, કારમી ચીસ પડી રહી છે. આવે! અणुधार्थों मनाव लोध धडकता अंतः करेणे ते स्वारा पाछा पातानी टुडरी आगण आव्या, ने प्रत्यक्ष जियसा सर्व अनाव वर्ण्यीने કહ્યું, "હવે અન્ય સ્ત્રીઓની તેા શું, પણ છેક રાજપત્નીઓ અને , રાજપુત્રીઓની લજ્જા રહેવી પણ સુશ્કેલ છે, માટે આપને જેમ

રુચે તેમ કરવું." આટલું સાંભળતાં જ સરદારાએ આખા લશ્કરને એકાએક ચેતાવી દીધું, અને આજ્ઞા આપી કે, "જે છે પાતાના પિતાના જ વીર્ચથી દેહ ધારણ કર્યો હશે તે સૌએ આજે આ નગરની નારીઓની લજ્જાનું, પ્રાણાપણ થતાં સુધી પણ રક્ષણ કરવું. આમાંથી ડરીને જે પાછે! હઠશે તેણે પાતાની માતુશ્રીને દશ માસ સુધી મિચ્યા જ ભારે મારી જાણવી." આટલું કહેતાં તે! સર્વે ચાહ્યોઓનાં અંતઃકરણ ઉકળી આવ્યાં, ને 'પઢ તેના કકડા, એમ તડામાર 'કરતા સૌ દાડયા, ને મારા, કાપા કરતા તેઓ એકાએક યવનાપર તૂટી પડયા.

ગાશાળા મૂકીને આખું લશ્કર શહેરમાં દોડયું, એ સમય સાંધી ચવનાની બીજ, સુમારે હજાર દોઢેક સ્વારાની ડુકડી સપાટાલેર દોડતી ગાશાળા આગળ આવી પહોંચી અને ચારે- બાજીથી ઘેરા ઘાલીને ગાશાળાના દરવાજા અલાત્કારથી ઉઘાડી નાંખ્યાં; તથા યજ્ઞભૂનું વહાલામાં વહાલું ગાયન તે દુષ્ટા હરણ કરી ગયા તાપખાનું, ગાશાળા આગળ જ હતું, તેથી તાપચીઓએ ખને તેટલા મારા ચલાવ્યા; ને સુમારે પાંચસા ચાહાઓના નાશ કર્યો, પરંતુ તેનું ખળ કેટલુંક ચાલે ? કેમ કે ધણી વીનાનાં ઢાર સૂનાં.

આ રીતે દઢ દુર્ગા નગરીમાં વિલક્ષણ ખેલ મચી રહ્યો છે. ચાસદર્શન વખતે રાજાના દેખાવ, પાસેના આખા સૈન્યની ધામ- ધુમ, વાજિંત્રા તથા ખંદ્ર કોના એક સામટા થએલા અવાજ નગર વિષે સુંદરીઓના દયામણા, ''સહાય કરા, સહાય કરા, આ દુષ્ટાથી કાઈ છાડાવા રે! એ સ્વામીનાથ! એ પિતાજ! એ લાઇ રે! અરે કાઇ મૂકાવા રે!" એવા ત્રાસ ઉપજાવનારા પાકારા; તેમની વહારે ધાર્ચેલા ચાહ્રાઓના ''મારા, કાપા, ખબરદાર, નાસે નહિ, જાય નહિ," એવા સુંદરીઓને ધીરજ આપનારા તથા થવનોને કંપાવનારા તાડુકાએ અને ગાશાળામાં થયેલી જબરી ઝપાન્ઝપી વગેરેથી ખહુ લયંકર પ્રકાર ખની રહ્યાં છે. તેની અંદર વળી ગાયોએ, આ સઘળી ગડખડથી ચમકીને હુંલા: હુંલા: ઇત્યાદિ સ્વરથી ખરાડાએ પાડીને, એક જૂદું જ રમખાણ મચાવી મૂક્યું છે, છતાં તે આરડતી ગાયોને તડામાર હાંકીને તે ચવન લશ્કર

માર્ગ પડ્યું. તે કાશેક દ્વર ગયું નહિ હાય એટલામાં તેને જતું જોઈ, તેની પૂઠે રાજકુમાર અને પાતાની સાથેના ચાર પ્રધાનપુત્રા મળી પાંચે ધનુવિદ્યાના શીખેલા મહાન્ યેદ્ધાઓ પડ્યા. તેઓ દરેક જણ એકી વખતે પાતાની સામેના હજાર હજાર ચાહાએ! સાથે ખાય લીડી શકે તેવા હતા. તેથી આ હજાર યવનાનું લશ્કર તેએાની વિસાતમાં પણ નહાતું. તુરત રાજપુત્રે મહા ભયંકર ગર્જના કરી, ને તે લશ્કરના સરદારને લલકારી કહ્યું, "અરે પાપી ચંડાળ ! અરે ચાર શિયાળવાં! હે દુષ્ટાત્મા ! આમ ચારી કરી છેતરીને સિંહના આગળથી નાસી જાય છે? ધિકાર છે તને. સામી છાતીએ ઉલાે રહી યુદ્ધ કર, ને અમને જિતાને પછી એલાશક ગાયાનું હરણ કરી જા." આટલું કહેતાં જ ચવન સરદાર તુરત ચમકયા ને આ મહારથીઓને ન પિછાણતાં, માત્ર તેએા પાંચ જણ જ છે, તે કઇ ગણત્રીમાં ? એમ ધારી, તેઓને સામાં મર્મ વચનથી લેદી, યુદ્ધની તયારી કરી. એટલામાં શહેરમાંના એ डेએક यवनाना निपात हरी, गेरिश्रह येद्धाओ, तेओनी પૂઠે પડયા. સામસામા થતાં જ ને રાજકુમારને જોતાંજ તેઓના મનમાં માટી ધીરજ અને હિમ્મત આવી. હવે તા પૃછવું જ શું ? ગારક્ષકાનાં મનમાં તાે રક્ત વરસી રહ્યું હતું અને તેઓના હાથ ઉપડી ચૂકચા હતા, તેથી તેએા જરા પણ વિલંખ ન કરતાં એકદમ યવનાપર તૂટી પડ્યા-જો કે ચાહાઓ પાતાના પરાક્રમ-થી જ લડી શકે છે, પરંતુ તેની પછવાઉ પીઠ ઠાેકનાર અને હંકાર-નાર હાય તાે તેઓને ચાંગણું શૂર ચઢે છે, તેથી આ વખતે રાજ-કુમારના લલકારા અને પ્રધાનપુત્રા વગેરેથી અપાતી શાખાશીઓથી ગારક્ષક સેનાએ ખાકી રહેલા યવનાને દાણાદાણ કરી નાંખ્યા. જેઓ નાસી ગયા તેઓ જ માત્ર ળચવા પામ્યા; બાકી સઘળા-ઓાના કચ્ચરઘાણુ કરી, આખી અણીએ રાજપુત્રે ગાયાને પાછી વાળી, ને મિત્રા સાથે મળીને ઉપવનવાળા સૈન્ય તરપ્ર ચાલવા લાગ્યા. ઉતાવળમાં ને ઉતાવળમાં પેલા સ્વારાએ શેહેરમાં શું અન્યું હતું? તેની હકીકત પણ રાજકુંવરને કહી નહતી. રાજપુત્રે ઉપવન સામી ચાલ પકડી, ને લશ્કર ગાયા લઇ શહેર તરફ વળ્યું,

એટલામાં પછવાડેથી કેટલાક ળળવાન્ ચવન સ્વારાએ આવી રાજ-પુત્રને ઘેરી લીધા, ને તેના અસાવધપણામાં એકાએક તેનાપર શસ્ત્રા લઇ તેઓ તૂટી પડ્યા. પાંચે સ્વારા એકાએક ચમકયા, પણં હવે કંઇ તેમના ઉપાય ચાલે તેલું નહતું. તેઓ પાતાનાં શસ્ત્રા સંભાળ છે એટલામાં તા રાજપુત્રપર અનેક ઘા પડી ચૂકયા, ને એક યાહાએ એક તીક્ષ્ણ શક્તિ (સાંગ) રાજપુત્રના હૃદય ઉપર મારી જે આરપાર નિકળી જવાથી કુમાર વિલાસચક્ષુ મૃશ્છિત થઇને ઘાડા-પરથી લથડ્યો, પણ એક પ્રધાનપુત્રે તેને પાતાના ઘાડા સાથે જોરથી તાણી બાંધ્યા, ને બીજા યવના આવી પહોંચે તેટલામાં તા આ રાજ-પુત્રને મારનારાઓના સમૂળા નાશ કરીને લાંથી ઘાડા ઉપાડી મેલ્યા.

राजपुत्रने बर्धने तें के। सैन्यने आवी मज्या. आ वणते સૈન્ય નગર તરફ વળેલું હતું, અને ચાલવાની તયારી હતી. રાજ-પુત્રની આવી દુરાવસ્થા જોઈ, સૌને સખેદાશ્વર્ય થયું; ને પ્રધાન વિશાલકેત તા ચકિત જ થઇ ગયા. ક્ષણે ક્ષણે રાજપુત્રના આત્મા વધારે ને વધારે ગભરાતા ગયા, અને અનેક પ્રકારના ઉપચારા કરવા છતાં પણ તે જરા પણ સાવધ થયા નહિ. તેને લાગેલા सर्भस्थानने। धा उंध केवा तेवा नहता. वातचीत करतुं सैन्य नग-રમાં પહોંચ્યું, અને રાજકુંવરને મહેલમાં લઇ ગયા ત્યારે તે તદ્દન એશુદ્ધ થઇ ગયા હતા. આખું કુટુંખ તેની આસપાસ વિંટીને એંદું ને ઉપરાઉપરી ઉપાયા કરવા માંડ્યા છતાં પણ તેની આંખ મીંચાઇ અને છેવટે "શ્રીહરિ, સચ્ચિદાનંદ પ્રભુ પરમાત્માના જય." એટલું મહાક છે પાકારતા, તેના અવिચ્છિત્ર આત્મા, ઘાયલ દેહને છાડી શ્રીપરમ પ્રભુ પરમાત્માને શરણે ગયા. અહા! ભાવી પદાર્થ હર-કાઈ વાતે અને છે જ. રાજપુત્રનું મરણ ટાળવા માટે પ્રધાને અની શકી તેટલી પેરવી કીધી, છતાં આખર શ્રીહરિને ગમતું જ થયું. જો કે દિવસ રાત્રી, સવાર સાંઝ, ઉદ્ઘાળા, શિયાળા એમ ક્રમવાર આવે ને જાય છે, એમ કાલ અનેક ક્રીડા કરે છે, અનેકનાં મરણા જેવડાવાય છે; આયુષ પણ ક્ષીણ થાય છે, ગયા ને જનારાની ગતિ જાણે છે, છતાં આશાના અંકૂર આ વ્યાવહારિક મનુષ્ય ત્યજી શકતા નથી, એ પણ કાલની જ કોડા છે.

રાજપુત્રના શાક વીત્યા પછી એક દિવસે વિશાલકેતુ પ્રધાન સાથે વાત કરતાં રાજએ કહ્યું, "પ્યારા સચિવ! કેમ, ભાવીના લેખની હવે સમજણ પડી? રાજપુત્રને કન્યા પરણાવી હોત તો આજે આપણે સુખેથી વાત કરવા દહાંડા દેખત ખરા? એને પરણનાર વિધવાને કરુણાળ સ્વરે શાચતી ને વિલપંતી આપણાથી કેમ સહન થાત? માટે જે થયું તે પ્રભુને ગમતું જ થયું છે અને તે વળી રુડું જ થયું." ત્યારે પ્રધાને વિનતિપૂર્વક પૂછ્યું, "મહારાજ! ત્યારે શું એ ભવિષ્ય કાઇથી ટળતું નહિ જ હાય? કાઇ સમર્થ પુરુષ પણ એને ટાળી ન શકે?" એ સાંભળી યજ્ઞભૂ બાલ્યા, "વિશાલકેતુ! એમ જે ભવિષ્ય ટળી શકતું હાય તા પછી જગતમાં મરે કાેણુ ? કાર્ય કાેનું ખગઢ, ને દુ:ખી કાેણુ થાય? સૌ આગળ આગળથી પાતાના ભલાને અર્થે તજવીજ કરી મૂકે. પરંતુ મિત્ર! માટા ધીરવીર પુરુષાએ પણ ભવિષ્ય આગળ છક્કડ ખાધી છે, તા આપણે માનવી કાેલુ? એ ભવિષ્ય ટાળવા સંબંધે હું તને એક ઇતિહાસ કહું છું તે સાંભળ.

ભાવી સંબંધે જનમેજયના કહાેડની કથા.

હે વિશાલકેતુ! એક સમયે પાંડવકુલાત્પન્ન પરીક્ષિત પુત્ર જનમેજય રાજની સભામાં યદચ્છાથી શ્રીવેદવ્યાસ મુનિ પધાસ્યા હતા. જનમેજયે સાષ્ટાંગ દંડવન્નમસ્કાર કરી, અર્ધ્યપાદ્યાદિ ઉપચારાથી તેમની વિધિયુક્ત પૂજા કરી, સુવર્ણસિહાસનપર ળેસાડી, પાતે એ કર જોડી વિનતિ કરતા તેમના ચર્લાક્રમળમાં મસ્તક નમાવીને ઉભા રહ્યો ત્યારે મહાર્ષ વેદવ્યાસે ઘણીક પ્રકારે તેની પ્રજા, સૈન્ય, રાજ્યકાર્યભાર, કુટુંખ, સંતતિ, ધન, ધાન્ય, પશુ ઇત્યાદિ સંબંધે કુશળ સમાચાર પૂછ્યા. પછી પ્રસંગવશાત વાતચિત કરતાં બાલ્યા કે, ''હે રાજન્! હે નિષ્પાપ જનમેજય! ભાવી (ભવિષ્યે નિર્માણ કરેલું) કાઇ વાતે ટળતું નથી. માટા મોટા સમર્થ અને ભવિષ્યવેત્તા પુરુષા પણ તેને ટાળી (તેનાથી ઉલટું કરી) શકતા નથી." આ સાંભળતાં જ જનમેજય, તારી પેઠે આશ્ચર્ય પામીને બાલ્યા, ''મહારાજ! આપ એ શું બાલ્યા? શું ભાવી ટળી શકે નહિ? કદાચ અજાણમાં જો કાઇ વાત બની જાય એ સંભવિત છે, પણ અદશ્ય દ્રશ્ય થયા પછી, પૂર્ણ સાવધતાથી વર્તનાર મનુષ્યથી ન ટળે એ કંઇ વાત

હાય? એ તા આપનું કહેવું મને આળપપાળ સરખું લાગે છે." રાંજ્યના ગર્વને લીધે સર્વત્ર આમ જ ચાલે છે, તેથી તેણે મહા મુનિ વેદવ્યાસ જેવા મહાત્માના ખાલવાને પર્ણ તુચ્છ ગણી કાઢેયું. એ જોઇ વ્યાસ મુનિએ તેને કહ્યું, "જનમેજય ! તારા મનમાં એમ છે તાે સાંભળ; તું લાંખા કયાં જાય છે, હું તને તારું જ એક ભવિષ્ય-ઘણું અનિષ્ટ કરનારું છે તે કહું છું. શું-તું તે ટાળા શકીશ ?" "હા ! આપ કહાે તાે ખરા, તે શું છે ? કે ન ટળે." ત્યારે મુનિએ જણાવ્યું કે, "તને અહાર પ્રકારના કાઢ નિકળવાના છે તે લાવીને તું ટાળજે. વળી તે ટાળવાને તું સંપૂર્ણ યત્ન કરે તો હું તને તેના સર્વ ઉપાયા ખતાલું. પ્રથમ તા ગમે તેમ થાય તાપણ તું અધ્યમેધ યજ્ઞના અધ ખરીદ કરતા નહિ. હવે એમાં તા તને કંઈ યતન કરવા પહે તેમ નથી. જો કદાચ અશ્વ ખરીદ કરવા હાય તા કંઈ પણ યત્ન કરવા પઢ, પણ આ તા ઉલટા ખરીદ કરવા પડતા હાય તાપણ ન ખરી-દવા એમ કહું છું. પણ તે પ્રમાણે તારાથી ખની શકવાતું નથી અને हरेड वाते तुं लायीने आधीन थर्धने यज्ञाश्व वेयाता क्षेश, से सिद्ध છે. હવે ખીજાં; કદાચ એમ કરતાંએ તારે અશ્વ ખરીદ કરવા પડયા તા ખેર; પણ તે અશ્વને લઇને તું દક્ષિણ દિશાએ પ્રયાણ કરીશ નહિ. પરંતુ તેમ પણ તારાથી થંવાનું નથી. તું હરકાઇ રીતે દક્ષિણ દિશા તરફ જવાના એ સિદ્ધ છે. વારું; તેમ કરતાંએ કદાચ દક્ષિણ જઈ ચઢાયું તા ત્યાં તને એક અદ્ભુત લાવણ્યમયી સ્ત્રી મળશે, તે ઘંણા પ્રકાર તને લલચાવે તાપણ તું તેને ઘર લાવતા નહિ. છતાં તું જરૂતર લાવવાના. એ સ્ત્રીને ઘેર લાવે તા ભલે; પણ તેને गमे तेम धाय ताको पहराणी पहे थापता नि. पण ताराथी तेने પદુરાણી-સૌથી માનીતી રાણી કર્યા વગર રહેવાશે જ નહિ. તેને પટરાણી કીધી તાપણ પછી તું કરી યજ્ઞ કરતા નહિ અને યજ્ઞ પણ કરે તા તેમાં અશ્વમેધ યજ્ઞ તા કરી કરીશ નહિ. પણ તારું ભવિષ્ય તારી પાસે અધ્યમેધ યત્ર જસ્તર કરાવશે. કદી અધ્યમેધ યત્ર પણ કરે ં તાે તેમાં જે વરુણી માટે અહાર પ્રાહ્મણા નેઇએ તે વૃદ્ધ લાવજે, . જીવાન લાવતા નહિ. પણ તેમાંએ તને ભવિષ્ય ભૂલાવશે ને તું સર્વ ખાદ્મણા જુવાન જ લાવીશ. તે પ્રાહ્મણાથી કદાચ તારા કંઇ અપરાધ

થાય તો તું તેઓપર પાણાંતે પણ ક્રોધ કરતા નહિ, પણ તું જર્ભર ક્રોધ કરવાના તારાથી ક્રોધ થઇ જાય તાપણ તેઓને તું દેહાંતદંડ દેવાના સંકલ્પ કરતા નહિ, પણ તે મનમાં વિચારતાં જ તેઓના શિરચ્છેદ થશે; એટલે તુરત તને એ અહાર પ્રદ્મહત્યાના દાષથી અહાર જાતના કુષ્ટ નિકળશે. એ કુષ્ટ (કાઢ) નિવારણાર્થ, તું, જેનાં વાણી અને હસ્ત દુષ્ધ થયાં ન હાય તેવા પ્રાદ્મણ પાસેથી મહાલારતનાં અષ્ટાદશ પર્વ શ્રવણ કરજે, પણ તેમાં કશી વાતે યત્કિચિત શંકા કરશે નહિ તો તારા કાઢ અધા સારા થઇ જશે, પણ તેમાંએ તને શંકા થશે, ને એ કાઢમાંથી એક લાગ તેવા જ રહી જશે. લે, એ તને તારું સઘળું લાવી કહ્યું. હવે તારાથી અને તેટલા ઉપાયા કરીને લવિષ્ય ટાળજે." એટલું કહી વ્યાસ મુનિ ત્યાંથી અંતર્ધાન થઇ ગયા.

भुनिना गया पछी जनभेजय राजां तुरत अगभयेती हरवा માંડી. લાગલી દાંડી પીટાવી કે કાેઇ પણ ગૃહસ્થે અશ્વમેધના અન્ધ ખરીદવા નહિ, તેમ વિક્રયાર્થ યજ્ઞાન્ય કાઇએ નગરમાં પણ લાવવા નહિ. થાડા દહાડા પછી સર્વત્ર પે પે ચે ચે વાતા થવા લાગી, ને સૌ કહેવા લાગ્યા કે, "ભાઇ રે! હવે હડહડતા કળિયુગ આવ્યા. રાજાઓ અધમી થઇ ગયા. કર્મપરથી-યગ્નાદિ વૈદિક કર્માપરથી મનુષ્યની આસ્થા ઉઠવા લાગી, રાજાને ત્યાં શી ધાડ આવી છે કે, થગ્નાશ્વ ન લેવાય ? તેની શી કુખુદ્ધિ થઇ છે કે પાતે તા ચન્ન-યાગાદિ કરવા બંધ કીધા, પણ બીજા જે કાઈ તેવા નાના યગ્ન કરે, તેને પણ ન કરવા દેવા અને યજ્ઞાશ્વ ખરીદવા અથવા શોહેરમાં લાવવા દેવા પણ ગંધ કીધા. પાતે યરા કરવાએ નહિ, ને બીજાને કરવા દેવા નહિ. અધર્મ! અધર્મ!" આ પ્રમાણે શહેરમાં ઢામ-शम निन्हा थवा सागी. ने राजाना अधाना, डार्यलारीकी वरोरेने વારંવાર કહી કહીને ચુંટી ખાવા લાગ્યા. અનેક પ્રકારની લાેકનિંદા ન સહન થવાથી તેઓએ રાજાને એ વર્તમાન નિવેદન કીધું, એટલે પાતાની નિન્દા થાય છે એમ જાણી રાજાએ કહ્યું કે, "લલે અશ્લો નગરમાં આવે; અને જેને જોઇએ તે ખરીદે. માત્ર આપણે ખરીદીશું નહિ. " ગામમાં અશ્વ આવવાની છૂટ થઇ એટલે તા અનેક દેશાંતરથી વ્યાપારી લાકા ભાતભાતના મહા મૂલી અશ્વો

143

લઇ વેચવા આવ્યા ને તેમાં અશ્વમેધના ઘણા ઘણા અશ્વો પણ આવવા લાગ્યા. પરંતુ અલમેધનાં અલ ખરીદવા એ કંઇ સહજ वात नथी. के यज्ञ अरी शक्ते के व्यक्त भरीहे ने अधिमेध यज्ञ પણ, સર્વ દિશાઓમાં વિજય કરનાર રાજા જ કરી શકે. માટે શહે-રમાં વેચાવા આવેલા અશ્વ પાછા જવાના વખત આવ્યા. હવે અશ્વમેધના અશ્વ, રાજા વગર કાઇ ખરીદી શકે એમ છે નહિ, ને राकाने ते। भरीहवा नथी; पणु को नगरमां आवेक्षा अश्व पाछा જાય તા દેશે દેશ અપુકાર્તિ થાય અને રાજા નિ:સત્વ ગણાય, એથી ડરીને એક અધ, કીર્તિને અર્થે લેવા પડયા. તેનાપર સ્વારી કરવી નહિ એમ ધાર્શું, પણ રાજાએ વિચાર કર્યા કે શી હરકત છે સ્વારી કુરવામાં ? આપણે દક્ષિણે નહિ તાે ઉત્તર દિશા તરફ જઇશું. આવા विचार धरी में असमें मन्द्र ७ पर स्वारी धरीने ते हैं। उत्तर દિશામાં પ્રયાણ કીધું, પરંતુ અન્ધ વેગમાં દક્ષિણ દિશા તરપ લઇ ગયા. માર્ગમાં કાઇ સ્થળે એક અતિ સાંદર્યવાન્ સ્ત્રી મળી, જેનાથી અત્યન્ત માહિત થઇ જવાને લીધે પાતે જ (જનમેજયે) આગળ પડીને પૃછ્યું કે, " હે મનમાહને! તું અકસ્માત્ આ સ્થળે કયાંથી આવી ? " રાજાના તે શખ્દ સાંભળી તે ખાલી, " સ્વર્ગલાકમાંથી. " યુનઃ રાજાએ પૂછ્યું, "ત્યારે તારી શી ઇચ્છા છે? તું મારી સાથે આવીશ ? હું પૃથ્વીપતિ રાજા છું." તે સીએ કહ્યું, "હા, આવું ખરી; પણ મને પદ્રાણીપદે થાપા તા જ." જનમેજર્યે કહ્યું, " ચાલ, હું तने भारी पहराणी डरीश. चे ज समये तेले मनमां चेम विचार्श्व કે આપણે યત્ર નહિ કરીએ અને પછી સુંદરીને નગરમાં લઇ આવ્યા, પરહ્યા અને તેને પદ્રરાણીપદે સ્થાપી. ભાવી મટાડવાને માટે યજ્ઞ નહિ કરવા એવા રાજા ઠરાવ કરી છેઠા, પણ સર્વત્ર તેની અપકીર્તિ ઘવા લાગી કે, " અરે! રાજા પણ હવે સમયને અનુ-સરતા જૂ થવા લાગ્યા છે. કળિયુગ ખરેખરા પ્રવત્યાં. જયારે યત્ત્રયાગાદિ કિયાએ ા બંધ પડી ત્યારે હવે પર્જન્ય (વરસાદ) કેમ વરસે ? દુષ્કાળ પડવા લાગ્યા, ને પ્રજા પણ પૃત્રી હેરાનગતિ લાગવવા લાગી, ત્યારે અશ્વ ખરીદ્યા છતાં, તેમ જ हिञ्चिकथ ४२था छतां, राजा खेचे शा भारे यहा ४२ते। नथी ?

અર લાઇ! રાજાઓમાં આમ કળિ પ્રવેશ્યા છે તેથી હરીને જ, ધર્મ પણ પલાયન કરી જવા લાગ્યાે છે. આગળના જેવા રાજા પણ હવે કયાં છે ? દેશ કાળ ખહુ માઠા આવવા લાગ્યા. હિર! હિર! ને તેમ ન હાય તા અધ્યમેધ જેવા મહા યજ્ઞ કરવાની તા રાજાઓને માંડી હાંશ હાવી જોઇએ, તે આ પાંડવ કુલદીપકમાં ન હાય એ પણ કળિતું માહાત્મ્ય જ છે." આમ .અપકીર્તિ થતી સાંભળી રાજાએત यज्ञने। आरंक डर्यो. हेश हेशांतरना सर्व राजाओ। तथा यज्ञ डरा-वनार ऋषि भुनिकाने आमंत्रण डीधां, ने सर्व सामशी तैयार કરી. યત્તમાં મુનિના કહ્યા પ્રમાણે વૃદ્ધ ઋત્વિજો સાટે-ઘણી શાધ-ખાળ કરાવ્યા છતાં એકે વૃદ્ધ પ્રાહ્મણ મળ્યા નહિ, પણ સઘળા યુવાન અને મશ્કરા પ્રાહ્મણા મત્યા. યજ્ઞ ચાલતા થયા, પ્રાહ્મણા स्वाहा स्वाहा शक्टोनी गर्जना हरी हुतद्रव्यनी आहुतिका हामवा ં લાગ્યા, મંડપમાં વેદમંત્રના દેાષ થઇ રહ્યો, વાજિત્રા વાગવા લાગ્યાં, સુંદરીઓ મંગળ ગીતા ગાવા લાગી, ને દર્શનાર્થે આવેલા રાજાઓ તથા યુજાજનાની માટી ભીડ મચી રહી. કેટલાક દિવસપર્યંત યજ્ઞ-ક્રિયા ચાલી. હવે યજ્ઞમાં અશ્વ હામવાના સમય આવ્યા. વેદમં-) ત્રાના ઉચ્ચાર થવા લાગ્યા, અશ્વનાં પૃથક્ પૃથક્ અંગા હામાવા માંડ્યાં. યજમાન અને યજમાનપત્ની બન્ને વેદીની આગળ આવીને ઉભાં રહ્યાં. પ્રાહ્મણા યજ્ઞાશ્વનાં પ્રત્યેક અંગા, મંત્ર ભણી ભણીને. હામાવવા લાગ્યા. મહારાજા જનમેજથની પટ્ટરાણી અત્યંત સોન્દ-ર્યના લંડાર હતી. અશ્વમેધ યત્રની યત્રવિધિ એવી છે કે યત્રાશ્વને,. વધ કરવા પહેલાં પણ તેના સર્વ અવયવા, જેવા કે પાદ, શુલ્ક, ઉરુ, જંઘા, કાંટે, ગુદ્દા, ગુદ્દોન્દ્રિ, નાભિ, ઉદર, દૃદય, કંઠ, મુખ, શિર, કર્ણ, નાસિકા ઇત્યાદિ સર્વ અંગાના ન્યાસ (અંગશુદ્ધિ) યજમાન-પત્નીને હાથે જ કરાવવી જોઇએ, આવા શાસમાં વિધિ છે. હામ કર્મ સમયે યજમાનપત્ની પાતાના કામલ હસ્તવડે અધનાં તે તે અંગાના સ્પર્શ કરીને મંત્રવહે તેને શુદ્ધ કરે છે. એ વિધિ પ્રમાણે આ અશ્વને પણ જનમેજયની પદુરાણીને હાથે ન્યાસ કરાવવા માંડ્યા, ને જયારે અશ્વની ગુદ્યેન્દ્રિયને હાથ, અડકાડવાના સમય

<sup>• . \*</sup>વસ્ણીમાં વરેલા થ્યાહાણે.

ગામ થયા ત્યારે પેલા વરુણીના સર્વ છાહાણા, તે કિયા જોઇ પરસ્પર નેત્રની સંત્રાથી મશ્કરી કરવા લાગ્યા. આ જોઇ જનમે-જયને કોધ ચઢશેા ખરા, પણ તેણે કોધનું શમન કરી, પ્રાह્મણાને એક શખ્દ પણ કહ્યો નહિ; કેમ કે ન્યાસ કરાવવા એ આવશ્યક કર્મ છે, ને ગુદ્દાન્દ્રિય તાં અશ્વનું મુખ્ય અંગ છે, તેથી તેને અડકયાં વગર ચાલે એમ નહાતું. તેથી રાજા પ્રાह્મણાને પણ શું કહી શકે ? રાજા મૌન ધરી રહ્યો, પણ જયારે તે અશ્વના વધ કરયા પછી તેનાં જૂદાં જૂદાં અંગા યજ્ઞમાં હામવાના વખત આવ્યા ત્યારે દ્વેતભાવને વશ થયેલા ભૂદેવાના હૃદયમાં અન્યભાવ પ્રગટ થયા. ખીંજાં કેટલાંક અંગા હામ્યા પછી ગુદ્દોન્દ્રિય હામ-વાનાે સમય આવ્યાે. ત્યારે રાણી, બન્ને હાથ પસારી આગળ ધરી ઉભી રહી, ને તેના હાથમાં અધની પૂજા કરેલી ગુહોન્દ્રિય સૂકવામાં આવી. રાણી નવયોવના, સૌન્દર્યની મૂર્તિ-લાવણ્યમતિ, . સુગ્ધાવસ્થામાં હતી, તેના હાથમાં સૌના દેખતાં અશ્વલિંગ જોઇ પૈલા વરુણીવાળા, યત્તનું માહાત્મ્ય ન સમજનારા અઢારે પ્રાદ્મણા ખડખડાટ હસી પડ્યા, અને તે જોઇ ળીજા સર્વનાં માહાં ખુલ્લાં થઈ ગયાં. હે વિશાલકેતુ! તું જાણે છે કે, આવે સમયે આવા પ્રસંગ જોઈ, આવેલું હસવું કેમ દાળ્યું રહી શકે ? પ્રાહ્મણે! હસવામાં રાકાયા તેથી ઘણીવાર સુધી તેમનાથી મંત્રાચ્ચાર પણ થઇ શક્યા નહિ; અને જયારે મંત્ર ન ભણાયા ત્યારે તે वगर, राष्ट्री, ते धिन्द्रिय अंग डेम हाभी शहे ? तेथी सालण રાણી, તે અંગને પકડીને જ કેટલીકવાર સુધી ઉભી રહી. જન-मेक्यना मनमां डेाध ते। आगणथी क सराध रह्या हता, तेमां વળી આ નવીન પ્રસંગ પાન્યા તેથી અગ્નિમાં ઘી હામાયા સમાન ઘયું. રાજાના ક્રાેધના કુંઇ પાર રહ્યાે નહિ, તેનાં નેત્ર લાલ-ચાળ થઈ ગયાં, ભુકુટિ ઊચી ચઢી ગઇ અને રામે રામે ક્રોધાગ્નિ વ્યાપી રહ્યો, તેથી તે આવેશમાં જ એકા એક બાલી ઉઠયા, "અરે! આ દુષ્ટ પ્રાહ્મણોને શું કરું? તેઓ મારી સ્ત્રી-રાજપત્નીની હાંસી કરે છે. ઠીક, પણ મારી પાસે જે ચક હાત તા હું એ અહારે જણના આ જ કાણે શિરચ્છેદ કરત." એટલું કહેતામાં જ તે પ્રતાપી

રાજાના ખાલવાથી તે બ્રાહ્મણા આગળ પહેલાં, ચક્રના આકારનાં (તરલાણાં છીમાં વગેરે) યગ્નપાત્રા ગતિને પામ્યાં, ને ફટાફટ જમીનપરથી ઉછળી, ચક્રરુપ થઈ, તે પ્રત્યેક બ્રાહ્મણના ગળામાં વાગ્યાં; અને જેતજેતામાં તે સઘળા બ્રાહ્મણાનાં મસ્તકા જમીનપર તુટી પડ્યાં. સર્વત્ર હાહાકાર થઈ રહ્યાં. અહાં! ઘડીમાં શું હતું અને શું થઇ ગયું? કોધ આવા વિનાશકારક છે. ભાવી કેટલું મળવાન છે? તે તું વિચાર. તુરત જ સૌ લોકા ધિક્કાર સાથે રાજા તરપ્ર જેવા લાગ્યા તા તે મહા કુષ્ટ રાગી જણાયા. તેના શરીરમાંથી રક્ત ગળે છે, અંગમાં ચાંદાં પડેલાં છે, પરુ વહે છે, એવી રીતે તેને શરીરે અઢાર પ્રકારના દુ:ખરુપ કાઢ ઉપડી આવ્યા છે, ને ત્રાહિ ત્રાહિ પાકાર કરે છે. અઢા! શું લવિલ્ય? શી ઈશ્વરની ગહન ગતિ? લોકા તેને બ્રહ્મહત્યારા, પાપી, દુષ્ટ, કાઢીઓ વગેરે કહેવા લાગ્યા ને તેની અનેક પ્રકારની નિંદા કરવા મંડી પડયા.

પછી જેમ તેમ કરી બીજા ખધા ઋત્વિ જ આદિ પ્રાક્ષણોએ યગ્નની સમાપ્તિ કરી, ને તેઓ સ્વસ્થાના પ્રત્યે ચાલ્યા ગયા. રાજા કુષ્ટ રાગી થયા એટલે તેનાં સગાં વહાલાં—આપ્તું કુટુંખ અને વહાલામાં વહાલી, સ્વસ્ત્પસુંદરી તેની પટ્ટરાણી, કે જેને માટે તેને કોધ ચઢચો હતો અને જેને પરણવાથી તે આ અપાયમાં પડયા હતા, તે સઘળાં- ઓને તે હવે ઝેર જેવા અળખામણા થઇ પડ્યો. કાઇ તેની પાસે જાય નહિ, પ્રીતિ કરીને બાલાવે નહિ, પણ શું કરે? તે રાજા હતા, તેથી પરાણે પણ તેની આગ્નામાં રહેવું પડતું હતું. માત્ર તારા જેવા એક તેના સત્યવાદી અને સદ્દગુણ પાત્ર પ્રધાન હતા, તે વારંવાર તેના પરિચર્યામાં હાજર રહેતા હતા, ને તેને કશી વાતની અડચણ પડવા દેતા નહિ. રાજાને શ્રીવેદગ્યાસ ઋષિએ કહ્યું હતું કે, આ કુષ્ટ રાગના ઉપાય મહાલારતનું શ્રવણ કરવું એ જ છે, ને તે પૂર્વોક્રત સદ્દ પાત્ર પ્રાહ્મણની પાસેથી જ શ્રવણ કરવાનું હતું; તેથી તેણે પાતાના પ્રધાનો દ્વારા જેનાં હસ્ત વાણી આદિ દગ્ધ નહિ થયાં હાય તેવાન્ય

p fres ("ne 2

<sup>\*</sup> દાન આદિ પ્રતિગ્રહ લેવાથી હાય દગ્ધ થાય છે; અને અસત્ય, અયાગ્ય વગેરે ભાષણ કરવાથી જિલ્લા–વાણી દગ્ધ થાય છે અર્થાત્ ભ્રષ્ટ થાય છે; ને તેવા મનુષ્યમાં કાંઇ તત્ત્વ કે પરાક્રમ રહેતું નથી.

બ્રાહ્મણની શાધ કરાવી. તેવા બ્રાહ્મણ મહા તેજસ્વી મુનિ વૈશંપાયન, हे के श्रीवेहव्यास भुनिना शिष्यामां भुण्य हता तेने तेहावी, સાષ્ટાંગ પ્રણિપત કરી, મહાભારત શ્રવણ કરાવવાની જનમેજર્થે વિનતિ કરી. મુનિએ કહ્યું, "રાજન્! આ મહાભારત ઇતિહાસ श्रीवेह ज्यास प्रशीत छे, ने ते परम सत्य अने मेा क्षप्रह छतां अति અદ્ભુત છે, તેથી તેના સત્યપણામાં તારે કાઇ વાતની શંકા કરવી નહિ; નહિ તો તારાં પાપના પૂરા નાશ થશે નહિ." તે પછી સુનિની તે વાત માન્ય કરી, જનમેજયે કથા સાંભળવા માંડી. આટલં તા પ્રસિદ્ધ જ છે કે શ્રી, મહાભારતની અંદરના ઘણાક ઇતિહાસા અતિ આશ્ચર્યકારક અને અસંભવિત સરખા ભાસે છે, પણ સૂક્ષ્મ-રૃષ્ટિથી જોતાં તેમાં પૂરેપૂરું સત્ય તત્ત્વ સમાયલું છે: તેમાં અતિશ-ચાકિત લરેલું કે મિચ્યા વચન એકે નથી. પણ ભવિષ્યમાં જે નિર્માણ થયેલું છે તે કાેટી પ્રયત્ને પણ ટળે એમ નથી. વૈશંપાયન મુનિનાં सत्य वयनपर जनमेजयने पूरेपूरे। विश्वास रहारे नि. महाला-रतना आहि पर्वथी भांडीने अनुक्षेमे सत्तर पर्व ते। सुनिके तेने સંભળાવ્યાં; તેમાં કશી શંકા થઇ નહિ, અને રાજા જેમ જેમ यवाँ सांलणता गया तेम तेम तेना कोड कोड जातना डाढ भटता ગયા. એમ સત્તર જાતના કાઢ મધ્યા, પણ છેવટના પર્વમાં તેને રાંકા થઇ. કથામાં એમ આવ્યું કે, "ભારતના યુદ્ધમાં ભીમસેને અત્યંત પરાક્રમ કર્યું હતું, ને શત્રુના સૈન્યના હાથીઓને પગેથી પકડી પકડી, ફેરવી ફેરવીને આકાશમાં પ્રેકી દીધા હતા; જેમાંના ઘણાંક હસ્તીઓ હું પણ ગગનમાં વાતાવરણની અંદર ભ્રમણ કરયા જ કરે છે, પણ નીચે પડવા પામતા નથી." આવું આર્ટ્સર્ય-જનક વચન, જનમેજયથી સત્ય મનાયું નહિ, તેથી તે ખાલ્યા, "અહા! મુનીશ્વર! આપ એ શું કથન કથા છા? એ તા એટલી અધી અસંભવિત વાર્તા છે કે, સાધારણ ભુદ્ધિના મનષ્યથી પણ એ સત્ય મનાય તેમ નથી, તા મારા જેવા ખુદ્ધિમાનથી તા કેમ જ સત્ય મનારો ?" મુનિએ કહ્યું. "રાજા! એ સર્વથા સત્ય છે અને વળી કહું છું કે, વારંવાર તે સત્ય છે, એમાં શંકા કર નહિ; નિકર તારા ખાકી રહેલા કાઢ એમના એમ જ રહી જશે. હું અદાપિ-

પર્ચંત કદી અસત્ય ખાલ્યા નથી અને ખાલીશ પણ નહિ; પણ તારું ભવિષ્ય તને ભમાવે છે, માટે હે મૂદ્ધ! મનવહે ચેત. મૌન ધર." " મહારાજ! કાઢ ખાકી રહ્યો છે તેથી ખેવડા લક્ષે થાય, પણ એવી અસલ વાતને હું સલ માની લેઉ ને અસલને સંમત થાઉં તેમ નથી," એમ રાજાએ કહ્યું; ત્યારે ફરી ફરીને ઝાષિએ રાજાને સમ-જાગ્યા છતાં પણ તેણે ન માન્યું ત્યારે કોધ ચઢવાથી ઋષિ ભાલ્યા. " દુષ્ટ ગવિંધ! રાજ મદમાં છકેલા! તું નથી માનતા તા આ પ્રત્યર્થ પ્રમાણથી જો, હું તને ખતાવું છું." એમ કહી ઋષિ સભાની મધ્યે પદ્માસન કરી ખેઠા, ને ચાગ ખળવડે સમાધિ ચઢાવી, આખા ખ્રદ્માં ડના વાયુનું રુધન કર્યું. પળ, વિપળ થતાં તા સર્વ જગત્ ત્રાસ પામવા માંડયું, અન્ન કિવા ભક્ષ્ય પદાર્થ ન મળે તા પ્રાણી કેટલાક દિવસા કાઢી શકે છે, જળ ન મળે તેા કેટલાક પ્રાણી કેટલાક પ્રહર જેમ તેમ કરીને પણ ગાળે છે, પરંતુ સર્વનું જવન વાયુ જો ન મળે તા કાઇ પણ પ્રાણી ચાડીક પળ કરતાં પણ વધારવાર રહી શકતું નથી. એવા વાયુ આ સમયે સર્વત્ર ગંધ થયા ત્યારે પ્રાણી-માત્ર આકુળવ્યાકુળ થવા લાગ્યાં. પછી મુનિએ પાર્છું તે રુધન કરેલા વાયુનું આકર્ષણ કર્યું એટલે એક અર્ધ ઘટિકામાં તો આકાશ માર્ગથી અનેક હસ્તીઓનાં પ્રચલ્ડ શરીરાનાં ખાખાં ધઢાધડ કાઇના ઘર ઉપર તાે કાઇના ચાકમાં, કાઇના આંગણામાં ને ખુદ જનમે-જયના સભામંડપમાં પડવા માંડ્યાં. આ જોઇ, અત્યંત આશ્ચર્ય પામી રાજા વારંવાર પાતાના દુરાગ્રહની ક્ષમા માંગતા ઋષિના ચર-ણમાં પડયા. એમ અનેક પ્રકારે સ્તુતિ કરવાથી મુનિએ સમાધિ ઉતારી, વાયુને, મુક્ત કર્યો. પછી રાજાએ ગમે તેટલું માન્યું કે, " "મહારાજ! આપે જે જે ઇતિહાસા કહ્યા તે સવેથા સત્ય જ છે, અને મેં મૂઢ આપના વચનપર મિચ્યા આશંકા કરી છે, મારું સર્વથા રક્ષણ કરા," પણ તેથી વળે શું ? એક પ્રકારના કાઢ તેના શરીરમાં રહ્યો જ. પછી મુનિએ તેને સમજાવ્યા કે, " ભાઇ, એમાં તું શું કરે ? તારા કંઇ અપરાધ નથી. ભાવી હરકાઇ પ્રકારે પાતાના ભાવ ભજવે જ છે; તે કાેઇથી પણ કાેઇ પણ ઉપાયે હરગી જ મટતું નથી." એ પ્રમાણે તેની આધાસના કરી, સુનિ સ્વસ્થાન

પ્રત્યે ગયા, ને રાજા વિમાસણ કરતા જ રહ્યો. માટે હે પ્યારા સચિવ! ભાવી ટાળવા માટે કંઇ પણ ચંત્ન કરવા, એ આકાશકુ-સુમની પ્રાપ્તિ માટે કરેલા ચત્નની ખરાખર છે.

આ વૃત્તાંત સાંભળી વિશાલકેતુએ કહ્યું, "કૃપાનાથ! આપનું કહેવું યથાર્થ છે, અને તે માત્ર આપના કહેવાથી જ નહિ, પણું પ્રત્યક્ષ રીતે અનુભવી ચૂકયા છું. ત્યારે મહારાજધિરાજ! આપના કુંવરના આયુષ્યનું ભવિષ્ય આપે કાનાથી અને કેવી રીતે જાલ્યું હતું ?" મંત્રીનું એ વચન સાંભળી યજ્ઞભૂએ ક્ષણવાર વિચાર કરીને કહ્યું, "પ્યારા વિશાલ! એ વાત હું અદ્યાપિ પર્યન્ત કાઇને કહેન્વાના પણ નહાતા, પરંતુ તું પરમ ભગવદ્દભક્ત, સત્યવાદી અને મારા વિશાસપાત્ર છે, સાથે જિજ્ઞાસુ પણ છે, તા તારી આગળ એ વૃત્તાંત સવિસ્તર પ્રકાશ કરીશ. હું એ એકહ્યું જ નહિ પણ એવાં ખીજાં અનેક ભવિષ્યા જાણું છું; ને તે તને જણાવવા માટે મારે સઘળા આગલા ઇતિહાસ તારી આગળ વર્ણવવા પડશે. તે સહજ વિસ્તીર્ણ હોવાથી એક જ દિવસે પૂરા નહિ થાય માટે પ્રતિ દિન નિયમપૂર્વક થોડા થાડા તું સાંભળજે."

એ પ્રમાણે મહારાજા યજ્ઞભૂની આજ્ઞા ચવાથી પ્રતિ દિવસે પ્રાતઃકાળના પાતાના નિત્યાદ્ધિકથી પરવારી, રાજસભાના સમય પહેલાં વિશાલકેતુ, યજ્ઞભૂ આગળ જતાં અને આનંદપૂર્વક તેનાં વચનામૃતનું પાન કરતા હતા.

યજ્ઞભૂએ કહ્યું:—હે વિશાલ! હું ખલિલસ નામના મારા પ્રતાપી પિતાના પુત્ર છું. મારા ધર્માત્મા પિતાને છેક છેલી અવસ્થામાં માત્ર હું એક જ પુત્ર પ્રાપ્ત થયા હતા, તેથી તેઓ મારાપર બહુ પ્રેમ રાખતા હતા. મારાપરના તેમના અગ્રહદ પ્રેમના હું ખદલા વાળી શકું તે તા વાત હજી ઘણી છેટે રહી હતી, પણ હું ઉછરીને પાંચેક વર્ષના થઇ મારા કાલાકાલા શખ્દાવે અને મનાહર આકુ-તિવઢ તેમને આનંદ પમાડી શકું તે પહેલાં જ તેઓ સ્વર્ગ લાકમાં સિધારયા. હું તદન બાળક છતાં પણ, પિતાજીના મંત્રીએ ઘણા સાત્વિક અને સ્વામિલકત હાવાથી, તેમણે મને રાજ્યપદપર અલિ- ધેક કરી, રુડી રીતે રાજ્ય ચલાવવા ધાર્યું; પણ પિતૃચરણના મૃત્યુ

પાંમવાના લાગ સાધી, આ રાજ્યના એક કટ્ટા શત્રુ, રાજ્યપર ચહી આવ્યા અને સર્વ અમાત્યા વગેરેને પરાજિત કરી તેણે આ દેહે માનેલું પાતાનું રાજ્ય સ્વહસ્તગત કરી લીધું. આ સમયે મારી માયાળુ માતુશ્રી મને લઇ મારા માતુલ પક્ષમાં જઇને રહી. ત્યાં રુડી રીતે પાળી પાષી મને માટા કર્યો. ચાગ્ય વચે પહોંચવા આવ્યા એટલે મારા મામાએ મને સત્યદેવ નામના મહા પ્રતાપી ગુરુ પાસે અધ્ય-યન કરવા મૂકયો. આ મહાત્મા ગુરુ પ્રદ્યાનિષ્ઠ-તત્વવેત્તા હતા. મારા સિવાય એમની પાસે ળીજા અનેક શિષ્યા, વેદ્દ, વ્યાકરાષુ, ન્યાય, મીમાંસા, સાંખ્ય વગેરે શાસ્ત્રોના પૃથક્ પૃથક્ અભ્યાસ કરતા હતા. કેટલાક ક્ષત્રિય પુત્રા ધનુર્વિદ્યાના અભ્યાસ કરતા હતા, કેટલાક જ્યાતિષ, કેટલાક વૈદ્યક, ને કેટલાકા શિલ્પશાસ શીખતા હતા. પણ તે સા કરતાં વેદાંત શાસનું અધ્યયન કરનારા શિષ્યાના સમુદાય તેમને ત્યાં માટા હતા. એ ગુરુદેવ, સર્વ શાસ, સંપૂર્ણ रीते, पाते कोड क समये जाणता हता, तेथी, साक्षात् सर्वज्ञ ( ઈશ્વર તુલ્ય જ ) હતા, એમ કહ્યા વગર મારાથી રહેવાતું નથી. તેમની પાસે હું સંપૂર્ણ ધનુર્વેદ શીખ્યા, ને તેમના ચરણની કૃપાથી મને તે પ્લીભૂત પણ થયા. પરંતુ એક વાતે મારી જિગ્રાસા તેમની કનેથી તૃપ્ત થઇ નહિં. હું ધનુર્વેદ શીખતા તે સમયે જ મારા ગુરુના મુમુક્ષુ (માથની ઇચ્છાવાળા–તત્વેચ્છુ) શિષ્યા પણ પાઠ લેતા હતા એટલું જ નહિ, પણ ખીજા સર્વ વિષયાવાળાને પૃથક્ પૃથક્ પાઠ આપી દઇ, પછી બાકીના સઘળા સમય નિરંતર વેદાં-તની જ ચર્ચા તેમના આગળ ચાલતી હતી. હું જલદીથી મારા પાઠ સમજ લઇ આ ચર્ચા સાંભળતા. સર્વ વિષયા કરતાં મને તેમાં वधारे आनंह थता हता. पण शुरुनी आज्ञा, "विद्यार्थिओ पाताना शासता विषय संपूर्ण लाणी रह्या सिवाय भीजा डेग्ड पण विषयमां इही मन सगाउनुं नहि" सेवी हावाथी, वेहांतनी सर्था शासती, ते, हुं, शुरुथी शुप्त रही सांसणता हता, ने इहास तेम કરતાં ગુરુજીની દૃષ્ટિ મારાપર પડી કે તુરત તે સાંભળવું પડતું भूडी भारे धेर यासवा भांडती। हती. ओड विषय संपूर्ध हत्या विना णीलमां चित्तं बगाउवा हेवुं निं केवा के गुरुना नियम हता ते

259

ઘણા જ ઊડા હેતુને લીધે હતા; કારણ કે, વિદ્યાર્થિનું મન નિર્મળ આરસી જેવું હાય છે, ને તેમાં કાઇ પણ વસ્તુનું પ્રતિબિમ્બ સ્વચ્છ રીતે પઉ છે; તેથી પ્રથમ તા તેને, જે જે વિષય જૂએ તેમાં આનંદ અને ઉમગ ઉપજે છે; પણ પાતાના ચાલતા વિષય મૂકી બીજામાં પ્રવૃત્તિ डरे, त्यारे तेना भनपर ते श्रील विषयनी छाप पडी, आगणना विषय त्यांथी क अटिंडे छे. अने तेमां से वणी से वेहांतने। परम श्रेष्ठ વિષય તાે કાચી ઉમરના કે વિદ્યાર્થિ જેવા અસ્થિર અને કાચી મનાે-वृत्तिना मनुष्यने शीभवा-जाणुवा-विद्यारवा ये। व्य ज नथी. પણ મને તા તે વેદાંતીઓનાં નાનાં પ્રકારનાં સિદ્ધાંત. વાક્યા थने अहं ब्रह्मास्म ( हुं भेरते क अह्म-परभात्मा छुं ), तत्त्वमास (તું તે (પ્રદ્યા) છે), વગેરે મહા વાકયા સાંભળીને તેમાં અનેક પ્રકારનું કુત્હુલ અને નવીન નવીન આનંદ ઉત્પન્ન થતા હતા. હું પ્રથમ વેદ, વેદાંગા, શાસ વગેરેનું અધ્યયન કરી, રાજાને ઉપયોગી ધનુર્વેદ ભાગુતા હતા, અને તે સંપૂર્ણ થયા પછી મારું મન વેદાંત વિષયના અભ્યાસ કરવા માટે જ ઉત્કંઠિત થઇ રહ્યું હતું. પણ મારી તે ઇચ્છા પૂરી થઇ નહિ. હું ધનુર્વેદ સંપૂર્ણ લણી રહ્યો, ત્યારે મારા ગુરુજીએ મારા મામા તથા બીજા અનેક રાજાઓ અને ઋષિઓને આમંત્રણ કરી, મારી પરીક્ષા કરવા માંડી. સર્વ પ્રકારનાં અસ્ત્રા (ફેંકી મારવાનાં આયુધ) અને શસ્ત્રા (હાથમાં પકડ્યાં પકડ્યાં ઘા કરવાનાં આયુધ) મુક્ત, અમુક્ત, મુક્તામુક્ત, ને મંત્રમુક્ત વગેરે सर्व प्रधारना शास्त्रना मंत्रा, तेनी डियाच्या, भारेलां आशुधने પાછાં ખેંચી લેવાની ક્રિયા, યુદ્ધ સમયે રાખવી જોઇતી સર્વ પ્રકારની ચાતુરીઓ, સર્વ પ્રકારની સૈન્ય રચનાના વ્યૂહા, અધ, ગજ, રથ ઇત્યાદિ વાહનાપર રહી યુદ્ધ કરવાની કળાએા, આકાશ માર્ગે રહી યુદ્ધ કરવાની અદ્દલત શક્તિઓ વગેરેમાં સર્વ પ્રકારે હું તેઓ સમક્ષ પરીક્ષાતીર્લ થયા. પછી મારાપર અતિ રાજી થઇ મારા માતુલે ગુરુને યથાશક્તિ ગુરુદક્ષિણા આપી. તે પછી જ્યારે વૈદાંત માર્ગમાં પ્રવૃત્તિ કરવાને હું તયાર થઇ ગયા તેવામાં જ મારા ગુરુના મારે સદાના વિયાગ થયા. તેઓ ઘણા વૃદ્ધાવસ્થાએ પહાંચેલા હતા; અને અંત્યાવસ્થા સમીપમાં આવેલી જોઇને કાઇ

ત્રીર્થસ્થાનમાં જઇ નિવાસ કરવા એવા વિચારથી અદ્રિકાશ્રમ પ્રત્યે જવાને તચાર થયા. કેટલાક શિષ્યા પણ તેમની સાથે જવા માટે તત્પર થયા હતા. તેઓ લેગા હું પણ તત્પર થયા; પરંતુ મારી માયાળ માતુશ્રીએ અને મામાએ મને કાઇ પણ રીતે ગુરુ સાથે જવાની આજ્ઞા આપી નહિ. માતુશ્રીએ કહ્યું, "પુત્ર! તું હવે ब्रष्थि विद्या लाष्ट्री छे; ने ते सर्व विद्याना क्षेत्र वणते पूरा ७५-ચાગ કીધા વિના પ્રદ્માવિદ્યા (વેદાંત) લાગુવાને તને હું આગ્રા આપીશ નહિ. તું ક્ષત્રિય પુત્ર છે, વીર્યવાન છે, પણ નિરાધાર છે, પરાશ્રિત છે, તે છતાં તને અંતઃકરણમાં જરાએ વૈર વસતું નથી, કે क्षत्रियपणानुं अलिभान आवतुं नथी के शुं? तुं विचार करते। નથી, કે હમણાં તારી કેવી સ્થિતિ છે? તારું ઘરખાર કયાં છે? તું રાજપુત્ર છતાં રાજ્ય તાે શું? પણ એક નાનીશી ઝુંપડી પણ તારે સ્વતંત્ર રહેવા માટે તારા વતનમાં નથી. તું હમણાં કયાં છે ? કાતું અન્ન ખાય છે ? તારા પિતાની શી ગતિ થઇ છે ? તેનું તને કંઇ પણ સ્મરણ થાય છે ? એ સઘળી વાતનું તું સ્મરણ કર, તારા પિતાને મારનાર શત્રુપર વૈર લઇ, તારી સ્વભૂમિને પાછી સ્વાધીન લે. જો કે માના જણ્યા ભાઇને ત્યાં હું રહું છું, તાપણ ખરું જોવા જતાં પરતંત્રપણે પડી રહેનારી જે હું, તેને રહેવાને તથા પાષણ કરવાને ચાગ્ય વસ્તુ તથા સમય સંપાદન કર; પિતાના કરતાં પણ અધિક ાવિસ્તારવાળા રાજ્યના અધિપતિ થા; હાથ નીચે ઘણા વિચક્ષણ विश्वासु मंत्रीकी अने द्वय, गल, रथ छत्याहिवाणी माटी यतु-रंगिणी सेना संपाही सस्तहपर छत्र धराव; अने એક वामते आ ભૂમંડળમાં "શ્રીમાન્ યજ્ઞભૂ મહારાજાધિરાજની જય." એવા સર્વત્ર ઉંકા વજડાવી, મારા હમ્મેશના ખળતા અંતઃકરણને શીતળ કર; પછી તારી ઇચ્છામાં આવે તે સ્થળે અને ઇચ્છામાં આવે તે કાર્ય માટે, ઇચ્છિત સમયે જવાને હું હુર્ષ પૂર્વક આજ્ઞા આપીશ." આવાં શૂર ચઢાવનારાં, શત્રુએાપર ક્રોધ અને દ્રેષ ઉત્પન્ન કરાવનારાં અને રાજ્યસંપાદન કરવાની પૂર્ણ લાગણીને જન્મ આપનારાં માતુ-શ્રીનાં વચન સાંભળી, મેં તુરતને માટે ગુરુજી સાથે ખદ્રિકાશ્રમ જવાનું માંડી વાળ્યું.

હે પ્રિય વિશાલ! જે કે મારી માતુષ્ત્રીના પ્રતિગંધથી હું ગુરુજી સાથે જતા અટક્યા, તાપણ તેથી કંઇ પરપ્રદાને શાધવાની-જાણવાની મારી પ્રીતિ કિંચિતમાત્ર પણ એાછી થઇ નહિ પણ ઉલટું એમ બન્યું કે, તેના ઉપદેશથી મને ઉપજેલી રાજ્ય સંપાદન કરવાની લાગણીની સાથે પરમ શ્રેષ્ઠ ખ્રદ્ધા વિદ્યા-અધ્યાત્મિક विद्या સંપાદન કરનારી લાગણીનાં મૂળ પણ વધારે ૮ હતર થયાં. જેમ કાઇ અત્યંત સૌન્દર્યવતી નવયોવના સ્ત્રીની સાથે, તેવા જ સુંદર પુરુષના એક ક્ષણ વાર નચનમિલાય-તારામૈત્રક થવા ઉપરાંત-જરાક વાર સૂધી, આપણા અંનેનાં અંતઃકરણ એકખીજાને સંપૂર્ણ પ્રેમથી મળવાને ઇચ્છે છે, તાે હવે ઇશ્વર ક્યારે મનઃકામના પૂર્ણ કરશે ? .એવી પરસ્પર પ્રેમની વાતા કરચા પછી, તુરત તેમના वियाग थाय अने पछी तेकोना मनमां केंड णीलने भणवाने માટે જેવી ઇચ્છા-પ્રીતિ વધતી જાય, ને એક ખીજાનાં સ્મરણ કરી તેઓ જેવાં ઉદાસ અને વિશુદ્ધાવસ્થાને પામે તેવી અવસ્થામાં હું, વેદાંત શાસ્ત્રની પ્રીતિને લીધે આવી પડયો. મને વારવાર એમ સ્મરણુ થવા લાગ્યું કે, "અરે! એ વેદાંત જ્ઞાન કેવું હશે? આહા! તેના કેટલાક ઉપરચાટિયા સંવાદ અને ઉપર ઉપરની વાતચીતાં સાંભળીને મને એટલા ખધા આનંદ થતા હતા, ત્યારે તેને યથાર્થ જાણવાથી કેટલા આનંદ થતા હશે? અને તેના નિત્ય લાગી, સંપૂર્ણ અધ્યયન કરીને તેના અનુભવ લેનારા અને હું પાતે જ પરમાત્મા (પ્રદ્ધા) છું એમ સમજ તેના પરમ સુખમાં મહાલનારાને કેટલા અધા આનંદ થતા હશે ? વળી અરે! આપણે આ પંચતત્ત્વના પૂત-ળાંની અવસ્થામાં છતાં પાતે જ ઈશ્વર (પ્રદ્મા) છીએ એમ અંતઃક-રણ કેવી રીતે અને શા પ્રમાણથી તથા શી પ્રતીતિથી કહી શકતું કિવા માની શકતું હશે? રે! મને એની પ્રાપ્તિ કચારે થશે? શું હું ખ્રह્મવિદ્યાને માટે નિર્ભાગી જ રહીશ ? હે પરમાત્મા! હું કંગાલપર કૃપા કરા. દયા કરા:" પુનઃ મને વિચાર થવા લાગ્યા કે, "હું કાેેે હું ! કયાંથી આવ્યા ? કયાં જઇશ ? આ જીવાત્મા સંસારસ્વપ્ર સમુદ્રમાં ડૂખી ગયા છે, તેને કેવા ગ્રાનમાં નિષ્ઠા રાખીને ઉદ્ધારવા? મનુષ્ય દેહ મળ્યા છતાં અને તેમાં પણ પુરુષ દેહ પ્રાપ્ત થયા છતાં અને

તેમાં પણ વિચાર શક્તિ આપ્યા છતાં, અને તમા પણ સદ્દગુરુની પ્રસાદી પામ્યા છતાં જે જીવ મુક્તિના સાધનમાં પ્રમાદી રહે છે, તેનાથી વધારે બુદ્ધિહીન બીજો કાઇ નથી." આ સંસારરુ પ સમુદ્રને તરવા માટે, મારી શી ગતિ છે? ને સદ્દગતિના ઉપાય શું? તે જાણવા માટે બહુ આતુર થઇ થયા. સંસારરુ પ દાવાનલની જવાલાઓમાં બહુ તપી ગયા ને ખ્રદ્ધાનંદના રસથી ભરેલાં, પવિત્ર, ઠંડાંગાર, પરમાનંદરુ પ, કાનને સુખ આપનારા, સદ્દગુરુનાં વચનામૃતનું પાન કરવામાં બહુ તીવ્રતર લાગણીવાળા બની ગયા અને અન્નાનના યાગથી દેહાદિક અનાત્મ પદાર્થોનું જે બંધન જણાયું, એથી જ સંસાર, રાજપાટ, માતાપિતા, સત્ય મનાયાં છે, તેથી ન્નાનાશિથી દેહવાસનાનું દહન કરવામાં સર્વ પદાર્થોને તૃણવત્ જોવા લાગ્યો. મારું મન સદા બ્રમિત સરખું રહેતું હતું. પ્રદ્માના પ્રાપ્તિની દહ જિન્નાસાએ મને બીજાં સર્વ કાર્યોમાં નિસ્પૃહ અને કેવળ અસ્વસ્થ ખનાવી દીધા. આમ કરતાં સુમારે છએક માસ ચાલ્યા ગયા એટલામાં શ્રીહરિએ મારી દીન વિનતિ ધ્યાનમાં લીધી હાય તેનું એક મહદાશ્ર્ય પ્રાપ્ત થયું.

એક સમયે હું મારા એકાંત ભુવનમાં આવા જ વિચારામાં તિલ્લીન થઇ, એક તિકયાને અઢેલીને આડા પડ્યો હતા. પ્રાતઃકા-ળના દિવસ સુમારે દાેઠેક પહાર ચઢેલા હતા, ને મારાં સર્વ આદ્રિક કર્મ-પૂજન, ભાજન ક્રિયા વગેરે સર્વથી પરવારી એ ઘટિકા વિશ્રામાર્થે જ પડેલા હતા. કાઇ પણ મનુષ્ય મારી પાસે આવતુ જતું ન હાતું, આખા મહેલમાં પણ એ સમયે સઉ ખાઇ પી પર-વારેલાં હાવાથી સઘળું શાંત હતું, કાઇ જાતના શખ્દ મારે કાને પડતા ન હતા, સઘળું સ્ત્રમસામહતું, હું પણ કરાા શખ્દ કરચા વગર પડયો હતા, તેવામાં મને જરાક પરમાત્મા ને આત્માના વિચારનું ઘન આવવા લાગ્યું. એક તરફ પરમાત્માના વિચાર, બીજી તરફ દેહના, ત્રીજી તરફ દેહના ને ચાથી તરફ માયાના, એવા વિચારના ઘનમાં જાયતાવસ્થામાં પડયો. મારી આંખ મળવાની તયારીમાં હતી, છતાં પૂર્ણ કંઇ નિદ્રાવશ થયા ન હતા. એટલામાં એકાએક મને કંઇ સ્વય સરખું દેખાયું. એ સ્વય સરખું પણ સ્વય તો નહિ જ, કેમ કે, નિદ્રા

પ્રાપ્ત થવાની તયારીમાં જે કંઈ સાંભળવામાં કે જેવામાં આવે છે, ને આપણું મન નિદ્રાને ચહાતું હાવાથી તે વસ્તુપર સંપૂર્ણપણુ લાગેલું ન હાવાને લીધે સ્વગ સરખું ભાસે છે. તત્લા એક અત્યંત તેજસ્વી અને સૌન્દર્યના લંડાર, દ્વિલુજા સીએ એકાએક મારા એકાંત ગૃહમાં પ્રવેશ કીધા. તે સ્ત્રીનાં તેજ અને સ્વસ્ત્પથી મારાં નેત્ર અંજાઇ ગયાં, તેની અદ્ભુત કાંતિ અને વિચિત્ર સ્વસ્વપ જોઈને. મને લાગ્યું કે, એ કાઇ પરમાત્માની અલાકિક શક્તિ હશે, તેથી તેના ઉપર મને સ્વાભાવિક રીતે જ માતૃભાવ ઉત્પન્ન થયો; 'અને. "અહા મહામારે! તું, કેાણુ છા ? અને શા અર્થે અત્ર પધારવાની. કૃપા કરી છે ? " એટલા શખ્દા હું તેને કહેવાના વિચાર કરતા હતા, તેની પૂર્વે તા, તે દેવી, ઝપાટાબંધ મારી તરફ આવી, અને. લાગલા મારા મસ્તકપર હાથ મૂકીને, "વત્સ! તારું કલ્યાણ થાએા, તું કશી ચિન્તા કરીશ નહિ, હું તારી મનકામના પૂર્ણ કરું છું." એટલું ખાલી ચડપ દેતા કે તેણે મને જેમ મા ખાળકને ળંને. હાથમાં ઉપાડે છે, તેમ, આડા ઉપાડી લીધા. મારી અવ્યવસ્થિત સ્થિતિમાં જ તે મને પાતાની દિવ્ય શક્તિવડે ઉપાડી, સડસડાટ જેવી આવી હતી તેમ પાછી ચાલી ગઇ. આ સમયે મારી વાચા બંધ થઈ ગઇ હતી, જેથી હું ચું કે ચાં કશુંએ કરી શકયાે નહિ. તે મેહે-લમાંથી ખહાર નિકળીને તુરત આકારા માર્ગે પડી, ને એટલી ઝડ-પથી તેણે ઉત્તર દિશાના માર્ગ કાપવા માંડ્યો કે, માર્ગમાંની કશી. વસ્તુનું મારાથી અવલાકન-દર્શન સુદ્ધાં થઇ શક્યું નહિ. તેની ઘણી ઝડપને લીધે મને હીક આવી ગઇ. અને વાચુ થઇ જવાથી જેમ. આંખે અંધારાં અને ચક્કર આવે છે, તેમ થવાથી નિરુપાયે મેં મારાં. ચક્ષુ મીચી દીધાં. થાડીક વાર થઇ એટલામાં તા તેણુ મને (મને લાગે છે કે) હિમાલયની ઉત્તર દિશાએ આવેલા મહા દ્યાર અર-ણ્યમાં, એક સુંદર ઘટાવાળા આસવૃક્ષ નીચે મૂકી દીધા. પૃથ્વીના સ્પર્શ થવાથી મેં ચમકીને આંખ ઉઘાડી જોયું તા મારી દૃષ્ટિએ. ભયંકર પર્વતા અને ઘીચ ઝાડીવાળું વિશાળ અરહ્ય પડ્યું તે વખતે મને ઉપાડી લાવનારી શક્તિ કેાણુ જાણું કયાં અદ્દશ્ય થઇ ગઇ ? તે પણ हुँ लाणी के लेध शक्या नहि. या वंभते भारा अंतः क्र्यानी

વિલક્ષણ સ્થિતિ થઇ રહી. મારાં આશ્ચર્યના પાર રહ્યા ની એક. ક્યાં હતા ? ને ક્યાં આવ્યા ? તથા ક્યાં જઇશ ? ને શું કરીજ્યા એવા વિચારમાં મારું મન ખહુ ગભરાઇ ગયું.

ચૈત્ર માસના સૂર્ય મસ્તકપર આવેલા હતા. તાય પણ સારી રીતે પડતા હતા, ને મન ગભરાટમાં હતું તેથી મને થાડી વારે તૃષા લાગી. તે આમૃતૃક્ષ નીચેથી ધીરે ધીરે, ઉઠી સ્વસ્થ થઇ, પાણીની શોધ કરવા માટે હું ચાલ્યા. જરાક વાર સૂધી ચારે કારે નજર કરતા આમ તેમ પ્રચો એટલામાં એક બાજીએ કંઈક માર્ગ-પગથી જેવું મને દેખાયું, તેને આધારે આધારે 'જ્યાં જવાય ત્યાં ખરું' એવા નિશ્ચય કરીને હું આગળ ચાલવા લાગ્યા.

પણ મારા ગભરાટ ક્ષણે ક્ષણે અને ડગલે ડગલે એાછા થવા માંડચો. અને આજીનાં સ્વાભાવિક રીતે ઉગીને વૃદ્ધિ પામેલાં અતિ સુંદર વૃક્ષા, કે જેઓ વસંત ઋતુને લીધે પુષ્પા અને મ્હારથી ભરપૂર હતાં તથા કેટલાંક ફળવાળાં પણ હતાં, તે નેવાથી મને અધિકાધિક આનંદ થવા માંડયો. જો કે વૃક્ષા આપણે અહીંઆં ઘણાંક જોઇએ છીએ, ને તેઓ ખહુ આનંદ આપનારાં પણ હાય છે; પરંતુ આ વખતે જે વનલીલા હું જેતા હતા, ને તેની અંદર જે અનેક જાતનાં વૃક્ષા મારી દર્ષિએ પડતાં હતાં, તે લીલાનું તેા મારાથી વર્ણન થઇ શકતું નથી. એ વન તા ખરેખર કાઇ દિવ્ય જ હતું. મનુષ્યાને તેનાં દર્શન ભાગ્યે જ થતાં હશે. એ માર્ગ ગાલતાં મારી તરફ જે સૌગન્ધિક વાચુના મંદ્ર મંદ્ર એહેકાટ આવતા હતા, તેવા દિવ્ય પરિમળ અગાઉ કદી મેં મારી નાસિકા ઇંદ્રિયદ્રારા ગ્રહણ કીધા ન હાતા. વૃક્ષાપર જે ભાગ્યશાળી પક્ષીએા (એવાં અલા-કિક વનમાં જન્મ પામ્યાં માટે ભાગ્યશાળી જ) આનંદ મસ થઇ આલાપ કરી રહ્યાં હતાં, તે સાંભળી વખતા વખત હું પગલાં ભરતા માર્ગમાં જ સ્થિર થઇ જતા હતા. એ વનની ભૂમિ પણ કંઇ એારજ તેજસ્વી દીસતી હતી. ક્યાંક ક્યાંક ઝાડીની છાંટમાંથી પર્વતાનાં સુશાભિત શિખરા દેખાતાં હતાં, તેથી હું વખતે એમાં ભૂલી જતા કે આ સુવર્ણનાં હિંવા મણિનાં દેવાલયા તા ન હાય? मा सघणी शाला निरणता यने मारु सघणुं हु: अ विसरी वर्ध

પ્રાપ્त આનંદ પામતા હું ચાલ્યા જતા હતા, એવામાં એક સુંદર ને શવર દર્ષિએ 'પડ્યું. તેની ચારે દિશાએ આંખાનાં તથા વડનાં मुह्मा विस्तारवाणी शाणाच्याथी तेना तटपर शीतण छाया हरी रह्यां હતાં. કિનારાએા, ઘણા નિર્મળ અને હંસાદિક પક્ષીએાથી સુશાેિલત થઈ રહેલા હતા. સ્વચ્છ જળની ઉપર નીલ, પીત, શ્વેત અને રક્ત ઇત્યાદિ ભાતભાતનાં કમળપુષ્પા સંપૂર્ણ વિકાશ પામી રહ્યાં હતાં. આવું જોતાં જ, વગર પાણી પીધે, મારી તૃષા આપાઆપ શાંત થઈ ગઇ. જયારે એ સુંદર જળનાં દર્શનથી મને આટલા ખધા આનંદ થયા ત્યારે તેનું પાન કરવાને હું ભાગ્યશાળી કેમ ન થાઉા ? कीवा विचारथी हुं तटपर गया, ने स्वान सुण प्रक्षाबन हरी णाला લરીને જળ પીવા માંડયું. આહા! પ્યારા સચિવ! એ જળતું પાન કરતાં મને જે આનંદ થયા હતા, તેનું હું તારી આગળ શું વર્ણન કરું? તે સાક્ષાત્ અમૃતથી જ ભરી મૂકેલું સરાવર હતું. જળ પી તૃપ્ત થઈ, વિશ્વામાર્થે તેના તટપરની આસની ઘટું, છાયામાં હું થાડીક વાર ખેઠા. પણ એમ ઘણીવાર ખેશી રહેવા કરતાં આ દિવ્ય વનની અધિક લીલા નિરખવાનું મેં વધારે ઉત્તમ ગણ્યું. તેથી હું પાછા ત્યાંથી ઉઠચો. આટલી ઘડી સૂધી તા મને એ વનમાં દિશાનું ભાન નહાતું; કારણ કે, હું એકાએક ત્યાં ગયા હતા ને વળી સૂર્ય મસ્તકપર હતા તેથી દિશા નક્કી કરી શકયા ન હાતા. પણ જેમ केम हिवस नमते। गये। तेम तेम सूर्यगतिपरथी में सर्व हिशाची। નક્કી કરી, ને હવે તે સરાવરથી ઉત્તર દિશા ભણી હું ચાલું છું એમ મને લાગ્યું. જેમ જેમ હું આગળ ચાલતા ગયા તેમ તેમ તા મને વિશેષ ચમત્કાર દેખાતા ગયા. એવાં એવાં તા સુંદર પ્રલિત વૃક્ષા મારા જોવામાં આવ્યાં કે, જેઓને હું ઓળખી શક્યા નહિ. પૂર્વે કદી કાેઇ સ્થળે તેવાં વૃક્ષા મારા જેવામાં આવ્યાં ન હાેતાં. ત્યાં સુંદર અંગવાળા ચપળ કૃષ્ણુમૃગા આમથી તેમ દાેડતા હતા, જેઓની તરફથી આવતા વાયુ કસ્તૂરી સમાન સુગંધ આપતા હતા, તેથી તે કસ્તૂરીમુગા હશે એમ મેં અનુમાન કીધું. એ વિના ખીજા પણ અનેક સુંદર પશુઓ ને કાેકિલા, શુક, મયૂર ઈત્યાદિ મનાેહર પક્ષीએ। ने निरणते। तथा तेओना नवस नवस કुહૂ કુહૂ, કિસ કિસ,

કલરવ શબ્દાને શ્રવણ કરતાે હું વિચરતાે હતા, એટલામાં એક ગુફાના દ્વાર આગળ આવી ઉલેલાે છું એમ મને લાગ્યું. આ દ્વારમાં છે ચાર દિશાએાથી આવેલા જૂદા જૂદા માર્ગા પ્રવેશ કરતા હતા, ને તેઓપર કહીં કહીં મનુષ્યનાં પાદચિદ્ધ, ભાંગાં ટ્ટાં દેખાતાં હતાં. તેપરથી મેં ધાર્યું કે, આ ગુફાની અંદર કાઇ મનુષ્ય પ્રાણીના નિવાસ હશે. તે પછી શ્રીહરિની ઇચ્છા હશે તેમ થશે, આવેા વિચાર કરીને મેં તે ગુપ્રાની અંદર પ્રવેશ કીધા. જેમ જેમ હું આગળ જતા ગયા, તેમ તેમ પ્રથમ તા અધિક અંધારું આવતું ગયું, પણ એથી શૈર્ય ન ત્યંજી, ખીહીક વગર, મેં અંદર ચાલલું જારી રાખ્યું. આગળ ચાલતાં એક ચાગાન આવ્યું, જેમાં જઇ વચાવચ ઉભા તા તેમાંથી ચારે ખાલુએ જૂદા જૂદા ચાર માર્ગા નિકળતા જણાયા. પ્રત્યેક માર્ગના મ્હાંપર જઇ, નજર કરી જોવાના મેં યત્ન કીધા, પણ વૃક્ષ-ઘટા ખૂબ ઘાડી હાવાથી, દૃષ્ટિ દ્વર પહોંચી શકી નહિ. આ કારણથી सने मारी मनावृत्तिथी हारायदे। हे। तेम, णीले हशा विचार ન કરતાં, જે માર્ગ આવ્યા તેની જ ખરાખર સામા જે માર્ગ હતા તેમાં પેઠા, ને ચાલવા માંડચું. થાડેક દ્વર ગયા તા વળી પાછી એક સુંદર ખીણુ આવી, જે નાનાં નાનાં અનેક વૃદ્ધાની ઘટાથી ભરપૂર स्मेवा सुंहर पर्वतानी हारनी अने बी हती. तेनी अंहर प्रवेश हरे-વાના માર્ગ તે પર્વતની ઉપર થઇને જતા હતા. તેને આધાર હું ઉપર ચઢચો. આહાહા! વિશાલ! આ પર્વત ઉપર ચઢવાથી મને એ વનની જે શાલા દૃષ્ટિગાંગર થઇ, તેણે તા મારાં મનને આન-ન્દમાં તલ્લીન ખનાવી દીધું. એ સઘળું જોતા જોતા હું પર્વતપરથી ખીાા માંદરની ખાજુએ નીચે ઉતર્યો. તે વખતે હું જાણે ઇંદ્રનાં નન્દન વનમાં જ આવ્યા છું એમ મને લાગ્યું. આખી ખીણ કેવળ ઈશ્વરની અદ્લુત લીલાથી ભરપૂર હતી. જ્યાં જ્યાં દર્ષિ કરી ત્યાં ત્યાં નવીન નવીને યુષ્પવાટિકાએા, તુલસી વૃન્દો, કદંખ, આય, આસો-પાલવ ઇત્યાદિ કલ્પતરુ સમાન વૃક્ષા, કારાકાર આવેલાં નાનાં નાનાં પણ સુંદર કમલ પુષ્પાથી ભરેલાં સરાવરા અનેક પ્રકારનાં રંગખે-રંગી મુખ્યાવાળી વેલીઓ, ચંદનનાં વૃક્ષા વગેરે આવી રહેલાં હાવાથી સર્વત્ર આનંદ, આનંદ અને આનંદ છવાઇ રહ્યો હતા. ચાલતાં

9.56

ચાલતાં છેક મધ્ય ભાગમાં જઇ પહેાંચ્યાે. ચામેર દૃષ્ટિ કરતાં, ઘાડી ઘટાવાળા આંખાના વૃક્ષ નીચે ખેઠેલી એક મહા તેજસ્વી મૂર્તિનાં. મને દર્શન થયાં. છેટેથી પ્રથમ તા મને એમ જ લાગ્યું કે, એ તપાવેલા સાનાના ઢગલા જ પડ્યો હશે, પણ જેમ જેમ નજીક જતા ગયા, તેમ તેમ એક પરમ તેજસ્વી વિલક્ષણ દિવ્ય સ્વસ્તપનું દર્શન થયું. છેક પાસે ગયા તાપણ મને શંકા થઇ કે, શું આ ચૈત-ન્ય છે ? કે કેવળ સુવર્ણની ખનાવેલી પ્રતિમા જ છે ? કશી પણ હાલચાલ કે આંખની પાંપણ પણ ઊચી નીચી કર્યા વગર તે ભવ્ય. हिव्य भूर्ति विरालित हती. आ भूर्तिने धारी धारीने हर्शन करतां મને કંઈકે કંઇક ખળર પડવા લાગી. એક અખંડ કૃષ્ણાજનપર\* તે વિરાજેલી હતી. તેણે સિદ્ધાસન વાળેલું હતું. વલ્કલની કાૈપીન વાળેલી. હતી. ખનને હસ્ત ખનને પંગના ઉરુએ પર આવી રહેલા હતા. પેનીથી તે શિખા પર્યંત, સઘળાં અંગા, નહિ ઘણાં પુષ્ટ કે નહિ ઘણાં કૃશ, એ પ્રકારે સર્વત્ર સરખાં સુવર્ણમય રંગથી દીપી રહ્યાં હતાં. હૃદય વિશાલ, અને ખાહુ પ્રચાર હતા, કંઠ, શંખ સમાન દેખાતા હતા, મસ્તક-પર સોનેરી જટાના આડળંધ આવી રહ્યો હતો, વામ સ્કંધપર સુંદર ત્રિરેષા યુક્ત યગ્નાપવીત પડ્યું હતું. એટલા જ માત્ર અલંકાર દેખાતા હતા. હૃદય, પેટ તેમ જ આખાં શરીર પરની રુવાંટી, સાનેરી રંગની હાવાથી શરીરના રંગની સાથે મળી જવાને લીધે. તે છે કે નહિ? એમ વર્તી પણ શકાતું નહાતું. કમળનેત્ર મીચેલાં. અને મુખ ખીડેલું હતું. મુખપર મૂછાના તથા દાહીના કેશ પણ કંઇ અતિશય વૃદ્ધિ પામેલા નહાતા. આટલું છતાં તે મૂર્તિનું વય. કળી શકાતું નહાતું. આ સઘળા દેખાવ ઉપરથી મેં સહજે અનુ-માન કીધું કે, એ પુરુષ કાેઇ મહાત્મા ઋષિ હશે, પરંતુ હું પૂછું પણ કાૈને ? એ આખા વનમાં મનુષ્યસ્વપે માત્ર મેં એમને જ જોયા હતા અને તે પણ કંઇ શબ્દ કે ચેષ્ટા કર્યા વગર જ શાંતપણે એઠા હતા. તેમની ખાર્જીમાં એક જળથી ભરેલું કમણ્ડલુ પડેલું હતું. તેમનાથી દરોક કદમને છેટે લીલાં વૃક્ષાની પાતાની મેળે જ રચાઇ હાય

<sup>\*</sup> કાળા મૃગનું ચર્મ, જેની ખરીઓ, પુચ્છ, શિંગ, મુખના ભાગ વગેરે સર્વ અંગોના આકાર દેખાતા હાય તેવું.

તેવી, કુંજના જેવી પર્ણુકુટી હતી. જે અનેક પ્રકારની પુષ્પવેલીઓથી ચારે બાજુએ છવાઇ રહી હતી. જરાક આવા જઇ નજર કરી ર્જોયું તે**ા તેમાં એક પણ વસ્તુ પ**હેલી દીઠી નહિ. ચારે તરફ વાર્ટિકામાં નજર કરી. વળી તે મહાત્મા તરપ જોયું, તેા મને આગળ કરતાં કંઇ વિલક્ષણ સ્વરવપ દેખાયું. જેમ જેમ વધારે વાર તેમની તરફ જોતા ગયા તેમ તેમ મને તેમનાપર વધારે વધારે ભાવ ઉત્પન્ન થતા ગયા અને સ્વાભાવિક રીતે જ મને કંઇ એમ લાંગવા માંડયું કે આ આખા. વનનું ચૈતન્યરૂવય તાત્પર્ય આ મહાત્મા જ છે. પછી ખીજાં કંઈ પણ ન કરતાં, હું હાથ જોડી તેમની સામે ઉભા રહ્યા. સંધ્યા કાળ થવા આવ્યા હતા. પછી મેં દંડની પેઠેલાંબા પડી, નમસ્કાર કર્યા, પણ જેવા એક, એ ને ત્રણ નમસ્કાર કર્યા ને વળી ઉઠી નમસ્કાર કરવા જાઉં છું કે તુરત તે ભવ્ય મૂર્તિએ ઉંગું જોયું, ગક્ષુ ઉઘાડ્યાં, ને મુખેથી इस्ये नमः हरवे नमः स्थेवे। ઉच्यार धर्या. હवे मने परमानंह थये।, ने યુનઃ ઉપરાઉપરી એ ત્રણ વાર દંડવજ્ઞમસ્કાર કર્યા. "હું કર્યા આવ્યા છું <sup>?</sup> આ કીયું સ્થળ છે <sup>?</sup> આપ કેા**ણ છેા** ? મારે હવે કયાં;જલું <sup>?</sup> આપ મારાપર કૃપા કરશા ?" વગેરે શંકાએા મારા મનમાં કયારની થતી હती, ते अनुक्षमे हुं भाववाना विश्वार धरता हता, पणु ते पहेंबां મારે એમની કંઇક રતિ કરવી, એવી ધારણાથી કંઇક બાલવા જાઉં છું, એટલામાં તા તે મહાત્મા પાતે જ, જેમ પરાક્ષ રીતે આકા-શમાં ગંભીર વાણી થતી હાય તેવાં મધુર અને આત્માને આહ્વાદ પમાડતાં વચનામૃતનું પાન કરાવવા લાગ્યા.

"અલ્યા મૃત્યુલાકના માનવી! આ હિમાચલની ઉત્તરે આવેલા અને કાઇ મનુષ્ય પ્રાણીથી પાતાની મેળે પ્રવેશ કરી શકાય નહિ એવા દુર્ગમ્ય, અદ્ભુત અને ઇશ્વરી લીલાથી પરિપૂર્ણ ત્રિવિષ્ટ પ્રદેશમાં તું આવ્યા તે ઠીક થયું. તું જાણ કે તને તારા મહાલયમાંથી અત્ર ઉપાડી લાવનાર યાગમાયા પરમાત્માની દિવ્ય શક્તિ હતી. તે તારા કલ્યાણાર્થે જ તને અહીં લાવી છે. તારું ઇચ્છિત હવે પૂર્ણ થશે. ચિન્તા માં કર તને ક્ષુધા લાગી છે, માટે પેલા સામા વૃક્ષની નીચે જઇને બેસ." માત્ર આટલું બાલી તે લાંથી ઉક્યા, અને હું કંઇ બાલું તે પહેલાં તા પાતે લાંથી કયાં ગયા? તે હું જોઈ

શક્યા નિહ. આશ્ચર્યમાં નિમગ્ન થતા હું, તેમણે ખતાવેલા વૃક્ષની નીચે જઇને ખેઠા. ત્યાં અનેક પ્રકારનાં ફળા, તથા જળ લરેલું કમ- લડલુ મારી આગળ પહેલું મેં જોયું. મેં સંધ્યા વગેરે નિત્ય કર્મ કરવા પછી, યથેચ્છ પ્રકારે મારી ક્ષુધા શાંત કરી, કે મારી આગળ તેમાંનું કશું મને દેખાયું નિહ; મારે હવે તેની ગરજ પણ નહાતી. થાડીક વારે ચંદ્રના પ્રકાશ થયા, ત્યારે મને તે મહાતમા પ્રરી તે વૃક્ષ નીચે ખેઠેલા જણાયા, એકલા ખેઠાં ગમતું નહાતું તેથી હું તેમની આગળ જઇ દંડવત્ કરીને ખેઠા ત્યારે તેમણે પાતાની મેળે જ વળી ખાલવાના ઉપક્રમ કીધા.

"કેમ યત્રભૂ! તું હવે ચિંતા મુક્ત થયા કે? સાંભળ હું કહું તે. છવ અને ખ્રહ્મની એકતાના અનુભવ લેવામાં તારી ખુદિ તત્પર ત્મની છે, તારી પ્રવૃત્તિ નાશ પામી છે, દેશ્ય પદાર્થપર માહ નથી અદશ્ય પદાર્થ જાણતા નથી, એ સુખ અપાર, અવધિ રહિત, નિરં-તરનું હાવાથી, પણ કેવી રીતનું? ને કેટલું છે? તે જાણવાના અધિ-કારી તું ળન્યા છે; આ જગત્ શું છે ? કયાં હતું ? કયાં લીન થશે ? એ હમણાં તારી દેષ્ટિમાં છે, એ શું ? એવી સ્થિતિમાં પહેલાે તું કંઈ દેખતા નથી, સાંભળતા નથી, જાણતા નથી, પરન્તુ સદાનંદમય, નિત્ય, અદિતીય આનંદ રસર્વપ, વ્યાપક સ્વરુપમાં લીન થવાની ઇચ્છા છે, તથા કૃતાર્થ થઇ સંસાર અૂડથી મુક્ત થઇ, નિત્ય આનંદ-રૂપ ખનવા ઇચ્છે છે, તેા તેમાં ખ્રદ્યાના જ અનુગ્રહથી ભાગ્યશાળી થા. સર્વ પદાર્થોમાં અંદર અને ળહાર જ્ઞાનરુપે રહેતા પ્રદા તારું ભાવિ કહે છે કે, તું તારા પિતાના મારનારનું વૈર લઇ, પશ્ચિમ સમુ-દ્રથી પૂર્વ સમુદ્ર પર્યંત રાજ્ય મેળવીશ, તારી ધનુર્વિદ્યાના પરાક-મથી તારા સર્વે શત્રુએ પરાજય પામશે, તારી માતુશ્રીએ તારા-પ્રત્યે કહેલાં સર્વ વચના સિદ્ધ થશે, અને તને ઘણે કાળે એક પુત્ર થશે, પણ તેને તું પરણાવીશ માં, કારણ કે, તે ચુવાવસ્થામાં જ મરાણું પામરો. તું પરમ ધર્માત્મા થઇને ઘણાં કાલ પર્યંત નિષ્કંટક રાજ્ય ભાગવીશ." આટલું સાંભળી મારું મન પૂછવા જતું હતું કે, મારે જે ઇચ્છા છે તે ખીજી જ (પ્રદ્યાના સંપાદનની) છે, તેટલામાં તા તે મહાત્મા બાલ્યા-"ભા આર્ધ! સુણ વિશેષ. તારી જિજ્ઞાસા

મેં જાણી છે, તું અધ્યાતમ વિદ્યાના પૂર્ણ જિજ્ઞાસુ અને મુમુક્ષુ છે. માટે આવતી કાલથી પ્રતિ દિન પ્રાત:કાળે એકેક મુહૂર્ત મારી સન્મુખ બેસી, હું જે જે સિદ્ધાંત વાકચા કહું તે તું શ્રવણ કરજે. તે પછી સાંજ સુધીના મારા સઘળા કાળ સમાધિના છે; સાંજે સહજ સમાધિથી નિવૃત્તિ પામી, પૂલ મૂલાદિ પ્રાશન કરીને વળી પ્રાત:કાળ પર્યંત સમાધિસ્થ જ રહું છું. હવે સમાધિ કાળ આવી પહોંચ્યા છે માટે તે જ વૃક્ષ નીચે જઇને યથેચ્છ શયન કર. અત્ર કાઇ વાતના લય રાખીશ માં. અત્ર દેષ્ટા નથી, દેશ્ય નથી, કર્તા નથી, લાકતા નથી, સંગ નથી, અત્ર મંગળ જ છે. તારું કલ્યાણ થાઓ." તરત હું ઉઠીને આગળના વૃક્ષની નીચે ગયા, અને મુનીંદ્ર સમાધિસ્થ થયા.

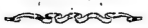
વૃક્ષની નીચે જઇ મેં વિચાર કીધા કે, "રે હું કયાં સ્ઇશ? કેમ કે, હું રાજપુત્ર હતા ને સાધારણ મનુષ્યા કરતાં મેં વધારે સુખમાં દિવસા કાઢ્યા હતા. અહીં તા કશું વસ કે બિછાનું નથી. હશે ચાલા આ સુંદર સુકામલ ઘાસ ઉગેલું છે, તેપર જ સૂઇ રહું." એમ વિચાર કરું છું એટલામાં પાછળ ક્રી જોયું તા એક સુંદર તકિયા સહિત બિછાનું તયાર પહેલું દીઠું, તેપર હું સૂતા. હવે મને નિશ્ચય થયા કે આ વૃક્ષ તે સાધારણ વૃક્ષ નથી, પણ ખરેખરું કલ્પવૃક્ષ જ છે, કેમ કે, હું જે ઇચ્છા કરું છું, તે તરત મને પ્રાપ્ત થાય છે. આખી રાત સુખેશી નિદ્રા કરી, પાતઃકાળને ઝળ- ઝળે હું ઉઠ્યો, ને તુરત ગઇ કાલે આવ્યા હતા, તે જ માર્ગ, ચુધાની અહાર નિકળી, શૌચ, સ્નાન ઇત્યાદિ કિયા કરવા માટે, મેં જેમાંથી જળ પીધું હતું, તે સરાવર ઉપર ગયા; ને ત્યાં આગળ મારું સઘળું પાતઃકાળનું કર્મ આટાપીને, તુરત તે મહા મુનિએ કહેલે સમયે ગુક્ષમાં જઇ, તેમની આગળ તત્પર થઇને ઉલા રહ્યો. પછી દંડવ- જમસ્કાર કરવા અને આગા થતાં એક દિશામાં બેઠો.





## प्रथम भिन्दु.

## ञ्चान भागे.



द्वौ क्रमौ चित्तनाशस्य योगो शानं च राधव। योगस्तद्वृत्तिरोधो हि ज्ञानं सम्यगपेक्षणम् ॥ अभ्यास्वैराग्याभ्यां तिवरोधः॥

અર્થ-હે રાધવ! ચિત્ત નાશના બે માર્ગ છે: યાગ અને જ્ઞાન. યાગ એટલે વૃત્તિના નિરાધ અને જ્ઞાન એટલે સમ્યક્ દર્શન. અલ્યાસ અને વૈરાગ્યથી તે (ચિત્ત)ના 'નિરાધ થાય છે.

## -

પૂર્વે હસ્તિનાપુર વિષે નિર્મળ ચશ નામના એક રાજા રાજ્ય કરતા હતા. તેને એ રાણીએ હતી. જૂની કરતાં નવી સીપર વિષ-

-ચાલિલાથી પુરુષની ગીતિ વિશેષ હાય છે, અન પાસેથી પાઠ લેતાં चालने जूनी सीनी साथ डंडिङ डारण्सर अणुणना सर तेने गुरु तेना त्याग धीधा હता. જે वेणां शलां तेने त्यं हो ते दिश्यामण्नी વતી હતી. ગર્ભને આઠેક માસ થયા હતા. ગમે તેટલી પિતાના નિતી તારે પણ રાજાની રાણી એટલે તેને રાજમહાલના એકા તે વનમાં રાખી હતી. ત્યાં તેને એક સુંદર યુત્ર જન્મ્યા. પહેલી રાણીને સંતતિ થયા પહેલાં નવી રાણીને એક પછી એક એમ બે બે વરસને આંતરે એ પુત્રથયા હતા. ત્રણે રાજપુત્ર માટા થયા ત્યારે તેમને રાજાએ વિદ્યા-ભ્યાસ સારુ એક ઋષિને આશ્રમે મૂકયા. ઋષિ મહા સમર્થ હતા અને क्येंडांत वास डरनारा હता. ते पातानी पासे अंअ शिष्याने राभता न ૈંહાતા; પરંતુ ખાળપણુથી જ આ રાજાની સાથે તેમની ખહુ પ્રીતિ હાવાને લીધે તેમણે તેના કુવરાને અધ્યયન કરાવવાનું સ્વીકાર્યું. ઋષિને કંઇ પુત્ર પુત્રાદિ સંતતિ નહાતી, માત્ર દંપતી એકલાં જ તાગઢધિન્ના કરતાં હતાં. એ તાગડધિન્ના હરિસ્મરણમાં પરાયણ રહેવું તે હતું. તેએા સંતતિની ઇચ્છા પણ કરતાં નહાતાં; તેમના મનમાં એમ જ સિદ્ધ ચયું હતું કે, સંતતિ વગેરેના પ્રપંચ, તે આ સંસારજાળમાં પ્રસાવી, ભગવદ્દભક્તિમાં અંતરાય પહાવનાર છે. આમ સ્વતઃ સમજવા છતાં भूर्भता डरी तेचे। अपायमां डेम पडे ? अभुसेवन डरी सतत આનંદમાં રહેનારાં તે ઋષિ તથા ઋષિયત્ની પૂર્ણ વૃદ્ધાવસ્થાએ પહાંચવા આવ્યાં હતાં અને અયુત્ર હાવાથી આ રાજકુવરાને निधन, ते गढ़ आनंद मानतां, ने पातानी संतति समान क तेमने ગણતાં હતાં. ત્રણે રાજપુત્રા કે જેઓ પરસ્પર સાવકા ભાઇએ! હતા, તેમાંના માટા ખેને આ ભગવત્સ્વરુપ ગુરુ, લક્ષ્મીસ્વરુપ ગુરુપત્નીની કૃપા સંપાદન કરતાં આવડી નહિ. એ બે માટા લાઇઓ નવી રાણીના દીકરા હતા. એટલે તેની મા, રાજાની માનિતી હાવાથી स्वालाविक रीते पाते पणु राजाना भानिता हता. तेथी, अणुभा-નિતીના પુત્ર, કે જે તું નામ વિમળમતિ હતું, તેની સાથે કદી કદી डेंबेश डरता હता. विभणभतिनी मा सुशीण, यतिवता, डाढी अने સાધવી હતી. તેણે પુત્રને ભણવા માકલતી વેળા કહ્યું હતું કે, "ભાઇ કુમાર! તારું કલ્યાણ થાએ! તને સરસ્વતી તથા ગુરુદેવ

C

મારી આશીષ છે. પરંતુ તને ગુમમાં ગુમ અને પ્રિયે થઇ પડનારું વચન હું જે કહું છું તે કદી વિસ-સરવતી (વિદ્યા) સંપાદન કરવાનું મુખ્ય સાધન ગુરુની જે છે, અને તે તેમની (ગુરુની) સેવા કરવાથી આપાઓપ યથ છે. માટે પુનઃ પુનઃ હું તને એટલું જ કહું છું કે, તારા બધ્યયન ઉપરાંતના સઘળા કાલ તું તારા ગુરુની સેવા કરવામાં જ ગાળજે. ગુરુસેવા કરવામાં કદી પ્રમાદ, કિવા આળસ કિવા અનાદર કરતા નહિ. ગુરુસેવામાં પરાયણ થવાથી તને અભ્યાસ કરવાના સમય ન મળી શકે તાપણ ચિતા નહિ, પરંતુ તું નિરંતર શુદ્ધ મને ગુરુની સેવા કરજે."

ત્રણે કુંવરાને સાથે લઇને રાજા ઋષિને આશ્રમે ગયા અને ગુરુને પાતાના કુમારા સાંપીને તેઓને સારી રીતે વિદ્યા ભણાવ-વાની લલામણ કરતાં મુનિને વિનતિ કરી કે, "મહાત્મા! આ પુત્રેક હું આપને ખાળ મૂકી જાઉં છું, માટે કૃપા કરી તેઓને અધ્યયન કરાવજો. તેઓ આપના જ પુત્ર અને આપના ચરણના સેવક છે, માટે સદા આપની પરિચર્યા કરશે." મુનિએ તેઓને અનુક્રમે વિદ્યાલ્યાસ કરાવવા શરુ કરચો અને કેટલેક કાળે તેઓ, વ્યાકરણ, વેદ, ધર્મ-શાસ, સાંખ્ય ઇત્યાદિ શાસ્ત્રામાં કુશળ થયા. હવે ક્ષાત્રધર્મને ઉપયાગી જે ધનુર્વેદ, તેનું અધ્યયન તેઓએ આરંભ્યું. પણ આ સઘળાં અધ્યયન કરતી વખતે તેઓ પરસ્પર કેવી રીતે વર્ત્યા ?તે તેને જણાવું છું. અલ્યાં યરાબૂ! એ ત્રહ્યુંને રહેવાને માટે ગુરુના આશ્રમની નજીક એક પર્હ્યું-કુટી હતી. તેમાં અધ્યયનથી નિવૃત્ત થઇ તેઓ નિદ્રા લેતા હતા. અભ્યાસ કરવામાં વિમળમતિ સૌ કરતાં ખહુ આગળ પડતાં દેખાતા હતા, કારણ કે, તે ખહુ યુદ્ધિમાન અને ગુરુભક્ત હતાં. ગુરુજી જે વચન કહેતા તે એકચિત્તે શ્રવણ કરી, તુરત પાતાના લક્ષમાં લેતા હતા અને આગળનું અધ્યયન સંપાદન કરવા ગુરુને विनति કरते।; त्यारे पेक्षा अंने ભાઇએ। પાછળના પાઠમાં જ ગાથાં ખાયા કરતા હતા. આથી તે ળંને ભાઇએ તેની ઇર્ષા કરવા લાગ્યા. ગુરુજ પાસેથી છૂટા પડ્યા કે તુરત તેઓ પાતાની પર્ણશાળામાં જઇ, વિમળમિતિને નવાં નવાં કૌતક કરી ચીડવે, અને અનેક

પ્રકારે સંતાપે. પ્રતિદિન ઇર્ષા વધતી જવાથી ગુરુ પાસેથી પાઠ લેતાં પણ તેઓ તેને અડચણ કરે, ને કંઇ ને કંઇ કારણસર તેને ગુરુ પાસેથી ખસેડી પાતે પાંઠ લે. વિમળમતિ તેમને કંઇ શિખામણની વાત કહે, અથવા સમજાવે કે, "લાઇએા! આપણે એક પિતાના યુત્ર છીએ, એક ગુરુના શિષ્યા છીએ અને સહાધ્યાયી છીએ, તે આપણે સંહુએ પરસ્પર સંપ અને પ્રીતિથી વર્તવું જોઇએ, છતાં તમે આમ કરા છા એ ઠીક નહિ." એ સાંભળી તેઓ ઉલટા તેનાપર ક્રોધે ભરાઇ તેને શિક્ષા કરવાની ધમકી આપતા હતા, ને સમય ઉપર ઝપાટા પણ લગાવી દેતા હતા. આ બિચારા તેઓ કરતાં નાના અને વળી એકલા એટલે પહેાંચી વળે તેમ નહાતું, ને વળી પાતાની મા રાજાની અણમાનીતી હાવાથી તેને પછવા ડેથી પણ કશી સહાયની આશા નહાતી, તેથી જેમ તેમ કરી સુખે દુઃખે દિન નિર્ગ-મન કરી અભ્યાસ કરતા હતા. એટલું દુ:ખ છતાં પણ તેઓ કરતાં ते आगणना आगण क रहेता हता. आता ला हो होरव पांउव-વાળું જ થયું. અર્જીનને અભ્યાસમાં વિશેષ ચાપલ્ય ધરાવતા જોઇ, કૌરવા તેના નિરંતર દ્વેષ કરતા હતા, તેમ આ અજ્ઞાની, આળસુ, જર, નિદ્રાળુ, પ્રમાદી અને મૃઢ ભાઇએ પણ વિમળમતિની અદે-ખાઇ કરવા લાગ્યા. વિદ્યાર્થી એ અભ્યાસમાં સ્પદ્ધો કરવાની જસ્તર छे, पणु ते डेवी रीते? पाताना डरतां थीले अधिंड निवड ते। तेने। દ્વેષ કરી, તેને હરકાઇ રીતથી પીડવા નહીં અથવા તા તેના અધિક-પણામાં ભંગ પાડવા નહિ. વિદ્વાનાએ જે ગુણ અવશ્ય પાતાનામાં રાખવાના છે તે દ્વેષ નહિ, પણ દ્વેષની સખી સ્પર્ધા છે. પાતાના કરતાં અધિક નિવડનારનું ઉદાહરણ શુદ્ધ રીતે અંતઃકરણમાં લઇ તેના જેવા, ખલકે તેના કરતાં પણ સરસ નિવડવાના ચત્ન કરવા અને તેમ ન થઇ શકે તા પાતાના આત્માપર ઇર્ષા કરવી કે, 'અરે! હું શા માટે તેવા ન થઇ શકું ? રે મારામાં શી વસ્તુ એાછી છે ? મારે વધારે યત્ન કરવા જોઇએ, ને તેના કરતાં પણ શ્રેષ્ઠ નિવડલું लिएकी,' ते। ते स्पर्धा क तेने श्रेयस्टर थए पडे छे; पण के पाते ં ચત્ન ને કરતાં સામાના ચત્ન તાેડવાની દુષ્ટ ઇર્ષા કરે છે તે પાેતાનું तेम જ सामानुं, अंनेनुं अहित हरे छे. तेवी ज रीते विभणभतिनी

9009

સાથે તેના માટા ભાઇઓએ વર્તવા માંડયું. આવું દુ:ખ કેટલા દિવસ સહન થાય? આખરે વિમળમતિએ તેઓને કહ્યું કે, જે તમારે નિરંતર આમ જ કરવું હાય તા હું તમારી પર્બુક્ટીમાંથી નિકળી જઇશ.' તેઓને તા ગમતું જ હતું, તેથી હા કહી, એટલે ગુરુની આગ્રા લઇને તેણે ગુરુના મઠમાં જ રાત્રે સ્ત્વાનું રાખ્યું.

त्रणे राज्यत्रे। जयारथी ऋषिना आश्रमे गया હता लारथी તેઓ નિરંતર મઠમાં જ રહેતા હતા, ને તેટલા સમયમાં ગુરુછ જે ખતાવે તે કામકાજ તેઓ કરતા હતા. પાસેના ગામમાંથી લિક્ષા સાગી લાવવી, વનમાંથી પાકાં ક્ળા, યુખ્યા, ગુરુના અસિદ્ધાત્ર કાર્યાર્થ દર્ભ, સમિધ, ઇત્યાદિ વસ્તુઓ, ગંગામાંથી ભરીને ચાડાક જળના ઘડાઓ વગેરે લાવલું પડતું હતું તથા આશ્રમની વાળઝાડ તથા નાનાં માટાં વૃક્ષાને પાણી વગેરે પાવા સંબંધી સંભાળ રાખવી પડતી હતી. આટલું કંઇ તે ત્રણ જણા આગળ વધારે નહાતું. હાથા-હાથ કરતાં સપાટામાં તે થઇ જાય તેમ હતું. છતાં તેમાં પણ વિમ-ળમતિપરની પેલા માટા ભાઇઓની ઇર્ષા આહે આવતી હતી. તેએ! સાથે પાણી ભરવા, વનક્ળ લેવા અથવા ખીજાં કામકાજ કરવા જતા ત્યાં તે ખન્ને એક જતા અને વિમળમતિની પાસે જ સઘળું કામ કરાવતા, છતાં ઉલટા તેનાપર દાખ રાખીને એમ જણાવતા કે, તારાથી કંઇ ખની શકતું નથી, સઘળું કામ અમે જ કરીએ છીએ: માટા કુવરા ગમે તેમ કરે, અને ગમે તે કહે, પણ વિમળમતિ तेने न गणुडारी, पातानी भातुश्रीना वयन ७५२ निरंतर बक्ष राभी, પ્રેમપૂર્વક, શુદ્ધ મનથી ગુરુની સેવા કરવી એમાં જ પાતાનું શ્રેય છે એમ સમજતા હતા. માટેરાઓ જે ન કરે તે કામ પાતાને માથે આવી પડવાથી કદાચ પાતાના અભ્યાસમાં લંગ થાય તાપણ તે મુંગે માઢે સહન કરતા હતા. મધ્યાહ્ન નસ્યા પછી ગુરુપત્ની તેમને લાજન કરાવતી, તે ઉપરાંત સવારમાં અથવા સાંજના જો કદાચ ક્ષુધા લાગે તેા તેઓ વનપૂળના આહાર કરતા હતા. રાત પહે એટલે પેલા અને જ્યારે પેટપર હાથનાખી, લાંબા થઇ, સૂધ જતા, ત્યારે विभणभति ગુરુજીની તથા ગુરુપત્નીની પાદસેવ કરતા હતા. ગુરુજ પાતાની સ્ત્રીને કિંવા વિમળમતિને સંબાધી

રાત્રે અનેક પ્રકારની કથાઓ, નાના પ્રકારનાં ગુપ્ત વતા, વૃત્તાંતા, ઇતિહાસા ને ધર્મ સંબંધી આખ્યાના ઉપરાંત યાંગની મહત્તા તથા તો પ્રાપ્ત કરવાના માર્ગ કહી સંભળાવતા હતા. તેમ, દિવસે શીખેલા પાઠનું મનન કરતાં પાતાને કંઇક શંકા થતી અથવા કાઇ વખત કંઠણ હાવાથી પાતાને થથાર્થ સમજણ નહિ પડતી તા તે પણ વિમળમતિ, એ સમયે ગુરુજીને પૂછી પાતાની શંકાનું સારી રીતે સમાધાન કરતા હતા. હે યજ્ઞભૂ! તું વિચાર કર કે, ગુરુસેવામાં પાતાનું હિત સમજનારા વિમળમતિને એથી કેટલા બધા લાભ થતા હતા ! ને તેને તે સમયે કેટલા બધા આનંદ થતા હશે ! પણ એટલા જ આનંદથી કંઇ તેનું ગુરુએ મન વળાવ્યું ન હતું. તેને તા ગુરુસેવાના અગાધ લાભ મળ્યા હતા. એ સઘળાથી, એ વિમળમતિના સેવાપ્રમાદી એરમાન ભાઈઓ, કે જેઓ 'સર્વ કામ-કાજ વિમળમતિ કરતાં અમે જ વધારે કરીએ છીએ' એમ ગુરુને વારંવાર કહી દેખાડતા હતા, તેઓ તો નિર્ભાગી જ રહ્યા.

विभणभति, रात्रि दिवस, धातानां भाताधिता अरतां पख् અધિક, ગુરુ અને ગુરુપત્નીની, સંપ્રેમ વિશુદ્ધ મને, સેવા કરતા હતા, તે ગુરુના ધ્યાનમાં હતું. આવી શુદ્ધ મનની સેવાથી તેણે, તે ખને દંપતીના પાતાપર અત્યંત પ્રેમ ખેંચી લીધા. વાતવાતમાં તે ગુરુના પ્રત્યેક કાર્ચમાં તત્પર જ થતા, પાતાનાથી થઇ શકે તેવા હરકાઇ કાર્યની અંદર તે ગુરુને કરોા પણ શ્રમ પડવા દેતા નહિ. તેના द्वेषीच्या, शुरु व्यागण तेनी वारंवार निंहा अरता, तेने ते क्षेणव-તા જ નહિ, તેમ પાતે એક પણ શખ્દ પાતાના ભાઈઓ વિરુદ્ધ ગુરુજી આગળ કદી પણ કહેતા નહિ. આવી રીતે દિવસા નિર્ગ-સતાં તેઓને કેટલાંક વર્ષ વીતિ ગયાં, ને તેટલા અરસામાં તેણે પુષ્કળ વિદ્યા સંપાદન કીધી. પછી ધનુર્વિદ્યા, કે જે માત્ર ગાેખ-વાથી કે ગુરુનાં વચના યાદ રાખવાથી જ સાધ્ય કરી શકાતી નથી, પણ તેમાં અંગને પણ ઘણીક પ્રકારની કેળવણી આપી અભ્યાસ પાડવા પહે છે, તેનું અધ્યયન ચાલવા માંડયું. ઘણેક દરજજે તે પણ હવે સમાપ્ત થવા આવ્યું હતું, એવામાં તે અધ્યયનમાં વિદ્ય આવી પડ્યું.

ऋषि अने ऋषिपत्नी थांनेनां शरीर आ डाणे घणां जर्जरित થઇ ગયાં હતાં. તેઓ ઘણા કાળથી આ પૃથ્વીપર દીર્ઘાયુષ્ય ભાગવતાં હતાં ને સત્કર્મ કરતાં દિવસ વ્યતીત કરતાં હતાં. આખરે ગમે તેટલું દઢ છતાં પણ પરિણામને પામનાર આ પંચ ભૂતમય શરીર તા નાશવંત જ છે. તેના અવધિ આવ્યા. સમાધિ-દ્વારા (ચાેગખળે) ઋષિએ જાણ્યું કે, હવે થાેડા જ સમયમાં આ શરીર પડશે. એક રાત્રીએ મહાત્મા ઋષિ, પવિત્ર આસનપર સૂતા હતા, મહા સતી તેમની પત્ની એક બાજીપર બેઠાં હતાં, વિમળમતિ તેમના ચરણનું સેવન કરતા હતા, સર્વ તપાવન અને તેમના આશ્રમ કશા પણ શબ્દ વગર કેવળ શાંત અની રહ્યાં હતાં, રાત્રિ આશરે દાેઢેક પ્રહર વીતિ ગયેલી હતી એવામાં તે પ્રહ્મનિષ્ઠ ગુરુદેવ એકાએક બાલી ઉઠયા કે, "અયે સાધ્વી ધર્મપત્ની ! તને કંઇ યાદ છે ? ત્રણેક સંવત્સર અગાઉ મેં તને કહ્યું હતું કે, હવે ચાડા કાળમાં આ સંસાર પ્રદેશ પ્રત્યેના આપણા લાંખા પ્રવાસ સમાપ્ત થશે, તે દિવસ આજે આવ્યા છે. માટે શીઘતાથી તત્પર થા અને સર્વ ભવળંધનથી સ્મર્ણ માત્રમાં મુક્ત કરનાર પરમાનંદદાયક શ્રીહરિનાં મંગળચરણારવિં-દનું અંતઃકરણમાં ધ્યાન ધર, કેવળ એક આત્માને જ દૃદય સ્થળમાં ચિન્તવી, મનની સર્વ વૃત્તિઓને તેમાં લીન કર, ઉતાવળથી સર્વ ઇન્દ્રિયા સહિત દેહને ગંગાસ્નાનથી શુદ્ધ કરી, દર્ભ, ગામય ઇત્યાદિથી, આસન કરવા યાગ્ય પૃથિવીને પવિત્ર કર, હાત્રના અિશને છેલ્લા નમસ્કાર કર, તેનું પૂજન કર, આ દેહ, વાણી કિંવા મનથી યત્કિંચિત્ પણ, અજાણે કિંવા જાણે થયલા પાપને તદન ભસ્મ કરવા માટે અસિદેવની વિનીત કર, પછી સ્વસ્થ થઇ, શાંત અને સર્વ વસ્તુથી નિઃસ્પૃહ થઇ, પરમાત્મા સાથે આ આત્માનું એક્ચ કરી, આ અસ્થિર દેહના સંગથી સદાને માટે છૂટી થા. હવે તે અજર, અમર તથા અવિનાશી જવાત્માને આ દેહનું કામ નથી, પણ એ આત્મા કાઇ અલાકિક દેહ ધારણ કરશે, ને થાડીકવાર પછી, તેં કાઇ દિન નથી જોયાં એવા અદ્ભુત અને પુષ્યમય લાકને જોશે.' આટલું કહી, ઝાષ ચડપ લઇને ખેઠા થયા, ને જાણે કાઇ

ર્વિદેશ જવાની તયારી કરતા હાય તેમ, "ચાલા, ચાલા, ઉતાવળ કરા, હવે સમય થવા આવ્યા છે, હમણાં મધ્ય રાત્રિ થશે. " એમ કહેતાં હાથમાં કમંડલુ લઇને ગંગારનાન કરવા સારુ ઉભા થયા, ઋષિયત્ની પણ ઉઠ્યાં, ને પતિના કહેવા પ્રમાણે સઘળી તયારી કરવા માંડી. એકાએક આવા પ્રકાર જોઈ, વિમળમતિ, જે, પૂર્ણ એમથી ગુરુ અને ગુરુપત્નીની ચરણસેવા કરતા હતા, તે બહુ આર્ક્સર્ય .પામ્યા, અને ' ગુરુજી આ શું ખાલ્યા ? હુજુ તા માત્ર દાઉક પ્રહર રાત્રિ ગઇ છે, ને સ્નાનાર્થે જવાને એ પ્રહરની વાર છે છતાં હમણાં .તેએા ક્યાં જવાની તયારી કરે છે?' એવા વિચાર કરવા લાગ્યા. એટલામાં વળી પાછા ગુરુ જાણે કંઈ ભૂલી જતા હાય તેમ એકા-એક સ્મરણ કરીને ખાલી ઉઠયા, 'હેં સુલગે! મને એક વાત ચાદ આવી છે, તેના હાલ ને હાલ અમલ કરવા જોઇએ. અપુત્ર . સનુષ્યે, કિંવા જેના કાઈ પણ વારસ ન હાય તેવા મનુષ્યે, જે તે विवेधी हाय अने सारासार विगार हरी जाणता हाय ता पातानुं सर्वस्व धन, पाताना अवसान समये, हान हरी हेवुं लेहिंगे. કારણ કે, જો તેમ કરવામાં નહિ આવે તા, પાતે જન્મપર્યંત, શ્રમ વેઠી, ઉપાર્જિત કરેલું ધન, હરકાઇ કુપાત્રના હાથમાં જશે, .અને તેથી કાં તા અધર્મ થશે કે નિરર્થક વપરાશે; પરંતુ તેના-તે ચનીના શ્રમ તા મિચ્યા જ જશે. અને તેમાંએ વળી પ્રત્યક્ષ-દેખાય તેલું ધન તા તેવે ઉપયોગે (ગમે તેવે-સારે કે માંઠે ઉપ-ચાગે) પણ લાગશે; પણ પરાક્ષ ધન-પાતાના હૃદય આત્મામાં દાટી મૂકેલું ધન જે હશે, અથવા ખીજી કાઇ રીતે ગુમરુપે રહેલું હશે, તે ધન જો સ્વતઃ (પાતાના જ હાથે) ખરચવામાં નહિ આવે તા, તેના ઉપયાગ કાઈ પણ રીતે કાઇથી પણ થવાના નથી, એવી રીતે દાટી મૂકી તેના ઉપયોગ (દાનાદિકથી) નહિ કરનાર સનુષ્ય, કૃપણ નહિ, પણ કૃપણના શિરામણે જ સમજવા. લય, -શંકા તથા સંકાચનું નામ શાસ્ત્રમાં કૃપણતા છે. કૃપણતા એટલે દ્રવ્ય ન વાપરવારુપ કૃપણતા નહિ. પણ ન વાપરવાની વૃત્તિ ઉપ-જાવનારું દૃદયનું સાકડાપણું, સ્વાર્થ ખુહિએ પ્રેરેલા લય, શંકા, સંકાગ ने वस्तु गतिने यथार्थ रीते अनुसववारूप अज्ञान अने ते

અજ્ઞાનજન્ય જે કૃપણતા છે, તે, હંમેશાં જ આ જીવાને પાછા પાઢે છે. હે સાંત! તેવી જ રીતે મારે ળન્યું છે. મારી પાસે અગાધ ગ્રુપ્ત-ધન છે-પરાક્ષ સંપત્તિ છે, ને તેના જો કે મેં ઘણા ઘણા રીતે પરાર્થે અને પરાપકારાર્થે ઉપયોગ કીધા છે ખરા, પરંતુ તેનું દાન અદ્યાપિ પર્યંત કાઇને પણ થયું નથી. વળી મારું તે પરાક્ષ ધન બીજાઓના જેવું નથી, અર્થાત્ જેટલું દાન કર્યું તેટલું તા પાતાની પાસેથી એાછું જ થાય છે તેવું નથી, પણ જેમ જેમ બીજાઓને આપવામાં આવે છે, તેમ તેમ વૃદ્ધિ પામે તેવું છે, છતાં મેં કાેઇને પણ તેમાંનું કશું દાન કર્સુ નથી. આમ થવાનું કારણ કંઇ મારું અન્નાન કિંવા કૃપણતા નથી, પણ અણમાલ સર્વ સિદ્ધિદાતા, એ પરાક્ષ ધનનું દાન કરવાને મને કાઇ પાત્ર છેવ અદ્યાપિ પર્યન્ત મળ્યા નથી; અને પાત્ર વગર અમૂલ્ય વસ્તુનું દાન કરલું, એ મહા દોષ કહેવાય છે. પણ હવે મને પાત્રે મળ્યા છે, મારું અવસાન પણ નજીક પ્રાપ્ત થયું છે, તેથી એ મારા સર્વસ્વ પરાક્ષ ધનનું દાન તેને સત્વર જ હું કરીશ. એ મારું પરાક્ષ ધન તે મેં જન્મપર્યંત અતિ શ્રમ સહિત ગુરુસેવા કરી સંપાદન કરેલી અનેક પ્રકારની પ્રહ્મવિદ્યા છે-આત્મા પરમાત્માની એકતાનું જ્ઞાન છે. આ જવાત્મા ખુદ્ધિમાન્, ગુણુજ્ઞ, પંહિત, ચતુર અને સૂક્ષ્મવિષયના જ્ઞાતા છતાં तथा સર્વ કળાના જાણનાર છતાં પણ વ્યવહારથી ઘેરાયલા હાય છે, ત્યાંસુધી પાત્રાપાત્રના પરીક્ષા કરી શકતા નથી; પણ તે તમાગુણથી વિટાયલા રહી, સ્વાત્મા-ભિમાનમાં મસ્ત રહેવાથી, હું, મારું એવી આવરણશક્તિના સંસર્ગમાં રહી, સદા સંશયવાળા રહેવાથી વિક્ષેપશક્તિના સેવનથી નિરંતર ંદુ:ખ વેઠે છે. એમાંથી છૂટવાના માર્ગ સત્ત્વગુણુનું સેવન છે. એ સત્ત્વગુણુના સેવનવડે પરમ શાંતિ, હુર્ષ અને પરમાત્મામાં નિષ્ઠા થવાથી શુદ્ધ ખને છે ત્યારે અહંભાવ ટળી જાય છે. આ કારણથી દૈવીસંપત્તિ જવે પાતામાંથી પાતાપણું છોડવા માટે સત્પાત્રને, જે હાય તે આપી દેઇ, આનંદ રસની પ્રાપ્તિ માટે કેવળ એકલા થવું જોઇએ. આવાે ણતવા માટે મારી પાસે જે કંઇ છે તે હું સત્પા-ત્રને આપવા ઉત્સુક બન્યાે છું. આ મારા ત્રણ શિષ્યાે, રાજપુત્રાે છે, तेच्यामां आ विभणमति सर्वहा भारी सेवा કરનારા, સુશીલ,

थुद्धिभान, अने पूर्व જન્મने। संस्कारी छे. ओ आ सर्व संपत्तिने।−ज्ञा-નના અધિકારી છે. એના પૂર્વ જન્મની વાસનાઓના બંધનથી આ દેહ એને ધારણ કરવા પડયા છે. પરન્તુ હવે મને જણાયું છે કે, પૂર્વ જ-ન્મની વાસનાના ખંન્ધનમાંથી એ મુક્ત થયા છે, એની યાગ્યતાથી વિશ્વાસસુકત થયલાે હું, મારી સર્વ વિદ્યાનું દાન એને કરીશ. માટે તું સત્વર તારા કાર્યમાં લાગ; ને હું તેને ઉપદેશ આપું છું. આ સાંભળી સતી (ઋષિપત્ની) એ કહ્યું, 'કૃપાનાથ! આપે એ અત્યંત યાગ્ય ધાર્યું છે. હું પણ આપને એ સંબંધે વિનૃતિ કરવાની હતી. આ વિમળમતિ સર્વેયા આપની કૃપાનું પાત્ર થયલાે છે. વળી મુમુક્ષુપણું, શ્રદ્ધા, લક્તિ, નિર્માનીપણું આદિક ગુણુ એમાં વસેલા છે. એણું પાતાના પિતા કરતાં પણ અધિક પ્રેમથી આપની અને માતા કરતાં પણ વિશેષ ભાવ રાખી, મારી સેવા કરી છે. હું અંતઃકરણપૂર્વક કહું છું કે, એનું કલ્યાણ થાએા. એને પ્રભુ પ્રસન્ન થાએ ને આપની કૃપાથી એ સર્વદા મુક્ત થાએ . ' આટલું કહી ઋષિયતની ગંગા તીરે ચાલ્યાં. ત્યારે ઋષિએ વિમળમતિને કહ્યું, 'વત્સ! તું તારી માતુરુપ ગુરુપત્ની સાથે જઇ શીઘ્રતાથી ગંગા-સ્નાન કરી આવ. પછી રાજપુત્રને આવશ્યક ઉપયોગી ધનુવિંદા, જે માટા માટા ધનુર્ધારીઓને પણ દુર્લભ છે, તે મારી કંનેથી સંપાદન કર. તે પછી એકાગ્ર ચિત્તે આ સંસારાર્ણવ ટાળનારી સર્વો-त्तम अने हु:प्राप्य प्रहाविद्याने पणु अढणु ४२.

તુરત વિમળમતિ તથા ગુરુપત્ની સ્નાન કરી, ગંગાજળ તથા ગામય લઇ મઠમાં આવ્યાં. તેટલામાં ગુરુએ અગ્નિહાત્રના અગ્નિને પ્રજ્જવલિત કીધા. પછી તેમાં ઘી, જવ, તલ ઇત્યાદિ સંયુક્ત સમિધાથી અવસાન આહ્તિ (છેલ્લી આહૂતિ) આપી, તેને સ્તુતિથી સંતુષ્ટ કર્યા, અને તેયની સ્ત્રી, મઠને ગામયથી લીપી તથા ગામૂત્ર ગંગા-

<sup>#</sup> હોત્રના અગ્નિ કંઇ વારે ઘડીએ ખુઝાઈ જતા નથી, તે તા વગર ઓલવાએ નિસ જ પ્રજ્જવિત રહે છે, પરંતુ માત્ર હોમ કરવા વખત તેને હઘાડી આકૂતિ આપ્યા પછા પાછા છાણાંની સાથે રાખની અંદર ગુપ્ત રાખવામાં (ભારવામાં) આવે છે. તેને હભારી ઋષ્યોએ સચેત કીધા.

જળ વગેરે છાંટી શુદ્ધ કરવા મંડ્યાં. એટલી વારમાં ગુરુદેવ, વિમળ-મતિને ઉપદેશ કરવા છેઠા.

" હું વિમળમતિ! મારી હાળી ખાજુએ આ દર્ભાસન પર સ્વસ્થ થઇને તું ખેસ અને આચમન તથા પ્રાણાયામ કરી દશ ગાયત્રી મંત્રના જપ કર. હું તારી સેવાને તથા તારા સુશીલપણાને જોઈ તારાપર ખહુ પ્રસન્ન થયો છું, માટે તને અશેષ ધનુર્વિદ્યા ભણાવું છું. એ સર્વ શસ્ત્રોના અભ્યાસ (એટલે તેં આયુધા કેવી રીતે વાપરવાં? ને કેવી રીતે ધારણ કરવાં? વગેરે સારી રીતે જાણવું તથા તેના શુદ્ધ રીતે મહાવરા પાઠવા તે) તા तें डीधा छे, परंतु तेग्रीनां विधान तथा ते शस्त्र डे अस्त्रमां तेना તે દેવતાનું આવાહન કરવાથી, તે દેવતાનું પ્રાખલ્ય આવી ધારેલું કાર્ચ સિદ્ધ કરવાને જોઇતી દિવ્ય શક્તિ, તેના તે અભ્યાસ કીધા નથી-જેના વગર તે અસા કે શસ્ત્રા કંઇ કામનાં નથી. જેમ આત્મ विना हें કંઇ કામના નથી, તેમ દૈવત વિનાનાં અસ્ત્રા પણ થાયાં જ છે; માટે તેને સતેજ કરવા માટે હું તને સર્વ મંત્રા આયું છું, તે તું લે એથી તે આયુધા યુદ્ધ સમયે તને ધાર્યો જય અપાવશે." विभणभति એક थित थर्ध गुरुनी आज्ञा अभाषे आसनपर એઠા, એક પછી એક, એમ અનેક પ્રકારનાં ચક્ર, ખાણ, શક્તિ ( સાંગ ), પાશ, ખડ્ગા, ગદાએ અને જેટલી જાતનાં ળીજાં અસા છે, તે સર્વના પૃથક્ પૃથક્ મંત્રાના તેના વિધાન સહિત ગુરુએ તેને ઉપદેશ કર્યો. પછી "આ સર્વ શસ્ત્રાસ્ત્રા સફળ થાએા તથા સમય આવ્યે તારું કાર્ય કરવામાં તત્પર રહેા," એમ આશીર્વાદ આપીને પછી ગુરુએ કહ્યું, "હિ વત્સ! આ અસ્ત્રા તું અચાગ્ય સમયે અને નિરપરાધીપર કદી વાપરતા નહિ અને અપાત્રને કદી તેના ઉપદેશ કરતા નહિ; કેમ કે તેમાંનાં ઘણાંક અસા એક વખતે આખા પ્રદ્માં-ડને પણ ધુજાવી-ખળભળાવી મૂકે તેવાં છે. એ અસા ક્ષત્રિયે માત્ર પ્રજાના રક્ષણાર્થ જ વાપરવાં જોઇએ. માટે તું સર્વ દુર્જનાને શાસન કરી, ધર્મથી સર્વ પૃથિવીનું પાલન કરજે અને તે કાર્યાર્થે व अती व अत तने आ सर्व आयुधा सहायसूत थाओा."

થાડી ક્ષણ વીત્યા પછી ગુરુએ પુનઃ બાલવાના પ્રારંભ કીધા;

" વળી સર્વ કરતાં શ્રેષ્ઠ એક વસ્તુ મારે તને 'આપવાની છે, જે શ્રીહિરિની પૂર્ણ કૃપા વિના ખીજા કાઇને પણ્યું'ગ્રાપ્ત થતી નથી. તું ત્તારા બને પગની એડીઓને, બને સાથળાના મૂળમાં મૂકી સિદ્ધા-સન વાળીને ખેસ; ખંને હાથ ખન્ને ઉરુએાપર મૃક; દૃષ્ટિ નાસિ-કાની અણીપર જોડ; મુખ બંધ કર ને માત્ર' નાસિકાથી જ શ્વાસ લે. આ ચિત્તવૃત્તિ સ્થિર કરવાની ક્રિયા છે અને આને પ્રાણાયામ કહે છે. પછી તારા દૃદયની અંદર પ્રથમ દીવાની શિખા જેવું અને પછી સૂર્યના ખિંખ જેવું તેને મય ખિંખ કલ્પી તેને એકા ગ્રિંગ ને તે ખિંખના મધ્યમાં એક સુંદર સકામલ તથા રક્ત ( ગુલાળી ) વર્ણની સહસ પાંખડીઓવાળું, સંપૂર્ણ વિકાશ પામેલું, કાંતિમાન કમળ તને જણાશે. એ હુજાર પાંખડીના કમલના ખરાખર મધ્ય-ભાગમાં એક વિસ્તીર્ણ, વર્તુલાકાર તપાવન જણાશે. તે તપાવનની પૃથિવી કામળ અને નવીન તૃણાંકુરાને લીધે લીલી કુંજાર થઈ રહેલી તું જાેશે. તે પૃથિવીપર અનેક પ્રકારનાં મંગલ પુષ્પવૃક્ષા તથા આમાદિ પલવૃક્ષાને અવલાકન કરજે. તે વનના મધ્યસ્થ રહેલા એક સુલલિત અને યુષ્પાર્થા શાલી રહેલું કદંખવૃક્ષ જણાશે. એ વૃક્ષ, સ્કંધ, શાખા, પરિશાખા તથા પત્રાથી પરીપૂર્ણ ઘટ (ઘટાવાળું) ચાઇ રહેલું જણાશે. સમયને ખરાખર મધ્યાહનના કલ્પજે. તે કદં-**ખનૃક્ષની નીચે,** છાયામાં ચારે ખાજી તૃર્ણાંકુરાને ચરતી સુંદર, સુવાન, હૃષ્ટપુષ્ટ શરીરવાળી, ગાર, શ્વેત, શ્યામ રંગની તથા વચ્છવાળી ગાયાને ले. ते धेनुवृंहना सध्यमां अने इहंण वृक्षना थउनी पासे એક ષાેડશ વરસની વયના સુંદર ખાળકનાં દર્શન થશે. એ ખાળકનું શરીર તેનેમય (દિવ્ય) છતાં તેનું વર્ણ આષાઢ માસમાં ચઢી આવતાં જળભરેલાં નવીન વાદળ જેવું (ઘનશ્યામ) જણાશે. તેનાં સર્વ અંગ, સમાન, અતિ સંકામળ અને ઘણી જ સુંદર આકૃતિ-વાળાં, લિલત લાલિત્યથી ભરપૂર છે. તેના મંગલમય યુગલ (ખંતે) ચરુણમાં રત્નજડિત સુવર્ણનાં નૂપુર, કિટએ પીત વર્ણનું અતિ પ્રકા-શિત કૌશેય વસ્ત્ર (દીવ્ય પીતાંબર) ધારણ કરેલું છે, અને તેનાપર અમૂલ્ય રત્નાથી ભૂષિત કરેલી કટીમેખલા પહેરેલી છે. તેની નાભિ અતિ ગંભીર, ઉદર સૂલ્મ, વલસ્થલ ( દૃદય ) અતિ

વેં૮પ

विशाण अने चढियातुं छतां तेनापर अने इ हिन्य सी, हितापण. તથા મણિઓથી પરાવેલી, મધ્યભાગમાં સર્વથી શ્રેષ્ઠ / કૌસ્તુભ નામના મણિના લટકણવાળી માળા વિરાજ રહેલી છે. તે ના ગજ-શુંડાકાર (હાથીની શુંડના જેવા–ઉપરથી જાડા. અને નીએા પાતળા थता थता आवेला) अंने डामल आहु आमां सुंहर रह्तहनी तथा. માતાઓના આજુગંધ છે; પાહાંચામાં માતીની ચાસરી /ર લટાવાળી અતિ પ્રકાશિત હરિત (લીલી) મણ્એાથી સુશાલિત રેન્પોહાંચીએા છે; પીલેલાં કમળા સરખા સુંદર હસ્તની કામળ અસ્તંગુલીઓમાં પહેરેલી રત્તમુદ્રિકાઓ છે; એ મૂર્ત્તિના ચંદ્રસમાન સુપાયારવિદની શાભાનું અવલાકન કરતાં કદી પણ તૃપ્તિ પામતા નિષ્દે, પણ हुद्वास मने ते क मूर्त्ति लेया डरके. करातमां सर्वथी रिवरूप-વાનુ કામદેવ કહેવાય છે; પણ તેવા અનેક કામદેવાને પણ सिलियत हरे तेवा के आणहना काति मनाहर, सुभरकाप, सर्व શ્રી (શાભા) ના પરમ સ્થાનરુપ, મંદ મંદ હાસ્ય કરી રહેલા વદ-નની પૃથક પૃથક પરમ અલૌકિક શાલાથી કાેેે તૃપામે ? કાઈ નહિ. તેને તું જો. તેના, શંખની અંદરની બાજૂએ આવેલા ગુલાખી રંગના, વગર એાકળીવાળા અને અત્તિ સુંવાળા ભાગ જેવા લાંકવાળા કંઠ; તેની ઉપરની ળાજૂએ, ખ્ળ ભરેલી, આગળ આવતાં જરાક તીણી અને મધ્યમાં જરાક ખાડવાળી હડપચી; સુંદર પ્રવાલાં જેવા મરક મરક કરી રહેલા અધર તથા એાષ્ટ; મંદ મંદ હસતાં મુખની અંદરથી દર્શિત તથા દાહિમ્ખખીજ જેવાં સુંદર દશન; તે એાષ્ઠપર લળકી રહેલી, સુંદર માતીના ળેસર (લટકણ)ઃવાળી તથા પાપટની ચાંચની પેઠે જરાક નમેલી અને જરાક તીક્ષ્ણ એવી નાસિકા; તથા કમળની પાંખડીના જેવાં વિશાળ તથા લાંકવાળાં-અણીયાળાં, અતિ કાેમળ, અંદરના ભાગથી કંઇક ગુલાખી છાયાવાળાં તેજસ્વી લાેચન, ધનુષ્ય સમાન ભુકુટિ, ભવ્ય

<sup>ં</sup>એ વેસર અથવા ખેસર (રતી)નું માતી, લંખગાળ, પણ નીચેથી ઘણું ગાળ અને ઉપરથી તરાર ચઢતું અણીદાર (0) આવા આકારનું હોય છે. તે નસકારાના મધ્ય ભાગમાં ઝીણી વાળી સાથે લડકાવવાના ઉત્તર હિન્દુસ્થાનમાં ચાલ છે. તે ઘણી જ શાભા આપે છે. એને ખુલાખ કહે છે.

.લલાટ, ઉપડેલું કપાેળ અને તેનાપર આવી રહેલા સ્નિગ્ધ, કર્ણુ-પર લહેકેલા તથા ગુચ્છાદાર આંકડીઆળા કેશ, બન્ને કર્ણપર આવી રહેલાં અતિ પ્રકાશિત રત્નાથી ભૂષિત, મંકરાકૃતિ (મગર અથવા મત્સ્યના આકારનાં) કુંડળ અને મંદ મંદ હસતાં ખંજન પહેલા બન્ને કામળ અને પ્રયુદ્ધિત ગાલાપર પહેલાં તે કુંડળનાં અળક અળક કરી રહેલાં પ્રતિબિંગ-એ વગેરે અવર્ણનીય શાભાનું, પરમ સોંદર્યનું જે સ્વરુપ, તેનું તું, લક્તિ, શ્રદ્ધા અને વિવેકવહે દર્શન કર. એ શ્રીમુખારવિંદના મસ્તકપર, કેશર, કસ્તૂરી, તેજસ્વી ઊધ્લેપુંડ્ ધારણ કરેલા લલાટમાં, છેક જમણી ભ્રુકુટિ અને કપાલ-્પર લહેકેલા-પુલ્હે સહિત, મયૂરચન્દ્રિકાના અતિ સુશાભિત સુકુટ જણારો; અને તેની જમણી ખાજીએ લહેકી રહેલાં તેજસ્વી. મુક્તાફળાનાં ફુમતાં, અને ડાળી ળાજુએ લહેકી રહેલી મયૂરપિ-ચ્છની વાંકદાર નમણી કલગીઓને નિરખી, તારાં હૃદયત્રક્ષુને આનંદિત કર. એ મહામંગલ સ્વરુપ, દક્ષિણુચરણ-વામચરણ આગળ વાળી (ત્રિલંગીરૂપે) ખન્ને હસ્તમાં રત્નથી જડેલી તથા માલીનાં પુમતાંવાળી વેશુ ધારણ કરી, તેના મનાહર નાદ કરતા તને જણાશે. પછી તે પરમ શાંત, આનન્દલન મૂર્ત્તિને, પૂર્ણુ પ્રેમ ધરી, सने। भय જળવડ पाद्य अर्पण इरी, तेमनां यरणारविंहने प्रक्षा-सन ४२०२, तेने श्निच्ध वस्त्रवंडे से। हीने तेपर मने। भय डेशर, કરતૂરી ઇત્યાદિ સુગંધીના લેપ કરજે, તેપર સુંદર મનામય દિવ્ય પુષ્પા, તુલસી ઇત્યાદિ અર્પણ કરજે. પછી તે મંગળ સ્વરવ્યને મનામય સુવાસિત કમલ પુષ્પની, કંઠથી તે ચરણ લગી પહોંચે એવી લાંબી વનમાલા અર્પણ કરજે. તે પછી તેમને મનામય ધૂપ, દીપ, નાહના પ્રકારનાં સ્વાદિષ્ઠ શ્રેષ્ઠ પકવાન્નાનું નૈવેદા ધરી, જળ, તાંખૂલ ઇત્યાંદિ ભાવપૂર્વક અર્પણ કરજે. હવે તારા મનરુપ માટા अल्लवित ही पड़थी तेमनुं नीराजन (आरति ઉતारवी-અर्थात् ते મંગલદી પવડે લગવંતના અંગાે અંગનું રુડી રીતે અવલાેકન કરલું) કરજે. પછી તારા બન્ને હસ્તની મનાેમચ અંજલી (ખાબા)માં, મનામય મંગલ યુષ્પા ભરીને, પછી પૂર્ણ પ્રેમથી તેમને વધાવી લેજે. . પછી ખન્ને હાથ જોડી આ પ્રમાણે તેમની સ્તુતિ કરજે:-'હે પરપ્રદ્ધ!

अदितीय, परम तत्त्वरूप, शान्त, निरंજन, सर्वहा पूर्ण, आनं-દઘન ચિદ્રપાલ ! હે શ્રીકૃષ્ણ ! હે ગાપાલ ! હે ગાવિંદ ! હે મુરારિ ! હિ જગતકારણ! હે સત્સ્વરુવપ! હે સર્વ લાકાશ્રયન! હે ચિત્સ્વરુવપ! હૈ અદ્વૈતતત્ત્વ! હૈ આન્નદસ્વરુપ! હૈ-મુક્તિપ્રદ! હે બ્રહ્મસ્વરુપ! હૈ સર્વવ્યાપી! હે સનાતન! હે સચ્ચિદાનન્દ! હે પરમાત્મા! હું આપને નમસ્કાર કરું છું. હે પ્રભા ! આપ એકલા જ અશરણના શરણ છા, આપ જ જગતના પાલન કત્તાં છા અને આપ જ સર્વમાં પ્રકાશા છા. આપ જ જગતના કર્ત્તા અને લય કરનારા છા; આપ પર થકી પણ પર છા; આપજ નિશ્વલ અને નિર્વિકર્લ્ય છા, આપ સર્વ ભયાના પણ ભય અને ભીષણાના ભીષણરૂપ છા. પ્રાણી માત્રની ગતિરુપ અને પાવનાના પણ પાવન આપ જ --છા. વળી સર્વથી માટામાં માટા અને ઊચામાં ઊચા પદના નિયંતા પણ આપ એકલા જ છેા, છતાં સર્વ રક્ષણોના પણ રક્ષણરૂપ છેા. હે પ્રભા ! હે જીવના સાક્ષી ! હું આપને જ સમરું છું, આપને જ લાજું છું, ને વારંવાર આપને જનમસ્કાર કરું છું. હે સત્! હેએક! હૈ નિરાલંળ ઈશ્વર! હું સર્વદા સર્વથા કેવળ આપને જ શરહો છું, અને અન્યથા આશ્રય કે અન્યથા શરણ નથી. આપને જ વંદું છું, આપને જ પૂજાં છું, આપને જ આરાધું છું, આપને જ ધ્યાઊં છું, આપને જ હૃદયમાં ધરું છું, આપ વિના જગતમાં ખીજાં કંઇ હું જોતા નથી. સર્વત્ર આપ અને આપ જ છા. તે આપ મારાં કાેટિક પાપા, અને અપરાધા, એ સર્વનાે નાશ કરી, આપના ચરણક-મળને શર્ણ મને લ્યા અને આ જવને પૂર્ણ પ્રેમથી પૂર્ણ આસ્થા-વાળી ભક્તિ આપા.

"એ પ્રમાણે તે પરમાત્મસ્વરુપ-ષ્રદ્ધાસ્વરુપની સ્તુતિ, પૂજા કરીને પછી નખથી તે શિખાપર્યંત તે મહામંગલ મૂર્ત્તિને વારં-વાર સ્થિર ચિત્તવઢ અવલાકન કરી, તારા કામળ હૃદયમાં તેને ઢઢ-પણે સ્થિર કર. કદાપિ એનું વિસ્મરણ કરતા નહિ. જેના ગ્રાનથી અમૃત ભાગવાય તે ગ્રેયજ તે એ જ છે. એ અનાદિ પરષ્રદ્ધા છે. તે સત્ કહેવાતું નથી, તેમ અસત્ કહેવાતું નથી. એ સર્વત્ર હસ્ત પાદવાળું છે, સર્વત્ર ચક્ક, મુખ, મસ્તકાદિવાળું છે, સર્વત્ર શ્રોત્ર-

વાળુ છે, સર્વને આવરીને રહેલું છે, સર્વ ઇંદ્રિય ગુણના આભાસ કરનાર છે, સર્વેન્દ્રિય રહિત છે, અશક્ત સતે સશક્ત છે, નિર્ગુણ સતે સગુણ છે, પ્રાણી માત્રમાં ખાદ્ય છે, અંતર છે, ચર છે, અચર છે, સૂક્ષ્મ છે, અવિત્રેય છે. હાથ અને પગ વિના શીઘ્ર અહિતા છે, અચક્ષુ છતે સર્વ દેખે છે, અકર્ણ છતે સર્વ સાંલળે છે, તે વેદ્યને જાણે છે, પણ તેના કાઇ વેત્તા (જાણનાર) નથી. એ જ અલ્ય મહાપુરુષ છે, એ જ પરમ સીમા છે, એ જ પરમ ગતિ છે. ઇંદ્રિયથી અર્થો, અર્થથી મન, મનથી છુદ્ધિ, છુદ્ધિથી મહત્, મહ-તથી અવ્યક્ત, ને અવ્યક્તથી પુરુષ પરખ્રદ્ધ પર છે. એ પુરુ-ષથી કાેઈ પણ પર નથી–તે જ એ. એ સનાતન પુરાણ પુરુષ, પર-પ્રદા નિત્ય, પરમ જ્યાતિ છે. એ સાલાત માલનું ફળ છે, એ જ પરમાત્માનું નિત્ય મુક્ત સાક્ષાત્ સાકાર સ્વરૂપ છે. પરમાત્મા साधार अने निराधार अन्ने स्वरूपे स्थित छे अर्थात् ते मूर्ति-માન્ અને અમૂર્ત્તિમાન્ છે: \* પરમાત્મા જગદ્રપે સાકાર અને प्रहारूपे निराधार छे. निराधार ने अगो। यर स्वरूप सुं ज्ञान थवुं अति विक्ट छे, तेथी भीकां सर्व साधना भूष्ठी, आ साक्षारस्वरूव-પનું નિરંતર ધ્યાન અને સેવન કરવાથી, આપાઓપ તેનું (નિરાકાર સ્વરુપનું) દૃઢ અને પૂર્ણ જ્ઞાન થાય છે, જેથી તે પરમાત્માના એકાંતિક ભક્ત, જ્ઞાની પુરુષ, મુક્ત થઇને પરમ પદને પામે છે. આ મેં તને સર્વાન ત્તમ પ્રદ્યાન કહ્યું છે; જેના નિત્ય પ્રતિ અભ્યાસ કરવાથી તું પરપ્રદ્યના ચરણારવિદને પામીશ. એ મેં તને સર્વ સાધનનું સાધન, સર્વ યાગાના ચાગ અને સર્વ જ્ઞાનાનું જ્ઞાન કહ્યું છે. કેવળ નાસ્તિકપણાથી મનને મનાવવાની સાચી ખાટી યુક્તિ પ્રયુક્તિથી કે તર્ક વિતર્કથી, પર-भात्माना स्वरूपनुं ज्ञान थवा धन्छनारा, जेम डेाई वामने। आस-इणनी धन्छा डरे, अथवा ते। डेाई अज्ञानी आडाशहुसुम देवाने भथे, तेवुं छे. तेनी ते धन्छा सहेद्दे सूर्यमंडणमां जवा सरणी छे, भाटे तेवा दंशीओथी निरंतर अवगर्द्धीने, प्रेम पूर्वृह पंरमा-ત્માની માનસિક સેવા કરવાના પ્રયત્ન કરવા, જેથી પૂર્ણ પુરુષા-त्तम परमात्मा, तारापर हुपा इरी, तने पाताना स्वस्त्रपनी नित्य-

<sup>\*</sup>देवावब्रक्षणी मुर्ने चामूर्ने च એ श्रुति-इपनिषद् वयनथी.

પ્રતિ અભિનવાનુલવ આપશે. અને તેથી તું દેહી છતાં વિદેહી થઇને પરમાત્મસ્વરુપાનન્દમાં મરા થતા થકા, જવનમુક્ત થઇને આ જગતમાં વિચરીશ."

એટલું કહીંને ગુરુજી શાંત થયા તે વખતે વિમળમતિ ગુરુની નિકટ આસનપર ધ્યાનસ્થ થઇ, ગુરુ, જેમ ઉપદેશ કરતા હતા, તેમ જ, એકાચ ચિત્તથી, ચિત્તવૃત્તિને વહેતી મુકતા હતા. તેનાં રામેરામમાં આનંદ વ્યાપી ગયા તેથી તે ખડો થઇ ગયાં, અંગાઅંગ પ્રસ્વેદનાં ખુંદ છૂટયાં, અને તે હર્ષના આવેગથી એકા-એક ધ્યાનમાં જ બાલી ઉઠયા, "અહાહાહા! પરમ કુપાળ ગુરુદેવ! સંત મહાત્મા! આપે આજે મને કેવળ કૃતાર્થ કરી દીધા છે. હું પામરને આ અલભ્ય લાભ ક્યાંથી ? હે પ્રભાે! હું હવે આ મારા આનંદ કેમ કરીને વર્ણવું ? મારા ભગવદ્દશનાનંદ મારા અંગમાં કંચાંય સમાતા નથી. રે! ત્રૈલાકયમાં પણ તે સમાતા નથી. હે પરાપકારી દયાળુ ગુરુદેવ! આપના કહ્યા પ્રમાણે જ હું આ મારી સન્મુખ તે આનંદના મહાસાગરરૂપ, ઘનશ્યામસુંદર, લલિત ત્રિલંગી, કાેડીમદનમાહન, પરમાત્મા-પરણઘની સાક્ષાત્ છળીને જોઉં છું. હૈ મહારાજ! તેના મહામંગલ સ્વરુપનું જો કે હું યથાર્થ દર્શન કરું છું, પરંતુ તેનું આપની આગળ વર્ણન કરવાની મારી શક્તિ જે નથી. સ્વરુપાનંદરુપી અમૃતથી ભરેલા પરપ્રદાસાગરના મહિમા શખ્દથી કહી શકાય તેમ નથી, મનથી ધારી શકાતા નથી. હે દેવ! હવે આ જગત્ કયાં ગયું ? તે પણ જણાતું નથી. આપ મહાત્માના અનુગ્રહથી હું ભાગ્યશાળી થયાે છું, કૃતાર્થ થયાે છું, માહુથી છૂટયા છું, અખંડ આનંદ વૈલવવાળા આત્મ પદને પામ્યા શું. હે કૃપાળ! હું કેવળ અનધિકારી છતાં પણ આપતું માન રાખવાને માટે પ્રભુ મને મારા હાથ ઝાલીને પાતાને શરણે લે છે. હે દયાળુ ! મારા ભાગ્યનાે કંઇ પાર નથી. આપે મને પંગુને એકા-એક સુમેરુના શિખરપર બેસાડી દીધા છે. હું પામરને તે પરમા-ત્માનું શરણ કયાંથી ? અને પરખ્રહ્મનું દર્શન કયાંથી ? ધન્ય છે મારાં લાંગ્યને! અને ધન્ય છે મારાપરની આપની કૃપાદૃષ્ટિને!" એ સાંલ-ળીને ઋષિએ કહ્યું, ''શિષ્ય! હવે એ પરણદ્દા પરમાત્મા પુરુષા-

त्तमने वारंवार प्रणास इरी, सर्वहा पाताने शरणे राभवानी तेमने विनित इरीने, तारां नेत्र ઉधाउ."

નેત્ર ઉઘાડતાં જ વિમળમતિ હુર્વલેર એકાએક ઉલા થયા અને દંડવન્નમસ્કાર કરીને ઋષિના ચરણમાં નમી પડયા, અને આનંદનાં અશુથી તેમનાં ચરણને ભિજવી દીધાં. પછી ઋષિએ તેને ઉઠાડી તેને પાતાના હૃદય સરસા ચાંપ્યા, અને કહ્યું, " તારું નામ આજથી દ્યુતિમાન્ ધરજે, તું માત્ર નામના જ દ્યુતિમાન્ (તેજ-પ્રભા-કાંતિવાળા) નથી, પણ આજથી પરમાત્માના જ્ઞાનરુપ દ્યુતિ-વાળા થયા છે. તને મેં મારી સંપૂર્ણ પ્રહ્માવિદ્યાના મૂળરૂપ ઉપ-દેશ કીધા છે, તે તને સફળ થાએા. એ ઉપદેશ, તું કાઇ અપા-ત્રને, અલક્તને, નાસ્તિકને, દુષ્ટને, કૃતશીને, શઠને, દંભીને, પાપીને तथा वेहनी अने परमात्मानी निन्हा इरनारने, आत्मा परमात्मामां દ્વૈતભાવ ધરનારને કદી પણ આપતા નહિ," આ પ્રસાણે કહ્યા પછી તે મુનિએ પાતાની સ્ત્રી તરપ જોયું તેા તેને સર્વ તયારી કરી રાખેલી દૃષ્ટિએ પડી. અહીં મધ્યરાત્રિ પણ લગભગ થવા આવી હતી. પછી ગુરુ સ્થિર ચિત્તે ઉભા થયા અને પછી બાલ્યા, "દ્યુતિમાન્! પેલા ઘૃતદીપકાેની જ્યાેતિએા સતેજ કર, તેમાં ઘીં પૂર, ને મારું હવે છેલ્લું વચન સાંભળઃ " અમા હવે આ અસાર સંસારને છાડીને પરમાતમાના (જેનું હમણાં તેં દર્શન કર્યું તે પર-માત્માના) પરમ આનન્દરુપ ધામને વિષે જઈશું, સાટે તારે અમારા શાક કરવા નહિ. અમારા મૃતદેહાને આ તારા સમક્ષ પ્રજ્જવલિત થયલા કુંડમાંના હાત્રાશિથી સંસ્કૃત કરજે (અગ્નિસંસ્કાર કરજે). આ આશ્રમમાંનું મારું સર્વ વિત્ત મારી પછવાં હે યુરુષાત્તમ પ્રીત્યર્થ સત્પાત્ર પ્રાह્મણાને અર્પણ કરજે. મારી કામધેનુ સમાન સા ગાયા છે, તે મારી પછવા કે દાઈ સત્પાત્ર ણાહ્મણાને આપજે, પણ એટલું ધ્યાનમાં રાખજે કે તેમ કરવાથી તેઓ કાઈ વાતે જરા પણ દુઃખી થાય નહિ. અને કદાચ તેવું થવાના સંભવ જણાય તા દાન ન કરતાં તું પાતે જ રુડી રીતે તેમનું પાલન (જેવું હાલ કરે છે તેવું) કરજે; અને તેમનાથી ઉત્પન્ન થતા ગારસ વગેરેથી શ્રેષ્ઠ ખ્રાह્મણાનું પાપણ કરજે. तने हवे शीव राज्य ने महा राज्य बह्मी प्राप्त वशे. ते वह

પરમ સદ્ધર્મવાન્ અને રાજનીતિયુક્ત શઇને તારે આશરે વસેલી પ્રજાનું ઉત્તમ પ્રકારે પાલન કરજે; દુષ્ટાને દંડ આપી સાધુ જનાનું નિરંતર રક્ષણ કરજે, અને ઘણા લાંબા કાળ સૂધી તે સુખના અનુલવ કરીને અવસાને શ્રીહરિના પરમપદને પામીશ એવી મારી અંતઃકરણપૂર્વક આશીષ છે. મારા સમય થઇ ચૂકયા છે, હું ઉદું છું, તું દૂર બેસ."

मेट्सुं ४६ विष्णवे नमः। विष्णवे नमः। विष्णवे नमः स्मेम शेसिता ऋषि ६ सा थया. पछी इंडमां प्रकल्वित थयसा सगविद्व-स्तिरूप हुताशनने नमस्कार ४री पेतानी धर्मपत्नीसे, गेमय-सिस स्मिपर णिछावेसा दर्सासनपर, सिद्धासन वाणी विराज्या. तेमनी जोडे साक्षात् महायेशिनी स्वरूप, ऋषिपत्नी पणु तेवी ज रीते विराज्यां. अन्तेसे साथे येश्वमार्गवंडे प्राण्याम साधी, समाधि यहावी, सने पर्षहा परमात्मानुं मंगद ध्यान धरीने आत्माने ष्रहारंधमां स्थित ४थां.

મધ્યરાત્રિ વીતિ ગઇ. સર્વ સ્થળે શાંતિ પથરાઇ ગઇ. પવના **ખન્ધ પડ્યો. મનુ•્ય, પશુ, પક્ષી, વૃક્ષ, વનસ્પતિ, નદીઓમાં વહન** કરતું જળ, અને કહા કે એક રીતે આખું જગત્ કેવળ શાંત યાની ગયું. સર્વ સ્થળે શૂન્યકાર વ્યાપી રહ્યો છે. એવામાં દ્યુતિમા-નના જોતજોતામાં તે ખનને દંપતી (યાગી યાગિની)નાં પ્રક્ષાંડ ફટો-ફટ ફાટયાં. ને તેમાંથી કેવળ તેજનાં જ પ્રતિબિમ્બ નિકળ્યાં, જે નિમેષ માત્રમાં દિવ્ય મૃતિએા થઇ રહ્યાં. એટલામાં આકાશ માર્ગથી નાના પ્રકારના મનાહર શખ્દ કરતું સૂર્યસમાન તેજસ્વી વિમાન ઉતરી આવ્યું . જેને જેતાં દુતિમાન દિડ્યૂઢ થઇ ગયા. તેમાં અનેક પ્રકારના દિવ્ય શાળુગારાથી સજેલી સુંદરીએા, હાથમાં વ્યં-જન, ચામર, પૂજાના ઉપચારા વગેરે લઇને તત્પર થઇને ઉલી હતી. ગંધર્વો વીણા, વેણ ઇત્યાદિ વાદ્યોના મનહર રવ કરી રહ્યા હતા. ઘણાંક દિવ્ય સ્ત્રી યુરુષા ઉત્તમ પ્રકારનાં ભગવન્નામાચ્ચારણ સહિત ગાયનના આલાપ કરી રહ્યાં હતાં. તે દિવ્ય વિમાનને માંહેથી તથા ખાહેરથી અપરિમિત ખેઠકાની શાભાથી શાળગારેલું હતં. તુરત તેમાંથી એ દિવ્ય પુરુષા (શંખ, ચક્ર, ગદા, પદ્માદિ–

ચતુર્લુ જોને વિષે ચતુરાયુક્યાત્મક) નિકળી, પેલાં દંપતીનાં શરીરમાંથી પ્રકટેલી બન્ને દિવ્ય મૂર્તિઓની આગળ આવીને ઉભા રહ્યા; અને તેમને વિમાનાર હ થવાને વિનતિ કરી, પછી પાતાની સાથે આહેલાં દિવ્ય વસાભૂષણ તથા અંદન પુષ્પમાળાએ વગેરેથી અલકૃત કરીને તેઓને વિમાન ઉપર લઇ ગયા. દંપતીને વિમાનપર એસતાં જ આકાશમાંથી મંગળ સુમનાની વૃષ્ટિ થઇ, દેવ દુંદુલિ ગડગડી રહ્યાં, ને જયજયકારના શખ્દા થઇ રહ્યા. તુરત વિમાન ઉપડયું, અને અનેક પ્રકારનાં વાર્જિગાના દ્યાય થતાં વિષ્ણુલાકને માર્ગ ચાલ્યું ગયું. આશ્રમમાં તુરત અંધારું દ્યાર થઇ ગયું. તેજસ્વી આત્માઓ સ્વધામ પધારી ગયા, અને ખંખ જેવા મઠમાં દ્યતિમાન એકલા જ રહ્યો. વિમાન આકાશમાં અદશ્ય થઇ ગયું કે, તુરત દ્યુતિમાન્ માટી નિરાશા અને શોકના પાકાર કરીને, "હા ગુરુ! આહ ગુરુજ! હે માતુશ્રી!" એમ ગળગળા કંઠે બાલતા અને રડતા, મઠના દ્રારુઆગળ પડયા. તત્કાણે તેને મૂચ્છાં આવી ગઇ.

ઉષ:કાલ થયા, ધીરે ધીરે પૂર્વ દિશા અરુણ પ્રકાશથી કુંકુમ-વર્ણી દીસવા લાગી. ખંધ પહેલા વાયુ મંદ મંદપણે વાવા લાગ્યા. પક્ષીઓ ધીરે ધીરે જાગ્રત થઈ પાત પાતાના કામે વળગ્યાં: પ્રાદ્ધા-ભોનાં આહિનિક કર્મોના આરંભ થઇ ચુકચા હતા, તે સમયે પ્રદ્ધા-લાક નિવાસી ઋષિરાજના પેલા સેવા પ્રમાદિ શિષ્યા (રાજપુત્રા), જેઓ મઠથી કેટલેક છેટે એક પર્ણુકુટીમાં નિશ્ચિતપણે સૃતા હતા તે, પાતાના નિરંતરના નિયમિતકાળે જાગી ઉઠયા અને શીઘતાથી શૌચાદિક કિયા કરી, નાહવા માટે સુરસરીતાપર ગયા અને ત્યાં ઘણી જ ઝડપથી તેઓએ સ્નાન, સંધ્યા, તર્પણ ઇત્યાદિ કરી લીધું, અને ઉતાવળમાં ને ઉતાવળમાં જળના ઘડા ભરી પર્ણુકુટી તરફ વળ્યા. ચાલતાં ચાલતાં માટાએ નાહાનાને કહ્યું, ''ભાઇ! ઉતાવળ કર, આજે સ્વાધ્યાયના દિવસ છે; પેલા વિમળમતિ રાજ રાજ આગળ આગળથી પાઠ લઇ લે છે; પણ આજે આપણે વહેલા ઉઠયા છીએ, માટે તેના પરવાસ્થા પહેલાં જઇને, આપણે ગુરુજ પાસેથી સંશા\* લઇ લઇએ. તે તો હજ ઉઠયોએ નહિ હાય, ને

<sup>#</sup> ગુરુ પાસેથી નવા પાઠ સાંભળવા તે.

જ્યારે ઉઠશે ત્યારે મઠમાંથી સંમાર્જનક કરશે, સ્નાન કરવા જશે, સંધ્યા જપાદિ કરશે, વળી ગુરુને ત્યાં જળ ભરશે, ગાયાને ચારા પાણી નિરશે, પછી દાહાશે, તેઓને વનમાં ચરવા મૂકશે, ગુરુના અગ્નિ-હાત્રને અર્થે વનમાંથી દર્ભસમિધ ઇત્યાદિ લઇ તથા લાણી લીધેલાં અન્નક્ષેત્રોમાંથી હવિષ્યાન્નના સલાે કરી આવશે: પણ એટલી વારમાં તા આપણે પાઠ શિખી શીઘતાથી પાછા આવતા રહીશું. પછી सबेने ते એક दे। सिक्षा **करवा जाय अने स**खुवानुं हुटी दे. अना સત્તર પ્રપંચ પૂરા થતાં થતાંમાં તા આપણે જ ભિક્ષા લઇ આવીશું! ચાલ, જલદી કર, ગુરુના ઘરના પણ એક બે ઘડા પાણી ભરી આવીએ, ને પછી શહેરમાં જઇશું." આમ વાતા કરતા કરતા હર-ખલેર તેંચ્યા પાણીના ઘડા પાતાની પર્ણકુટીમાં મૂકીને મઠ તરપ્ર ગયા. પણ જેવા મઠના ખારણામાં પેસવા જાય છે ત્યાં તે દ્વાતિમાન્ મૃતપાર્યા થઇને પહેલા તેઓના જોવામાં આવ્યા. દ્યુતિમાનને મૂચ્છા આવી હતી તેથી તે હજ સૂધી એ જ સ્થિતિમાં જ यत्तांपाट, निरा-ધાર, શૂન્ય થઇને પહેલા હતા. તે એ લાઇઓએ આવી જોયું અને મહાશ્વર્ય સાથે: એકાએક ચમકયાં, ને પરસ્પર કહેવા લાગ્યા કે, "લાઇ! આને શું થઇ ગયું ? એને તપાસા તા ખરા, કે એ જવતા છે કે મૂવા." એમ કહી તેને માટેથી હાંકા મારી ઢંઢાળવા માંડયા, ને ઉપાડી ખેઠા કર્યો. થાડીકવારમાં તે સ્વપ્તમાંથી જાગ્યા હાય તેમ એકાએક, "હે ગુરુ! એા ગુરુજી!" કરી કાેમળ કરુણાળ સ્વરે આલી ઉઠેયા, ને માઢેથી નિઃસાસા નાંખવા લાગ્યા. જરાક સાવધ થયા પછી પેલા પ્રમાદી રાજકુંવરાના પૂછવાથી પાતાની આંખ-માંથી વહેતી આંસુની ધારા સાથે, રાત્રિની સઘળી વિગત તેઓને જણાવીને (પાતાને થયલા ઉપદેશ વગરની) કહ્યું, "ભાઇએા! આપણે માટા ભાગ્યહીન છીએ. આપણા કુપાળ ગુરુ, આપણને વનમાં જ મૂકી પરલાક સિધાવ્યા છે. માટે હવે ળીજાં સર્વ કાર્ય

<sup>\*</sup> ઝાડુ વગેરે કાઢવું, લીપવું, ગુંપવું (અગ્નિકુષ્ડેા વગેરેમાં).

<sup>†</sup> પાકેલું અનાજ ક્ષેત્રના ઘણીએ સઘળું લઇ લીધું હોય, પણ પછવાડે ક્યાંક ક્યાંક અન્તનાં કણસલાં રહી ગયાં હોય છે, તેને કરી શાધી એકડાં કરી આણવાં તેને સલા કરવા કહે છે.

છાડી આપનુ વનમાંથી ચન્દન, કાષ્ટ્રા તથા સમિધા શીઘતાથી એકઠાં કરીને સૂર્યોદય થતાં જ તેઓનાં પવિત્ર શરીરાને અગ્નિસ્સરકાર કરીએ."

આ વૃત્તાંત સાંભળતાં જ તેઓ પણ નિરાશ અને શાકાતુર મુખે, દુતિમાન્ સાથે મઠમાં ગયા ત્યાં અગ્નિહાત્રના અગ્નિ હજુ સૂધી માટી શિખાએાથી ધમધમાટ ખળી રહ્યો હતા; ઘૃતદીપકાની સંઘળી જ્યાતિઓ અખંડ અળતી હતી; અને દર્ભાસનાપર તે મહા-યુષ્યવાન્ પતિપત્નીનાં શરીર; આંગળની જ સ્થિતિએ-સમાધિમાં એંઠેલા યાગીઓનીપેરે બેઠેલાં હતાં. પછી એક જણને મઠમાં મૂકી એ જણ (દ્યુતિમાન અને માટે રાજપુત્ર) વનમાં કાષ્ઠ લેગાં કરવા માટે ગયા. કાષ્ઠ આહ્યા પછી ગંગાને ઉત્તર તીરે એક માટી ચિતા ખડકી. પછી આસપાસના ખીજા આશ્રમામાંથી ઘણાક ઋષિઓ, ઋષિપુત્રા વગેરને તેડી લાવી, તેઓની સમક્ષ, શાસ્ત્રાક્ત કિયાથી તે ખંને શખને, હાત્રના અગ્નિવડે અગ્નિસંસ્કાર કર્યો, અને પુત્રની પેઠે, દ્વતિમાને પાતાનાં માતાપિતાસમાન તે ઋષિ તથા ઋષિપ-ત્નીની સર્વ ઉત્તરકિયા કરી. સપિંડીકરણ, માસિક, ત્રિપક્ષી, ત્રિમા-સિક, ષાણમાસિક, સંવત્સરી ઇત્યાદિ સર્વ કિયા તેમની પછવાઉ सायवी, तेमना सर्व गाधनाहि वित्तना पणु तेमनी आज्ञानुसार સદ્ભુપયાગ કર્યો. પછી ગુરુવિયાગથી શાકાતુર થયલા અને ગુરુના ગુણાનુવાદનું વારંવાર સ્મરણ કરતા દ્યુતિમાન્ પેલા રાજપુત્રા પ્રત્યે ખાલ્યા; "વડીલ ખાંધવા! સાક્ષાત્ પ્રદ્વાદેવ સ્વરુત્ય આપણા ગુરુ-દેવની કૃપાથી આપણે સર્વવિદ્યા સંપાદન કીધી છે, તા હવે તે વિદ્યાનું પરાક્રમ જગતમાં દેખાડી, પ્રદ્મપુરનિવાસી ગુરુજની કીર્તિને સર્વ સ્થળે પ્રકાશિત કરવા નગરમાં ચાલા.

યુત્રા વિદ્યા સંપાદન કરી આવે છે, આવું સાંભળીને રાજા, અતિ પ્રસન્ન થઇને યુત્રાને લેવા માટે તેઓની સામા ગયા અને તેઓને ધામધુમથી નગરમાં તેડી લાવ્યા. અને પછી તેઓની પરીક્ષા લેતાં સર્વ કરતાં દુતિમાન્ શ્રેષ્ઠ ઉતર્યો જેથી, તે બીજા રાજપુત્રા કરતાં તે દિનથી રાજાની તેનાપર અધિક પ્રીતિ થઇ. દુતિમાન્ તુરત પાતાની માયાળુ માતુશ્રીની પાસે ગયા, ને જયારે તેના

ચરણમાં મસ્તક મૂકશું, ત્યારે પરસ્પરનાં નેત્રમાંથી હર્ષનાં આંસુએ વહેવા લાગ્યાં. પછી પૂર્ણ આનંદથી તેણે માતુશ્રીને પાતાના સર્વ વૃત્તાંત કહ્યો.

" માતુશ્રી! આપને અને આપના ઉદ્દેશને અનુસરવાથી તથા મારા ગુરુની સેવા કરીને, તેમની સંપૂર્ણ કૃપાના પાત્ર થયા છું. અને અમૃલ્ય વિદ્યાએ અને ભગવચ્છરણ સંપાદન કરીને આવ્યા છું. હું એમ જ સમજું છું કે, મારા જેવા અલભ્ય લાભ જગતમાં કવચિત જ કાઇને થયા હશે; અને તે સઘળા તારા માયાળ ચરણના પ્રતાપ છે." એ દિવસથી દુતિમાન્ ગુરુએ કરેલા પ્રદ્મવિદ્યોપદેશના નિરંતર અભ્યાસ કરવા લાગ્યા; કૃપાળું ગુરુનું વારંવાર સ્મરણ કરવા લાગ્યા, ને માતુશ્રીની રુડી રીતે સેવા કરતા, માતુશ્રીવાળા એકાં-त महावयमां क रहेवा क्षाच्या. अतिहिन पातानी विद्यावडे नाना પ્રકારના ચમત્કારા દેખાડી, તેણે રાજાનું અધિકાધિક ચિત્ત આક-र्षवा मांड्युं, तथा पाताना णाडुणणे अनेक देशांतराना राजाओने જિતીને સ્વાધીન કરવા માંડયા, ને પિતાના ગ્રરણમાં નમાવવા માંડયા, જેથી પિતાએ ચકિત થઇને તેને પાતાના મુખ્ય અધિકાર . સાંપ્યા. તે ગુણમાં તથા પ્રજાતું રક્ષણ કરવામાં જયેષ્ઠ પુત્રા કરતાં ઉત્તમ દેખાવ આપવા લાગ્યા તેથી અવસ્થામાં તે નહાના છતાં પણ, પ્રજાની વિનતિથી અને પાતાની અંતઃકરણની પ્રીતિથી, રાજાએ તેને સુવરાજપદના અભિષેક કીધા. પિતા વૃદ્ધ થવાથી તે સિંહા-સનારુલ થયા ને પરમધર્મવડે પ્રજાતું પાલન કરતા હતા; અને ગુરુના ઉપદેશને સપૂળ કરીને, પરમાત્મ સ્વસ્વપના અનુભવાનંદમાં મસ થતા, અવસાને પરમપદને પામ્યા.

હે પ્રિય સચિવ વિશાલકેતુ! (યજ્ઞભૂએ કહ્યું) આટલા ઇતિહાસ કહી તે મહાત્મા ચાગાપુરુષે મને કહ્યું, ''એા મૃત્યુ લાકના માનવા! આ સઘળા ઇતિહાસપરથી તેં જાલ્યું હશે કે, ગુરુસેવાકરનારા દ્યુતિ- માનને કેટલા માટા લાભ થયા? તે છે કેવા કેવા ઇધ્વરી ચમત્કારા જોયા? તેને ધ્યાનસ્થ પરમાત્માનાં કેવાં દર્શન થયાં? અને પેલા સેવા પ્રમાદી રાજપુત્રા તે સર્વ વાતથી કેવા નિર્ભાગી જ રહ્યા. એ સર્વ તેં જોયું, જાલ્યું, એનું મનન કર, નિદિધ્યાસન કર.

ગુરુસેવા એ જ મનુષ્યાનું શ્રેય સાધન છે. આ ઇતિહાસને અંગે પ્રસંગાપાત પરમ દુલલ એવી પરમાત્માની માનસિક સેવાના પણ તને ઉપદેશ મેં કીધા છે, તેને તું કદી વિસરતા નહિ; એનું તું નિરંતર ધ્યાન અને અભ્યાસ કરજે. હવે તારે ગુરુ સેવાની કંઇ જરૂર નથી, તથાપિ તારી ગુરુ સુશ્ર્ષાની ઇચ્છા પૂર્ણ કરવા માટે, આ પછવાડેની વારિકામાં જઇ મારે માટે થાડાં ક્લપુષ્પાદિ લઇ આવ."

હે વિશાલ! ગુરુની આગ્રા સાંભળી તેમણે કહેલા ઘુતિમા-નના ઇતિહાસથી અત્યંત આનંદ પામતા અને તેનું જ મનમાં મનન કરતા, હું વનમાં ગયા. એક સુંદર વૃક્ષઘટામાં પેઠા. મારા મનમાં નિરંતર એમ જ આવતું હતું કે, એ ઘૃતિમાન્ કેવા ભાગ્ય-શાળી! માત્ર એક જ રાતમાં અને ફક્ત એ જ ઘડીમાં તેને કેટલું અધું અને કેવું પરમ જ્ઞાન મળ્યું? તેને જે દર્શન થયાં તે પ્રભુતું સ્વરુપ કેવું હશે? શું તે આનંદ મૂર્તિ પરમાત્માની સ્તુતિ કરતાં તેમણે (ઘુતિમાનના ગુરુએ) સર્વવ્યાપી એવું વિશેષણ આપ્યું, તે પરમાત્મા મારા અંતઃકરણમાં પણ એવે સ્વરત્પે જ વિરાજતા હશે ? શું મને પણ કૃપા કરી તે પરમ કૃપાળ દર્શન આપશે ?" આ પ્રમાણે ચિંતન કરતા હું એક આંખાના વૃક્ષ ઉપર ચઢચો, ને તેના મઘમઘાટ કરતા સુગંધથી મગજને તૃપ્ત કરી દેતાં પકવ કળા (સાખા તાડી) ઝાળીમાં ભરી નીચે ઉતરવા લાગ્યા; પણ હું ત્યાં ગયા, વૃક્ષપર ચઢચો, પૂળ તાહ્યાં, ને નીચે ઉતરવા લાગ્યા, આ સર્વમાંથી કાઇમાં પણ મારું ચિત્ત નહાતું, મારા આત્મા તા શ્રીહ-રિના સ્વરુપ તરપૂ જ લક્ષ પૂર્વક લાગેલા હતા. જેમ કાઇ ખાળક ભૂખ તરશનું ભાન ભૂલી, પાતાને પ્રિય એવાં રમકડામાં રમણ કરે છે, તેમ જ હું પણ સર્વ અહંતા મમતા ભૃલી જઇ, નિજસ્વરૂ પમાં જ રમતા હતા. એ સ્વરૂપ સ્વયંપ્રકાશ, અનંત શક્તિવાળું, પ્રમા-ણુથી અગમ્ય, અને સર્વાનુલાવી હતું. આવી ચિત્તવૃત્તિએ વૃક્ષપ-રથી ઉતરતાં બાજુની એક નાની શાખા ઉપર એક સુંદર અને માેટું પક્વ ફળ મારા જોવામાં આવ્યું. તેને ગ્રહણ કરવા માટે હું આતુ-રતાથી લાંબા હાથ કરી વાંકા વળ્યા, કે તરત મારા ટેકાવેલા

પગ થડપરથી લથડચો, ને કડડડભૂસ કરતા હું જમીનપર આવી પડિયો. ઉંચેથી પડવાને લીધે મને એકાએક ચક્કર આવ્યાં, આંખે અંધારાં આવી ગયાં; શરીર શિથિલ થઇ ગયું અને હું માર્છત થઇ ચત્તોપાટ પડ્યો. એ સમયના આશ્ચર્ય અને આનંદનું હું તારા આગળ શું વર્ણન કરું? મને અંધારાં આવ્યાં તે વખતે જાણે મને કંઇ યુલાકા થતું હોય તેવું હું જોવા લાગ્યા. યથમ સર્વત્ર એકાકાર-અંધકાર મારી નજરે પડયો. પછી એકાએક તેમાંથી ઝળઝળાટ દિવ્ય પ્રકાંશ થઇ ગયા. કૃષ્ણમાત્રમાં તે પ્રકાશની અંદર, અનુક્રમે, દુતિમાનના ગુરુએ જે વર્ણન કર્યું હતું તેવી જ લીલા હું અનુભવવા લાગ્યા. તાદશ્ય તેવા જ પ્રભુનાં મને દર્શન થયાં, ને તેવી જ વિધિએ મેં તેમનું પૂજન આરંભ્યું. અનેક મંગળ નાંમાંથી મેં તેમનું સ્તવન કર્યું, અત્યંત પ્રેમથી પુલકિત ચંઇ વારવાર તેમની પ્રદક્ષિણા કરી, અને હર્ષદેલા થઇ જવાને લીધે માટેથી-"હે સચ્ચિદાનંદ પરમ પ્રભુ પરમાત્મા પરખ્રદ્યા દીન-દેયાળ! હું આપના-આપના દાસના પણ દાસ છું; મને અન્યથા 'શરણ નથી, કેવલ આપનાજ જગદુદ્ધારક ચરણારવિંદના આશ્રય છે. માટે હે પ્રભુ! મને શરણે રાખા. " એમ સ્તુતિ કરતા દંડવશ-મસ્કાર કરી, જેવા તેમના કામળ પાદપંકજમાં પડવા જાઉં છું, तेवुं ज धडां इंदेतुं हे भारा हृदय ઉपर એક माटुं आसप्रण (जेने વૃક્ષપરથી ઉતરતી વખતે હું લેવા માટે ઇચ્છતા હતા તે જ, વૃક્ષ-પરથી પડતી વખત ડાળાંઓ સાથે મારું શરીર અપ્રળાવાથી, ડાળાં 'ખ્ય હાલ્યાં ને તેમના પરસ્પર ઘસાવાને લીધે આપાઆપ (ટૂડી. પડ્યું) 'આવી પડ્યું. તેના જેરભેરના પડવાને લીધે એકાએક હું ચંમકી ઉઠ્યો. મારી આંખ ઉઘડી ગઇ; અને મારાં જ્ઞાનચક્ષુ-(હૃદયચક્ષુ) એ; એ ગાેચર થતી સઘળી અદ્ભુત અલૌકિક લીલા 'તાલાળ અદેશ્ય 'થઇ ગઇ.

ંતુરત હું વૃક્ષ તળેથી ઉઠ્યો, અને ઉપરથી પડવાના કરોા શ્રમ કે વ્યથા મને માલમ પડી નહિ, પણ ઉલટું જાણે મારા શરીરમાં અધિક અળ આવ્યું હોય તેમ લાગ્યું. અપરાક્ષ અનુભવ ચવાથી મને સર્વ પ્રદ્ધારુપે જ પ્રતીત થવા લાગ્યું. મારામાં રહેલા

શાક માહને સ્થાન જ મળ્યું નહિ. હું તા હવે સત્યસ્વસ્ત્પાનંદમાં ખેલતા, હસવા અને નૃત્ય કરવા લાગ્યા. પછી તે ધૂનમાં ને ધૂનમાં રૂળની ઝાળી લઇ, ભગવદર્શન સંગંધી વિચાર કરતા અને વનની અનુપમ શાભા નિરખતા ગુરુજી પ્રતિ ચાલ્યા. આવા જ્ઞાનાપ-દેશ મળવાથી મારું મન, સૂર્યદર્શનથી વિકસિત થયેલા કમલની પેઠે પ્રપુદ્ધિત થવા માંડયું અને ઉંચે ચઢવા લાગ્યું. મને ઉપરાઉ-परी अनेड सुविचारा आववा क्षाचा अने आ आत्मा क प्रहा छे, ते क सर्वरूपे स्थिर छे, अेंद्रं नृतन ज्ञान आपाआप स्कूराय-मान थर्ड आव्युं. पण गमे तेट्रं ताओ हुं हुळा नवा अने थता ज्ञानी हुता, तथी ते वभते हुं सृष्टिनी अंहर आकृता हैटलाड धर्मभागोंने भारा मनमां निहवा ने तेमना तिरस्डार डरवा मंड्या. તેમાં પ્રથમ મને એમ લાગ્યું કે, જગતમાં કેટલું ખધું અધેર છે? के के अनंत अने सर्वव्यापक हिव्य तेर्कस्वीरक्ष परमात्मा परम આનંદમય છે, તેને પાષાગુમય, ધાતુમય, મૃત્તિકા કિંવા કાઇાદિમય પ્રતિમારુપે લાકા પૂજે છે એ કેવું અવિદ્યાનું સ્વરુપ ? તે પ્રતિ-માઓની પ્રતિષ્ઠા કરે છે, ને જેમ લગવાનને પૂજીએ તેમ લાવથી શુંગાર નૈવેદાદિ ઉપચારાથી તેને પૂજે છે. રે! રે! આ લાક કેટલા પધા અજ્ઞાનથી આવૃત્ત છે? અનંત શક્તિમાન્ પ્રભુ પાષાણાદિની . મૂર્તિરુપે આ આત્મામાં કેમ ખિરાજે ? જેમ આકાશમાં નીલત્વ મિથ્યા છે, મરુ ભૂમિમાં જળ મિથ્યા છે, વૃક્ષ ઢુંઠામાં પુરુષાકૃતિ ામચ્યા છે, મરુ ખૂલના જેવા નિચ્ચા છે, રુવા હુવાના હું તેમ જ પાષાણાદિ મૂર્તિમાં, અખંડાનંદ રસ— ભાગી પરખ્રદ્ધા કલ્પાય છે, એ માત્ર ભ્રાંતિ જ છે, અને એમ ભ્રાંતિથી કલ્પાયલું સત્ય, તે સત્ય નથી. પણ હે વિશાલ! એથી કંઇ હું મારા મનના તેવા જ નિશ્ચય કરી બેઠા નહિ. મને પછી એમ શંકા થઈ કે કેાણ જાણે, એમાંએ કશા ચમત્કાર હશે! એમ હાવાનું કારણ શું ? એ પ્રકારને (માર્ત્તપૂજાદિ પ્રકારને) પરંપરાથી શિષ્ટ જના પણ માન આપતા આવ્યો છે, માટે તેમાં કંઇ કારણ હશે. આવા વિચા-રામાં મગ થતા હું તે દિવ્યપુરુષની આગળ આવી પહોંચ્યા અને ફળની ઝાળી અર્પણ કરી, દંડવત પ્રણામ કરીને બેઠા. જેવા હું તેમના સન્મુખ એઠા કે, તુરત તે પાતાની દિવ્ય વાણીથી મને પાછા તૃપ્તકરવા મંડ્યા.

તે બાલ્યા, "અલ્યા મત્યેલાકના માનવી! સાંભળ, એક વાત વિશેષ કહું છું તે, તારા મનમાં કંઇ કંઇ નવી નવી શંકાએ તો થતી હશે જ કે, આ જગતના શા વિચિત્ર ખેલ છે? એ શંકા ચાેચ્ય છે, અને એ પ્રમાણે મનમાં આવવું (શંકા થવી) એ મુમુક્ષુનું લક્ષણ છે. પણ એવા વિચારથી હમણાં ને હમણાં તું કશા નિશ્ચ-यपर आवता निहा. ये निश्चित वार्त्ता तने धिश्वरृपाथी आपा-આપ સમજાઇ જશે. જગતમાં મૃત્તિપૂજાદિક અનેક કર્મકાંડની લીલા પ્રવૃત્ત છે. યજ્ઞભુ ! એ ચાલતો (મૃર્ત્તિપૂજાદિના) પ્રકાર કેવળ અયાગ્ય કિવા નિરર્થક નથી, તે સકારણ અને યાગ્ય છે; એમાં સૂક્ષ્મદેષ્ટિએ વિચાર કરવાના છે; એમાં મહાત્મા જનાના અતિ ગૂઢ આશય છે. એ પ્રકાર મનુષ્યને કુમાર્ગ ચઢાવનાર નથી, પણ સન્માર્ગ પ્રવર્તક અને પરમાત્માના સ્વરૂપનાં દર્શનના સાધનની પહેલી પાયરી છે. હે રાજતનય! તું જો કે, રાજપુત્રા જે પ્રથમ ખાલવયમાં ધનુર્વિદ્યાના અભ્યાસ કરે છે, તેના મુખ્ય હેતુ પ્રૌઢ વચે રાજ્ય રક્ષણ કરવા માટે શત્રુઓ સાથે યુદ્ધ કરવું પહે તે, તથા તેમાં સ્વશરીરની રક્ષા કરી શત્રુના વધ-પરાજય કરવા પહ તે છે. પણ તે માટે ચાગ્યાયાગ્ય વિચાર કરી સત્ય વિવે-કથી ધનુર્વિદ્યા શીખતી વખતે અભ્યાસ પાડયા હાય તા જ તે યુદ્ધ સમયે કામ લાગે છે; નહિ તા ગમે તેવા અળવાન્ યાદ્ધો પણ શત્રુને હાથે નિશ્ચય મહાત થઇ જાય છે. એ અભ્યાસ પાડવા માટે કંઈ ખરેખરા શત્રુ રાજપુત્રા સામે હાતા નથી, પણ તેઓનાં આયુધા (બાણા, ગદાઓ, લાલાં, પ્રસીઓ વગે ના પ્રહાર સહન કરવાને એ રાજપુત્રાને પાતાની સામે અનેક જાતનાં નિશાન રુપ શત્રુઓ કલ્પવા પડે છે; અને તેના ઉપર શસ્ત્રાસ્ત્રા યાે છને એકાગ્રતાથી અભ્યાસ કરવા પંડે છે. એ કલ્પિત શત્રુઓ (નિશાના) માત્ર તેઓને પૂરેપ્રા અભ્યાસ પડી રહે ત્યાંસુધી જ કામનાં છે; અભ્યાસ-માહવરા પડી રહ્યા પછી તેઓને તે વસ્તુઓની જસ્તર પડતી નથી. પછી તા તેઓ નિશ્ચિન્તપણે ખરા શત્રુ સામા ઉભા રહે છે, તે અભ્યાસમાં જેવા શ્રમ કરવો હાય તે પ્રમાણે જયા-જય મેળવે છે. હે પુરુષ! તેથી જ પ્રથમ લક્તિપંથે લાગેલા મુમુ-

ક્ષુને ભગવત્સેવા કરવાના તથા માનસિક સેવા કરવાના હેતુ સિદ્ધ थवा भाटे, सूर्त्तिरूप सगवंतने इंट्पीने तेनुं ध्यान, सेवन इत्या-દિના પૂર્ણ અભ્યાસ કરવા પડે છે; કેમ કે, માચાની આવરણશક્તિથી ઘેરાયલા પ્રાણીનાં ચક્ષુ આદિમાં અને દેહમાં ચિદાભાસના તેજથી 'હું' નામનું અભિમાન ઠરી ખેઠું છે, તેના લય કર્યા વિના, અગમ્ય, અગાચર, અવિનાશી, સર્વવ્યાપી એવા લગવત્સ્વરવપનું યાથાર્થ્ય લક્ષમાં આવતું નથી. પરન્તુ નિત્યના અભ્યાસ પાડતાં શ્રીહરિની મંગલમૂર્ત્તિ, આંખા મીચતાં પણ જાણે નજર આગળ રમતી હાય તેમ સર્વ ઇન્દ્રિયા એકાકાર-તદાકાર થઈ જાય છે; અને ધીરે ધીરે તે અખંડાનંદ રસથી વહેતા સ્વરુ પમાં લીન થયા પછી પાષાણા-દિક મૂર્ત્તિની સેવાની જરૂ< રહેતી નથી. આત્મા પરમાત્માની चोडाडारवृत्ति लेया-लाष्या पछी डीये। आत्मज्ञ छव चे आनंह રસના રસ ચાખવાથી વિમુખ થઇ શૂન્ય પદાર્થતું સેવન કરશે ? પ્રત્યક્ષ ચન્દ્રનાં દર્શનના લાભ પછી, ચિત્રમાં ચિત્રેલ ચન્દ્રને કાેણ પૂજે છે? તે જાણે છે કે એ મિચ્ચા પદાર્થના સેવનથી સુખે મળતું નથી ને દુ:ખે વિરમતું નથી. અદ્ધિતીય આનંદ રસમાં પરિસિક્ત થયા પછી સર્વદા પ્રદ્માનિષ્ઠ જ થઇ જવાય છે. જેમ રજ્જીના વિવેક · થવાથી, સર્પના ભ્રમના નાશ થાય છે, તેમ જ અદ્ભેત પ્રह्मतुं ज्ञान થવા પંછી સર્વ માયાના લય જ થાય છે. જવ, મુદ્ધિમાન, પંડિત, ચતુર અને સૂક્ષ્મદર્શી છે, પણ જ્યાંસૂધી તમાગુણી માયામાં રહી, કામ, ક્રોધ, લાભ, દંભ, અહંકાર, ઇર્ષ્યા, મત્સર વશવતી છે, ત્યાંસુધી તેમાંથી મુક્ત થવા માટે, સગુણ ઉપાસના એ પ્રારંભ કર્મ છે. જીવ આવરણશક્તિથી ઘેરાયલા છે, તેને ઉધા નિશ્ચય ને સંશય પીડે છે, ને તેથી નિરંતર દુઃખ વેઠયા કરે છે. તેમાંથી છૂટવાના આ ઉપાસના માર્ગ શ્રેષ્ઠ છે. એ જડમૂર્ત્તિસ્ત્પે ભગવંતને કેમ માનવા? એમ જો શંકા થાય તા તેનું નિવારણ એ જ છે કે, દ્વર્વ विष्णुम्यं जगत्। આણું જગત ભગવાન વિષ્ણુમય જ છે. સર્વત્ર વિષ્ણુ \* वसी रह्या છે, માટે આ પાષાણાદિની મૂર્ત્તિ પણ વિષ્ણુમય જ छे. वणी तेस हरतां पण तेमां विशेष हैवत्व आववा माँटे वेह-

<sup>· \*</sup> विष्धु शण्दने। भूण व्यर्थ सर्वत्र वास अरतार श्रेवे। छे.

મંત્રવહ તેની પ્રાણ પ્રતિષ્ઠા કરવામાં આવે છે,.. તેથી તે પ્રતિમા ઈશ્વરરુપ થાય છે; એટલે તેને પૂજવાના અભ્યાસ કરનારના હેતુ સફલ જ થાય એમાં શા સંદેહ ? હે રાજપુત્ર! એવાં કારણને સમ-જીને મૂર્ત્તિ સેવા કરનારને જ ખરા અર્થ (ભગવત્સ્વરુપે દર્શનના માર્ગ) પ્રાપ્ત થાય છે-ખીજાને નહિ. ખાળકને અક્ષરજ્ઞાન શિખવવા માટે કેવા યત્ન કરવા પહે છે ? તેના જ પ્રથમ તું વિચાર કર. તેઓને શિખવવાના હેતુ ઘણા ગૌઢ અને આગળ ઉપર ખહુજ ઉપયોગી થઇ પડવાના હોય છે. સંપૂર્ણ અક્ષરજ્ઞાન થયા પછી નાના પ્રકારના ઉત્તમ લેખા લખી, તેમ જ વાંચી શકાય છે; અનેક પ્રકારના ગંથા –શાસ્ત્રા, પુરાણા, સ્મૃતિએા, વેદાે ઇત્યાદિ વાંચીને સમજ શકાય છે; અને વ્યવહારાદિકમાં પણ તે સઘળે ઉપયોગમાં આવી શકે છે. પણ એ અક્ષરાતું ચથાર્થ જ્ઞાન થયા પહેલાં જ બાળકની આગળ માટા માટા ગ્રંથા મૂક્યા હાય તા તે તેઓના શા ઉપયાગ કરશે ? તે વખતે. तेनाथी એક अक्षर पणु तेमांना वंत्राध शहावाना नथी. तेथी એ ગુંથાના પ્રથમ અભ્યાસ પાડવા જોઇએ અને પછી તે આપાઆપ વંચાઇ શકે છે. એ અભ્યાસનું અક્ષરત્રાન શીખવાને ખાળકને પ્રથમ અક્ષરાના આકારના માટા ખરડા કરી આપવા પહે છે, ને તે અક્ષરા પાતાની મેળે (કાઇની પણ સહાયતા વગર અર્થાત્ સામેના અક્ષરા नेया वगर જ) લખાઇ શકાય ત્યાંસુધી તે ખરડા તેને ઘૂંટવા પહે છે. કિત્તા ઘૃંટતાં ઘૃંટતાં હાથ વળી રહ્યો એટલે પછી આપાઆપ તે કિત્તાના ખરડાને છાડી દેવાશે, ને અક્ષરા લખવાનું, અગર ખીજે હરેક સ્થળે લખેલા હશે તે વાંચવાનું મન થશે, ને તે વંચાશે. માટે હે યજ્ઞભૂ! તું નિશ્ચયપૂર્વક સમજ કે ભગવત્સેવાના અભ્યાસ કરવાને માટેજ મૂર્તિપૂજ્ય છે, ને તેમ અભ્યાસાર્થે કરેલું સેવન પૂજન પણ પ્રભુ (ભક્તિભાવપૂર્વક કરયું હાય છે તા) સપ્રેમ ગ્રહણ કરે છે. તેથી તેને ખાંદું, નિરર્થક, દેોષવાળું અને કુમાર્ગે ચઢાવનારું કહૈનારાઓ કેવળ પ્રમાદી, અવિચારી, અજ્ઞાનવિવશ અને ભાંતિ વશ જ થયેલા જીવા છે. જેમ શરીર નિરાગી કરવાના ઉપચાર પૂર્વે, જુલાઅની જસ્વર છે, તેમ પરમાત્માનું શુદ્ધ સ્વસ્વપ જાણવા માટે, પ્રારંભમાં ઉપાસના ભક્તિની જસ્તર છે. કર્મ, ઉપાસના અને જ્ઞાન,

કામનું ? તે સુખ છતાં દુઃખજ છે. પાતાનું મન માને તે સુખ અને ન માને તે દુ:ખ. આ રાજાને સઘળાં સુખ નિરર્થક હાવાનું કારણ માત્ર એટલું જ હતું કે, પાતાને એક યુત્ર નહાતા. લોકિકમાં વંધ્યપણું એ સંતાપનું કારણ મનાયું છે; અને વળી પુત્રની અભિ-લાષા ધરાવનાર સ્ત્રી પુરુષાને તેા ખહુ સંતાપકારક થઇ પડે છે. તેથી પાતાની સ્ત્રી ખુદ્ધિમતી સહિત, વૃદ્ધિચંદ્ર ખહુ ખિન્ન અંતઃકર-ખુના રહેતા હતા. તેને વારંવાર પુત્રની અભિલાષા થયા કરતી હતી. આજે સંતામ થાય, કાલે થાય, એમ કેટલાએક દિવસા તા રાજાએ આશામાં જ ગાળ્યા. છેવટે તેણે પુત્રપ્રાપ્તિના ઉપાયા કરવા માંડ્યા. ઘણાક વૈદ્યા, જ્યાતિષીએા, મંત્રશાસ્ત્રીએા, સિદ્ધા, મહા-ત્માંઓ ઇત્યાદિની તેં છે સેવા કરવાં માંડી, પુત્રપ્રાપ્તિ અર્થે તેઓને ઉપાયા પૂછવા માંડયા. વૈદ્યાઓ નિદાનાદિના નિર્ણય કરીને રા-જાને જણાવ્યું કે, " તમારા કિવા તમારી સ્ત્રીના શરીરમાં કાઇ જાતના રાગ જણાતા નથી તેથી તમારી સ્ત્રીને જરૂતર સંતતિ થવી જ જોઇએ એમ લાગે છે; છતાં થતી નથી તેથી એવું ધા-રવામાં આવે છે કે, તેને કંઇ દિવ્ય દેષ નહતા હશે." જયા-તિષિએા તરફથી જણાવવામાં આવ્યું કે, "રાજન્! તમારા સં-તાનલુવનને વિષે ઉચ્ચ ગ્રહ પડયા છે, તેથી તમને નિશ્ચય એક મહા યતાપી યુત્ર થવા જોઇએ, પરંતુ કેટલાક (શનિ, શહુ આદિ) શહાની ગતિ, તમારી રાશિ પ્રત્યે ઘણી વિરુદ્ધ અને अता अत्य विषा पिरुद्ध अने अहिन होवाथी; तभारा पुत्रयोगने तेचे। को निष्हण हरी मृश्ये। हे, भाटे तेनुं निवारण थवुं लेहके." सामुद्रिक लेनाराका, कर्म-विपाडीका हलाहिकाको निर्णय क्षीया है, "महाराज! पूर्व जन्मना अमुक्त प्रायक्षित्तने लीये तमने संतित प्राप्त थती नथी, ते। तेनुं विधिपूर्वे अायश्चित्त કरवुं लेधिये." सिद्धाये असु ચમત્કારિક ઔષધ (ખુદી)થી, મંત્રશાસ્ત્રીએાએ અસુક અનુષ્ઠાનદ્વારા અને તાંત્રિ-કાંએ અમુક તંત્ર (જંતરમંતર)થી રાજાને પુત્ર થવાના ઉપાયા णताव्या, तेम महात्मा संतपुरुषे। साथै समागम थवाथी, तेमले તેવા જ માર્ગપર તેને ઉતારવા યત્ન કર્યો અર્થાત્ જણાવ્યું કે, ''હે राजन्! तुंशा माटे थीला मिथ्या यत्न डरे छे? ने शा माटे वधारे

વધારે પ્રપંચામાં પ્રસાતા જાય છે? આ સંસાર કેવળ દુ:ખર્વપ અને મિથ્યા છે. એમાં એક પરમાત્માનું સ્મરણ જ સાચું છે. એમાં અવતરનારને પાતાની પાછળ લાગેલાં પ્રારખ્ધાને લીધે જ નાના પ્રકારનાં સુખ અને દુઃખ લાેગવવાં પહે છે. પ્રારખ્ધા પછ-વાડે લાગેલાં હાય છે, છતાં તે સમયમાં પણ ચતુરાઇથી ને શ્રીહ-રિની સહાયતાથી જે પુરુષ કાંઇ પુરુષાર્થ (પરમાત્માની પ્રાપ્તિ કરવા સંબંધે) કરે છે, તો તે કાેઇ કાળે પણ આ પ્રારુષ્ધજન્ય ભવળંધનમાંથી છૂટવાના માર્ગ જોઇ, મેળવે છે. ખાંકી તાે સઘળું પ્રારુષ્ધ પ્રમાણે થયા જ કરે છે. નિર્ધનતા, દ્રવ્યપ્રાપ્તિ, વંષ્યપાણે, યુત્રપ્રાપ્તિ, સુખ, દુઃખ ઇત્યાદિ સઘળું પ્રારખ્ધથી જ છે. માટે ખીજા પ્રકારે પ્રારમ્ધને મટાડવા યત્ન કરવા એ કેવળ મિથ્યા જ છે. પ્રારુખ્ધમાં હશે તે તેા થયા જ કરવાનું, તાે પછી શાને માટે યુત્ર પુત્ર કરીને બીજાં પ્રાપ્ત થયલાં સુખ પણ દુઃખ સમાન માને છે ? પુત્ર કાના ? અને આ સૌ કાનું ? આ હું અને મારું, એવા અહંભાવવાળું માહના મૂળરુપ શરીર, જેમાં, માંસ, હાડકાં, ચામડાં, કક્, પરુ, લાહી, માંસ, ધાતુ ભરી છે, ને હાથ, પગ, જાંઘ, સાથળ, પીઠ, માથું, મ્હાંડું આદિ અંગ ઉપાંગ છે, તે ન્થ્લ શરી-રમાં, પાંચ ભૂતોની તન્માત્રા શખ્દ, સ્પર્શ, રૂપ, રસ ને ગંધ છે, તેજ વિષયોને સુખકર ખનાવે છે; અને જે મૂઢ મતિજના, મહા કુન્દ્રે જેમાંથી છૂટી શકાય એવા રાગ રુપ મજખૂત પાશથી એ વિષયામાં અંધાય છે, તેઓ, કર્મ, વિષય, માહ પાશમાં અંધાઇ, વેગવાળા સંસાર સાગરમાં વારે વારે તણાઈ ઊંચ નીચ ચાેનિઓમાં આવાગમન કર્યા કરે છે; પણ એ વિષયા–માહપાશમાંથી જે છ્ટા શાય તે જ માક્ષ પામવાને યાગ્ય થાય છે. એ માક્ષ જ સર્વ કલ્યા-ણુનું કલ્યાણ, સર્વ સુખનું સુખ, સર્વ આનંદના આનંદ છે; પુત્ર, કલત્ર તેા જીવની ફાંસી છે. એક પુત્ર હાેય તાેપણ તે સુખનું કારણ નથી. અંતે તેમાં દુઃખ જ છે. માટે એ આશા છેાડી દઇ તું ભગવત્પ્રાપ્તિના યત્ન કર, જેથી તને અખંડ સુખપ્રાપ્તિ થશે." આટલું સમજાગ્યા છતાં પણ રાજાની યુત્રાભિલાષા કંઈ એાછી થઇ નહિ. તેથી મહાત્માઓએ વિચાર કરીને તેને ફરી જણાવ્યું કે,

"જગતમાં પુષ્યથી સર્વ વસ્તુ પ્રાપ્ત કરી શકાય છે. પુષ્યથી એહિક (આ સંસારનાં) સુખ અને સ્વર્ગનાં પારલોકિક સુખ પણ પ્રાપ્ત થાય છે; પુષ્યથી પરમાતમા પણ પ્રસન્ન થાય છે, તેથી સંઘળી કામના સિદ્ધ થવા અર્થે પુષ્ય જેલું બીજું સાધન નથી. લગવત્પ્રાપ્તિ પણ પુષ્ય કરનારને સુલલ છે; કેમ કે પુષ્યથી અંતઃ કરણ નિર્મળ થાય છે, તેના ચાંગે સદ્દગુરુ—મહાત્મા સંતપુરુષોના સમાગમ થાય છે. તેમના વચનાપર વિશ્વાસ એસે છે, ને તેમના ઉપદેશથી છેવે લગવત્પ્રાપ્તિ પણ થાય છે. માટે તું સઘળું મૂકી યથાશક્તિ પુષ્ય કર્મ કર."

ે આ માર્ગ રાજાને ઠીક લાગવાથી, તેણે હવે જેમ ખને તેમ પુષ્યદાન કરવા માંડયાં. નિર્જળ ગામામાં નવાણ, વાવ, કૂવા ઇત્યાદિ જળાશચા ખંધાવ્યાં; અશક્ત, નિરાધાર, અપંગ એવાં મનુષ્યા તથા જાનવરા માટે શરીર પાષણનાં અન્નજળાદિ યદાર્થોનાં સદાવત આંધ્યાં; નિરુધમી સી પુરુષાને ઉદ્યમે વળગાડી तेमनां हारिद्रच हर श्रीधां; ઉगतां णाणक तथा णाणक्रीचे।ने सिद्ध-धानुं ज्ञान आपवा माटे स्थणे स्थणे अने गामे गामे माटी विधा-શાળાઓ સ્થાપન કરી; જાર્લુ થયલાં દેવસ્થાના, ધર્મશાળાઓ ઇત્યાદિના જાર્બો ધાર કર્યો; ઉપરાંત બીજે ચાગ્ય સ્થળ ધર્મશાળાઓ અંધાવી. વારંવાર માટા યજ્ઞ, હામ વગેરે સત્કર્મો કરી દેવતાઓને સંતાષવા માંડયા તેનું નામ સાંભળી દેશાંતરાથી આવતા અનેક પંડિતાં-વિદ્વાના વગેરેને રાજાએ માટા આશ્રય આપવા માંડ્યા. એ પ્રમાણે પાતાના રાજ્યની ઉપજના ઘણા માટા લાગ તેણે વારં-વાર એવાં પુષ્યનાં કામામાં જ વાપરવા માંડયા. આટલું છતાં પણ રાજાનું અંતઃકરણ કંઇ સ્થિર થયું નહિ. હજા પણ તે પુત્રપ્રાપ્તિને માટે ળહુ પાંપાં મારતા રહ્યો. એક ઇંદ્રિયના જ્ઞાનવાળા પ્રાણીને –એક જ ઇચ્છામાં નિમસ થયલા પુરુષને, હરકાઇ આ દે રસ્તે ઉતા-રનારા પાખંડીઓ મળે છે અને તે વખતે તે ખહુ ફાવી જાય છે.

વૃદ્ધિચંદ્રના સંબંધમાં પણ એમ જ બન્યું. તેને પુત્રપ્રાપ્તિને માટે એક નિષ્ઠાથી પ્રયત્ન કરતા સાંભળી, એક વેષધારી આવા છે તેના નગરમાં આવ્યા. તે શરીરે બહુ ઊંચા, તેમ જ લઠ્ઠપઠ્ઠ અને खान्य आधुतिवाणा हते। तेना शरीरपर विभूति रगडेंबी हती. કુપાળમાં તથા ખીજા અંગાપર સિંદ્ધરના ચાંદલા અને કાજળની 'ખિદીઓ કરવાથી તેના દેખાવ જેનારને એકાએક આશ્ચર્ય પસાડ-નારા હતા. તે હાથના ગાળા અને ખાલવાના ઝપાટાથી મનુષ્યને એકાંએક કંઈ ને કંઇ આશામાં લાભાવીને, પાતાને વશ કરી લેતા હતા. તે પાતાના એક હાથમાં કાઇના મજબૂત દેર તથા બીજા હાથમાં, સિંદ્રર, કરેણપુષ્પના હાર ઇત્યાદિથી પૂજેલું અને ધ્વજા-चालुं त्रिशूण धारण करते। हती. तेने जेतां क प्रत्यक्ष भावम पदतुं હતું કે, એ નિશ્ચે કાઇ પાખંડ મતાનુયાયી-અર્થાત્ વામમાર્ગી હતેક તેના ગળામાં ભાતભાતનાં ગુંચેલાં માદળિયાં, ખાહ એમિં અનેક પ્રકારના ચંત્રા તથા તાવીએ ને કાંડામાં તાના પ્રકારના ખડકનાં, કચ-કડાનાં, તાંખાનાં ને લાહાનાં કર્ડા ઘાલેલાં હતાં. તેણે ઘણી પ્રકારના મારણ, માહન, ઉચ્ચાટન ઇત્યાદિ મલીનમંત્રાનાં અનુષ્ઠાન કરી, ભૂતં, પ્રેત, પિશાચ, ભેરવ, યાગિની, વૈતાલ ઇત્યાદિ નીચ દેવતાઓને સાધ્યા હશે, એમ લાકમાં પ્રત્યક્ષ અનુમાતું હતું. તેની મુખસુદ્રા ઘણી લગ્ય હતી, પણ સમયે સમયે ઘણી દાંભિક અને કોધી દીસતી હતી. તે ઘણાક તંત્રા બણતા હાવાથી, પ્રથમ તા તેનું દર્શન કરવા આવનાર મનુષ્યને તે દ્વારા ચકિત કરીને, તેનું મન હરી લેતા હતા, અને પાતાપર આસ્થા બેસાડી દેવામાં તે ખગસાધુ પ્રવીલ હતો. ં એ સાધુએ પૂર દમામથી વૃદ્ધિચંદ્રના શહેરમાં આવીને એક પ્રખ્યાત ધર્મશાળામાં ઉતારા કીધા. ત્યાં ખૂબ દંભ અને ડાળથી આસન માંડીને પાતાની સાથેના પાતાના બે પુત્રા—તેના શિષ્ય છે એમ જણાવતા હતા-તેઓને પાતાની કીર્તિ ફેલાવવાને તથા પાતાના આવવાની સર્વને જાણ કરવાને, નગરમાં માકલ્યા. તેઓના પણ વેશ ઘણા અદ્ભુત હતા. તેઓએ કેટલાક દિવસ સુધી આખા શહેરમાં ફરી સર્વત્ર લાકામાં જાણ કર્યું કે, એક મહાચમત્કારી સિદ્ધ પુરુષ અત્ર પધાર્યા છે. તેઓ સાની મનકામના પૂર્ણ કરે છે. આ સાંભળી કાઈ સ્ત્રી વગરના, ઢાઇ ધન વગરના, કોઇ રાગી, કાઇ સ્ત્રીને વશ કરવાની ઇચ્છાવાળા, કાઇ સ્ત્રીએ યુરુષને વશ કરવાની ઇચ્છાવાળી, કાઇ પારકા ધનની ચાશામાં ડૂંબેલા, કાઇ પારકા

"જગતમાં પુષ્યથી સર્વ વસ્તુ પ્રાપ્ત કરી શકાર્ય છે. પુષ્યથી એહિક (આ સંસારનાં) સુખ અને સ્વર્ગનાં પારલોકિક સુખ પણ પ્રાપ્ત થાય છે, તેથી પ્રાપ્ત થાય છે, તેથી સંઘળી કામના સિદ્ધ થવા અર્થે પુષ્ય જેવું બીજું સાધન નથી. લગવત્પ્રાપ્તિ પણ પુષ્ય કરનારને સુલલ છે, કેમ કે પુષ્યથી અંતઃ કરણ નિર્મળ થાય છે, તેના ચારો સફગુરુ—મહાત્મા સંતપુરુષોના સમાગમ થાય છે. તેમના વચનાપર વિશ્વાસ બેસે છે, ને તેમના ઉપદેશથી છેવટે લગવત્પ્રાપ્તિ પણ થાય છે. માટે તું સઘળું

જેવાં છે. જેના પૂર્ય કર્મ કર." જેવાં છે. જેના પાસે, તેના કહેવા પ્રમાન્ય માને તેક લાગવાથી, તેણે હવે જેમ ખને પાસે, તેના કહેવા પ્રમાન્ય માં નિર્જળ ગામામાં નવાણ, વાર્ષ કામના સંજોગાસંજોગથી સપળ થઇ, જેના શકે મારા કહીા પ્રમાણે કર્યું તો તેનું કાર્ચ સિદ્ધ થયું. પણ તમે મારી ખતાવેલી કિયામાં કે વિધિમાં ભૂલ કરી હશે તેથી તમારું કાર્ચ થયું નહિ. પણ લાઇ! અહિં તો મહાકાલીના પ્રતાપ છે, તેથી તેને પારે આવેલું કાર્દ નિરાશ ગયું નથી. તમે ધીરજ રાખા, તમારું પણ કામ અંખા પૂર્ણ કરશે. અંખા મહામાયાના પ્રતાપ કંઈ જેવા તેવા નથી." આ પ્રમાણે આડું અવળું સમજાવી, આખા શહેરમાં તેણે પાતાની ખ્યાતિ વધારી દીધી. ધીરે ધીરે રાજદરખાર સૂધી તેની વાત પહોંચી ગઇ.

એક દિવસ વૃદ્ધિગંદ્ર, પાતાની રાજસભા ભરી બેઠા હતા, તેઓ કેટલાક ગૃહસ્થા અને કાર્યભારીઓ ત્યાં બેઠા હતા, તેઓ પરસ્પર અનેક પ્રકારની વાત કરતા હતા. વાતમાં ને વાતમાં એક કહ્યું, "ભાઈ! આપણા નગરમાં કેટલાક સમય થયાં એક મહાસિદ્ધ પુરુષ આવ્યા છે, જે રાજા એ બંધાવેલી માટી ધર્મશાળામાં ઉત્તરયો છે. તે ઘણા પ્રતાપી છે. મેં તો આજ દિન સૂધી કેાઇ એવા પુરુષ જોયા નથી." બીજાએ કહ્યું, "હા! હા! હું પણ જાણું છું. રે! એની તો મેં ઘણી કીર્તિ સાંભળી છે. જાણવામાં આવ્યું છે કે, એ ગમે તેવું અશક્ય શક્ય કરે છે. અસં-

ભાગ્ય આકૃતિવાળા હતા. તેના શરીરપર વિભૂતિ રગહેલી હતી: કપાળમાં તથા ખીજા અંગાપર સિંદ્રરના ચાંદેલા અને કાજળની ખિદીઓ કરવાથી તેના દેખાવ જોનારને એકાએક આશ્ચર્ય પમાડ-નારા હતા. તે હાથના ચાળા અને બાલવાના ઝપાટાથી મનુષ્યને એકાંએક કંઇ ને કંઇ આશામાં લાભાવીને, પાતાને વશ કરી લેતા હતા. તે પાતાના એક હાથમાં કાઇના મજળૂત દંડ તથા બીજા હાથમાં, સિંદ્રર, કરેણપુષ્પના હાર ઇત્યાદિથી પૂજેલું અને ધ્વળા-वां श्रिशूण धारण करते। हता. तेने जेतां क अत्यक्ष भावम पडतुं હતું કે, એ निश्चे કાઇ પાખંડ મતાનુયાયી-અર્થાત વામમાર્ગી हैते। तेना गणामां ભातભातनां गुंथेक्षां भादणियां, ता એमने पण् એ त्यारना यंत्रा तथा तावीले ने डांडामां के के अरेणर प्रक्षे के सिक्षं तांणानं के करा. ह लाखुं छुं हे, भरेणर प्रक्षे के सिक्षं तांणानं के के अरा ह लाखुं छुं हे, भरेणर प्रक्षे के सिक्षं तांणानं के के अरा ह लाखुं छुं हे, भरेणर प्रक्षे के सिक्षं तांणानं के के अरा है आर सहणाओनी संसति थवाथी तेमधे કાઈ પ્રસંગે તે વાત મહારાજા વૃદ્ધિચંદ્ર આગળ કરી, અને તેને સારી પેઠે સમજાવ્યું કે, "ખેશક એ સિદ્ધથી આપનું કાર્ય સિદ્ધ થશે, એ સિદ્ધ સાક્ષાત્ મહામાયાના પરમભક્ત અને અનુચર સરખા છે ને તેના પ્રતાપે તેણે આપણા નગરમાં પણ ઘણાકને સુખી કર્યા છે. વળી એ સઘળાપર વિશ્વાસ રાખવાનું માટું કારણ એ છે કે, તે એવડું માટું કાર્ય કરી પાતાને માટે કશી પણ આશા રાખતા નથી. તે તા કેવળ નિસ્પૃહી છે. તેને શી ખાટ છે? આઘશક્તિ મહામાયાના પ્રતાપથી નવેનિધિ અને અષ્ટમહાસિદ્ધિ તેના આગળ હાજર છે." ઇત્યાદિ વચના સાંભળવાથી રાજાને તેનાપર શ્રદ્ધા ઉત્પન્ન થઇ. તત્ક્ષણે તેને પાતાની રાજસભામાં બાલાવી લાવવાની આગ્રા કરી. તુરત જ કેટલાક કાર્યભારીએા, અનુચરા સહિત ધર્મશાળામાં ગયા. ત્યાં માટા દમામ સાથે કાલિકાપ્રતાપને એઠેલા જોયા. સિદ્ધ મહારાજ એક માટું વ્યાઘાંખર ખિછાવી, તેપર સિદ્ધાસન કરીને વિરાજેલા હતા. કેટલાંક સ્ત્રી પુરુષા તેમને પંખા કરતાં તેમની બાજુઓપર ઉલેલાં હતાં. કાઈ હાથ જોડીને એઠેલાં હતાં, કાઇ ઉલાં વિનતી કરતાં હતાં, કાેઇ દંડવન્નમસ્કાર કરતાં હતાં, ને કાેઇ અંબેમાતકી જે, ઈત્યાદિ ધ્વનિ કરતાં હતાં, સેંકડા સ્ત્રી પુરુષા તેમની આગળ

પાતાની મનકામના પૂર્ણ કરવાની લાલસાએ લેગાં થયલાં હતાં.. કાર્યભારી પણ ત્યાં જઇ સૌ મનુષ્યાની પેઠે તેના ચરણમાં પડયા, ને સઘળું વર્તમાન જણાવીને બાલ્યા કે, "આપને,. રાજા પાતાની રાજસભામાં તેકે છે; માટે કૃપા કરી આપ અમારી સાથે ચાલા, આપને બેસવા માટે આણેલા ઉત્તમ મીયાના તયાર છે." કાલિકાપ્રતાપના આ સઘળા ચત્ન આટલા માટે જ હતા. તેથી કાર્યભારીનું કહેવું સાંભળી તેને પાતાના મનમાં. ખહુ આનંદ થયા. પણ આ વખતે પાતાની ખરેખરી નિસ્પૃહતા. દેખાંડવા માટે વધારે આંડબરથી ડાળ કરીને જણાવ્યું: "તારા . રાંજાને ઇચ્છા હાય તા લક્ષે અમારી પાસે આવે; અમે તેને હાં આવીશું નહિ. આ જગદંખાના જળહળતા પારામાં તા જેની મન-કામના હાય તે પાતે જ નમ્ર થઇને આવે. " આવું પ્રત્યુત્તર સાંભળીને કાર્યભારી રાજા પાસે ગયા, ને રાજાને આ વાત જણાવી. આથી તા તેનાપર વધારે શ્રદ્ધા ખેઠી. પછી રાજાએ પાતે જ ખીજે દિવસે તે દેવીભક્ત આગળ જવાના ઠરાવ કીધા. ખીજે દિવસે આહ્નિક કૃત્યથી પરવારી રાજા સજ્જ થયા અને કેટલાક સીયાના, પાલખી ઇત્યાદિ વાહના તયાર કરાવી, એક પ્રધાનને સાચે લઇ કાલિકાપ્રતાપ પાસે ગયા. વૃદ્ધિચંદ્ર જેવા પૃથ્વીપતિ તેની આગળ ગયા છતાં તેણે તેને કંઇ લેખામાં પણ ન ગણતાં તેની સામે નજર સરખી પણ ન કરી. રાજાની ખાત્રી થઇ કે, અહા! આ કાઇ ખરેખર પ્રતાપી પુરુષ છે, એને નમવામાં કંઇ હરકત નથી. એમ વિચારી-માની તેણે તુરત લાંબા થઇ કાલિકાપ્રતાપના પગમાં પડી નમસ્કાર કીધા અને પાતાના ઉપર દયા કરવાને વિનતી કરી. કાલિકાપ્રતાપ હવે શું કરવા બાકી રાખે? તે એકા-એક પાતાના મ્હાંમાંથી ધુમાડાના ગાટેગાટ અને પછી અગ્નિના ભડકા કાઢતાં મહાગંભીરપૂર્ણ બાલ્યા, " બેટા! તેની કયા ઇચ્છા હૈ ? કિસ કારણ તુમ મહામાયાકે પાર આવે ? ઇતને દિન કહાં સાતા થા ? તેરા સખ દુઃખ દુફે હાે જાયગા. માત સણ અચ્છા કરેગી, માહામાચા આદ્યશકિત સર્વ ખાતે ખલવાન્ હૈ. " તે સાંભળી રાજાએ તેને જણાવ્યું કે, " હે દેવીયુત્ર! આપનું અહીં પધારનું એ મહા-

માયાએ કેવળ મારાં કલ્યાણુને અર્થે જ કર્યું હાેય એમ લાગે છે. પુત્રની ઇચ્છાએ, આશામાં ને આશામાં મેં આટલાં બધાં વર્ષા કાઢ્યાં, ને અનેક ઉપાયા કર્યા, છતાં મારી યુત્રપ્રાપ્તિની મનઃકા-મના પૂર્ણ થઇ નહિ. મે ઔષધાપચાર કર્યા, અનેક જ્યાતિષીએદ ને સામુદ્રિકા પાસે લવિષ્ય જોવરાવ્યાં, અનેક અનુષ્ઠાન કરાવ્યાં, ને ઘણાક મહાત્માઓની સહાયતા લીધી, છતાં મારું કંઇ વળ્યું નહિ. અન્તે નિરાશ થઇને ખેઠા હતા, એવામાં શ્રીહરિએ આપ કૃપાળનાં દર્શન આપ્યાં." આ છેલા બાલ ('શ્રીહરિએ') રાજાના મેહાંમાંથી સાંભળતાં જ તા કાલિકાપ્રતાય એકાએક કોધાવિષ્ટ થઇને બાલી ઉઠયાઃ "અખે ગંડુ! એ તેરા હરિ હરિ કાન્ ? અખ મરતા તળળી હરિ હરિ! કયા માનવી હૈ! કૈસે હરામખાર હૈ! હરિ હરિ! જગન્માતા, આદ્યજનની, આદ્યશક્તિ, આદિમાયા એસી સાક્ષાત જગદંખા, જો સ્થાવર જંગમાદિ સખ જગકી માતુશ્રી હૈ, ઔર સખકું ઉત્પન્ન કરતી હૈ, ઔર સખકા રછન કરતી હૈ, ં ઉનકું છાડકર ગંડુલાક અન્યાશ્રય કરતે હૈ! પ્રહ્મા, વિષ્ણુ ઔર મહિશ્વર, ઔર રજ, સત્વ ઔર તમાગુણકા તિન અધિકારીએ! દેવતા હે, ઉન્હાેનેલી મહામાયા જગદંખાંકી સહાયતા લી હૈ, તેા તું કાેન ? તેરા હિર કાેન ? એા દેવ સળ કાર્ય કરતે હૈં. સાે સળ મહામા-યાકા પ્રતાપ હૈ. ઉસકું જન્મ દેનેખાલી એાહી આદ્યશક્તિ હૈ. યહ જગતમેં શક્તિ ખિના દુસરા હૈ કયા ? સખ જગે શક્તિ, શક્તિ ઔર શક્તિજ ખ્યાપેલી હ્રય. સભ દેવગન, ઉસિકા અધિપતિ ઇંદ્ર, સુર્ય ઔર નવગ્રહ, સળ નછત્રગન સહિત ચંદ્ર, પિતૃ, ગંધર્વ, યક્ષ્, રાક્ષસ, દેત્ય, ઐાર મહાન્ તીન ખર્ગકા ઋષિ, \* સખ નાગલાક, ઔર સપ્ત પાતાળ, ઔર સપ્તઊર્ધ્વ લાેક, ઔર યહ સમગ પ્રદ્માંડ, શક્તિકે આધારસે રહે હૈં, શક્તિસેહિ ઉત્પન્ન હુવે હૈં ઔર અવસાને શક્તિ હી સખકા લય કરનેવાલી હૈ. યહે મહા માયાકી ઉપા-સના તજકર સખ ગંડુઓ હિર હિર કરતે. જો શક્તિકું સેવતા, ઉસિકું ધન્ય હૈ, ઔર ઉસિકાહી ઉદ્ધાર હૈ. માતુશ્રીકું છેાડ

<sup>\*</sup>દેવર્ષિ, પ્રક્ષિયે, અને રાજિષે એ ત્રણ વર્ગના ઋષિઓ.

કરકે તેરી માફક અન્ય કાઇકા આશ્રય લેનેવાલા કૃતઘી હૈ, ઔર એા માતાકા કૃપાપ્રસાદ પાતા નહિ હૈ. સૂનબે ગંડુ ! જગન્માન તુશ્રી આદ્યશક્તિ જગદંખા, એહી પ્રાણીમાત્રકા સહ્ય દૈવત હૈ, ઉસકું તુંતન, મન ઔરધનસે ભજ, તેરી સખ મનકામના સફલ હાયગી."

અલ્યા યત્રભૂ! જોયું પાખંડીએ પોતાના મતને પ્રખળ કરવા માટે કેવું ચાતુર્ધ વાપરે છે? ગમે તેવા પંડિતને પણ ભમાવવાને તેઓ કેટલી ખંધી ધૃષ્ટતા વાપરે છે. એ જ પ્રમાણે આ વૃદ્ધિચંદ્રને કાલિકાયતાપે ભમાવી, પાતાની ઉપર પૂર્ણ-સર્વાંગે શ્રદ્ધાળુ કીધા. વૃદ્ધિચંદ્રને એ સમયે એમ જ લાગ્યું કે, આ સિદ્ધ પુરુષ કહે છે તે જ ચથાર્થ છે, મેં અદ્યાપિપર્ચત જે કંઇ ચતના કીધા અથવા જે કંઇ ભગવત્સંબંધી કાર્યો કીધાં તે માત્ર ખાલી ફાંપ્રાં જ છે, તે સિવાય ખીજું કંઇ નથી. આવા નિશ્ચયથી તેણે તે દેવીલક્તને ખંહુ નમ્રપણે કહ્યું કે, "મહારાજ! દુર્ગાપુત્ર, આપનાં જ્યાંસૂધી દર્શન થયાં નહિ, ત્યાંસૂધી આ નિર્ભાગી સેવક કેવળ નિરાશપણે જ ભમતા ફર્યો, પણ હવે સર્વ યતન મૂકીને કેવળ આપની આજ્ઞાને જ અનુસરશે. આપ હવે કૃપા કરીને સેવકનાં દુઃખને દ્વર કરા." દેવી પુત્રે આવાં વચના સાંભળીને ધાર્ધું કે, હવે હું મારા પાતાના યત્નમાં પૂરેપૂરા સફળ થયા છું, તેણું રાજાને પાતાના સપાટામાં લેવા માંડયા. તેણુ ખૂખ પાકકી રીતે સમજાવીને રાજાને કહ્યું, "જો તારે તારી મનઃકામના પરિપૂર્ણ કરવાની ઇચ્છા હાેય તાે આજ પછી પ્રતિજ્ઞા લે કે, મારા સિવાય અવર કાઇની પણ (કાઇ અન્ય મતવાળાની) વાત માનવી નહિ; માત્ર હું કહું તેમ જ વર્તનું." રાજા તેમ કરવા કળૂલ થયા કે તુરત તેણે પાતાના વામમાર્ગની (દેવીમાર્ગની) મંત્રદીક્ષા તેને આપી, અને જણવ્યું કે, આ મહામંત્રના પ્રાતઃ, સાર્ય અને મધ્યાહ્ને, એમ ત્રણ વાર અમુક સંખ્યાના જપ કરવા; તે ઉપરાંત મહામાયાનાં તારે દર્શન પૂજનાદિક કરવાં જોઇએ, માટે આ ગંગાના તટપર આવેલા મહાકાળીના મંદિરમાં જઇ તું જપ કરજે અને અમે પણ આજથી ત્યાં જઇ તારા કાર્યાર્થે પ્રતિદિન દેવીની પૂજા કરશું, માટે સર્વ પ્રકારના પૂજાપા કાલથી અમાને પહોંચાડજે."

આડલી વાતચીત થયા પછી રાજા તુરત ઉઠયા અને ઘેર

જતાં જ તાળહતાંબ તે દેવાલયને પ્રથમ સમરાવવાની આજ્ઞા આપી. એ શહેરમાં કાઇને વામમાર્ગપર પ્રીતિ નહિ હાવાથી કાઈ રડયું ખડયું જ તે દેવાલયમાં પૂજન કરવા જતું હતું. તે મંદિરમાં બીજે જ ' દિવસથી રાજાના નામની પૂજા ચાલુ થઇ, ને કાલિકાપ્રતાપે પાતાના -અખાંડા ત્યાં જ મચાવ્યા, રાજા રાજ સાંજસવાર નિયમિત રીતે 'દર્શન કરવા જવા લાગ્યાં, એટલે 'યથા રાજા તથા પ્રજા' તે પ્રમાણે आणा नगरनां दी। ते रस्ते वज्यां. ल्यां अज्ञान, अविद्या ने भे। इ વસ્યા હાય ત્યાં જ્ઞાન, વિદ્યા ને સત્ પદાર્થપર પ્રીતિ કયાંથી હાય? ચિત્તના, જે જે પદાર્થપર અનુભવસિદ્ધ માહ ઉત્પન્ન હાય છે, ते ते मेाडना स्थानमां राग उत्पन्न थाय छे, से सज्ञाननुं सक्षण् છે. જેમ જે વૃક્ષના થડમાં દેવતા હાય છે તે કઠી લીંલું હાતું -નથી, તેમ જ્યાં માયિક પદાર્થપર પ્રેમ હાય છે ત્યાં જ્ઞાન હાતું 'નથી. આવા અજ્ઞાનમય શેહેરમાં અને દેશમાં કાલિકાપ્રતાપ એક રાજા જેવા થઇ પડયા. જેની રાજા પણ આગ્રા માને, અને તે કહે તે પ્રમાણે કરે, તેને પ્રજા કેમ ન માને ? એવામાં 'કાગનું ખેસવું ને તાડનું પડવું,' આ નિયમ પ્રમાણે દેવયાગથી રાજાની રાણીને ગર્ભ રહ્યો, ને સમય પૂરા થતાં પુત્ર આવ્યા; એટલે તા પછી પૂછ-હું જ શું ? કાલિકાપ્રતાપ ગગનમાં જઇને એઠા, અને રાજા તથા પ્રજા એકે અવાજે કહેવા લાગ્યાં કે, "ધન્ય છે કાલિકાપ્રતાપને, જેણુ વાંઝિયા રાજાને ત્યાં આજ સાંઠે વર્ષે પારણું ગંધાવ્યું." હવે તા રાજા અને પ્રજા સૌના કાલિકાપ્રતાપ ઇશ્વર થઇ પડયા. ને ત્તેને જ આંખે સા જોવા લાગ્યાં. માહામાંથી નિકળતાં પહેલાં રાજા તેના બાલ ઉપાડી લેવા લાગ્યા. કાલિકાપ્રતાપ બાલે તે જ ન્યાય અને તે જ ધર્મ. આજકાલ કરતાં રાજકુમાર પાંચ વરસનાે થયાે, અને રાજારાણી પુત્રસુખમાં નિમગ્ર થઇ ગયાં. પણ એવામાં એક ચમત્કાર ખન્યા.

દિવસા વસંતઋતુના ચાલતા હતા. શહેરમાં કાઇ ઠેકાણે દિજ આળકાને યત્તાપવીતના સંસ્કાર થતા હતા, તા કાઇ સ્થળે લગ્ન સમારંભ થઇ રહ્યા હતા; કાઇ સ્થળેથી મંગળ વાદ્યોના દાષ સંભ-ળાતા હતા, તા કાઇ ઠામે સુંદરીઓ માંગલિક ગીતા ગાઇ રહી

**२**१७

21

હતી. સમય સંધ્યાકાળના હતા. ગંગાના નિર્મળ હે તા કૃંદ મળના પાપનાશ પ્રવાહ ગંભીરપણ વહી રહ્યો હતા. નાની સાટી સુંદર જગાનોકાઓમ એઠેલા વિલાસી જના કાઇ લાંખા આલાપથી ગાન કરતા, ઉસ્તુતો કોઇ વીણા, વેણુ ઇત્યાદિ વાદ્યોના નાદ કરતા હતા. ગંગાના ગંભીર મામના એાપર લહરીઓપર લહરી આવી રહી હતી. સાયંકાળના સંપામય હાવાથી સ્નાતક પ્રાદ્માણા સાયંસંધ્યાના આરંભ કરી રહ્યા હર્તમ એક સુંદર ઘાટની ઉપર માટા શૈલશિખર સમાન આવી રહેલું અને કાલિકાં પ્રતાપના અદ્ભુત પ્રતાપથી સર્વમાન્ય થઇ પહેલું મહાકાળીનું મંદિર, અંદર થતા ઘંટાનાદાેથી ઘમઘમાટ ગાજી રહેલું હતું. નૌતમા વર્આલંકારા સજને સુંદરીએા તથા પ્રાંકડા છેલ પુરુષાનાં ટાળેટાળાં તે મહા દેવીનાં દર્શન કરવાને આવતાં હતાં. મહામાયાની સંધ્યા મારતિ કરવાને હજુ કેટલાક સમય હતા તેથી તેના પરમભક્ત કાલિકાંગ્રતાપ, મંદિરના ખહારતા મંડપમાં વ્યાઘાંબરપર માટા આડં-**ખર**થી ધ્યાન ધરી, ગૌમુખીમાં હાથ ઘાલીને બેઠેલા હતા. અંદરના મંડપ કે જેમાં દેવીની પ્રતિમા હતી તેના કરતાં અહારના મંડપ અહુ વિશાળ અને ખુલ્લાે હતાે. પાષાણુના ઘણા મજખૂત તથા ઊંચા આઠ થાંભલાએાપર તે આવેલાે હતાે. એ મંડપની ત્રણે બાબુએ કરતી, બહારના મનુષ્યાને અન્દર આવવાને પાયરીઓ હતી તેથી મંદિરમાં આવ્યા પૂર્વે મંડપમાં જવાતું હતું, દેવીની પ્રતિમા કરતાં પણ તે મંડપમાં ધ્યાન ધરી બેઠેલા કાલિકાપ્રતાપની આગળ લાકા ળહુ ભાવથી નમન કરતા હતા. એવામાં એક ઉન્મત્ત સરખા સાધારણ બાંધાના પુરુષ તે દેવાલય આગળ આવતા જણાયા. તેના શરીરપર કાઇ જાતના અલંકાર નહાતા, વલ્કલ પહેર્યું હતું. તે સઘળી રીતે સાદાે છતાં શરીર અને મુખમુદ્રા નિહાળી જોતાં જાણું કાઇ મસ્ત, નિઃસ્પૃહી અને આનંદી પુરુષ હાય તેવા લાગતા હતા. તે ચાલતાં ચાલતાં ચારે દિશાએ નજર કરીને માર્ગપરનાં મતુષ્યા, ગંગાના ઘાટ, અને નાના પ્રકારનાં વૃક્ષા વગેરેની સામું જોઇ હસતા અને ખુશી થતા જણાતા હતા. ક્ષણમાં કાઇ તરફ નજર કરી, તેથી જાણું પાતાને કંઇ ખેદ થયા હાય તેમ મુખમુદ્રા ગંભીર કરી દેતા હતા. માર્ગમાં ચાલતાં વાહના તથા મનુષ્યા વગેરે તે

્યુરુષને ઉત્મત્તની પેઠે માર્ગમાં મહાલતા જોઇને "ચલા, ચલા, માર્ગ આપા, ખાજુ થાએા," ઇત્યાદિ શખ્દા કહેવા છતાં તે જાણે अहेरा हाय तेम सांसणता क नहि, प्रश्न निश्चितपश्चे यादया કરતા હતા. કાઇ વખતે જરા ઠીક-સીધા ચાલતા, તા કાઇ વખતે જડની માફક સામે આવતા માણસ કે જનાવરની સાથે અથડાઇ પડતા; સમય ઉપર કાઇ બાલાવે ને ધ્યાનમાં આવી ગયું તા તેની. સાથે જેમ ભાલાયું તેમ ખાલતા, અને સમયે જડની પેઠે મુંગા જ रहिते। हते। हाध वभते हाध वस्तुपर योडियत्ते नकर हेरवीने કેટલીકવાર સુધી અડગ ઉલાે રહેતા, તાે કાેઇ સમય જાણે કંઇ તાન આવ્યું હાય તેમ ચડપ લઇને નાચતા કુદતા ચાલતા થતા હતા. માર્ગમાં ચાલતાં ભીડને લીધે કદાચ ધક્કામુકી થાય તાે તે કંઇ પણ બાલ્યા વગર સહન કરતા હતા. સમયે કાઇ માર્ગમાં જ ચાલતાં કશી ખાવાની વસ્તુ આપી તેા જરાએ આનાકાની વગર તે હાથમાં લઇ ત્યાં ઉભાં ઉભાં અથવા ચાલતાં ચાલતાં જ ખાઇ જતાે. તેના આવા વિલક્ષણ પ્રકાર નેઇને, સમયે નાનાં ખાળકા તેની પછવાઉ ચાલતાં, ખુમા પાડતાં, ધૂળ ઉડાડતાં ને ચાળા ચસકા કરતાં, ત્યારે તેમના સામું જોઇને તે હસતા, દિડ્ મૂંઢ સરખા થઇ જતા, ને ઘડી-કમાં ભૂતની માફક ચાળા કરીને ચાલવા માંડતા. આવા જડ, મુંગા, મહેરા અને પિશાચવત્ ચેષ્ટા કરતા તે પુરુષ, આ મહાકાળીના સંદિ-રના ચાતરા ઉપર આવીને થાડીકવાર ઉભા રહ્યો. ક્ષણભર ત્યાં ઉભા રહ્યા પછી, જાણે ગંગાપરની સૃષ્ટિલીલા અવલાેકન કરવાનું મન થયું હાેય તેમ, ગંગા તરફ મુખ રાખી, મંદિરમાંની મહાકાળી તરફ પીઠ કરી,. નિર્શ્ચિત થઇને ખેઠા. ચાડીકવાર થઇ નહિ એટલામાં ધ્યાન કરવાના હાળ ઘાલ્યા છતાં પણ મંદિરમાં દર્શન કરવાને કઇ સુંદરી આવી? ફલાણા ગૃહસ્થે શી લેટ મૂકી? પ્રલાણા કાર્યભારી હન્તુ કેમ આવ્યા નથી? રાજા આજે માંડા આવશે કે શું? ઇત્યાદિ વિચારાથી, ચારે તરપ્ર ચપળપણે દૃષ્ટિ ફેરવતા દેવીપુત્ર કાલિકાયતાપની દૃષ્ટિ, પેલા યુરુષપર પડી. તેને જોતાં જ કાલિકાં પ્રતાપને, કાેેે જાેે કેમ, પણ अंडस्भात क अत्यंत डोध चडये। ते तुरत ध्यानलंग यहने भे। ह्ये।, "અરે! પેલા દ્વષ્ટ કાણ છે? રે! શું એના કાળ પાસે આવ્યા છે

કે શું? એ ગાંડાલ મહામાયા કાલિકાની તરપ ગાંડ કરીને ખેઠા છે તેનું એને લાન પણ નથી? અલ્યો એા દુષ્ટ! આ માતુશ્રીને તું ઓળખતા નથી? માતુશ્રીની સન્મુખ થઇને ખેશ, નહિ તા હેમણાં પ્રાણ ખાઈ બેસીશ." આ પ્રમાણે સક્રોધ વાક્ય કહેતાં જ તે પુરુષ તુરત ઉભા થયાઃ નમસ્કાર કરી દેવીની સામે મુખ કરીને એઠા, તે વેળા ક્રોધ વચનથી પાતાને કશું પણ માઠું લાગ્યું ન હાય તેમ, પાતાની સ્થિતિ–આકૃતિમાં યતિંકિંચિત પણ ફેરફાર કર્યા વગર શાંત થઇને એઠા, અને જાણે જ્ઞાન મૂર્ત્તિ હાય તેવા દેખાવ કરી કાલિકાપ્રતાપ પાછા ધ્યાનસ્થ થયા. થાડીક-વાર વીતિ ગઇ, પછી પેલાે વિલક્ષણુ પુરુષ સૌ સાંભળતાં માટેથી બાલ્યા, "અરે! એ દેવીપુત્ર! તું ચિંતા શાને કરે છે? જેનું ધ્યાન ધરે છે, તે તારા પગની નીચે જ છે, માટે પગ નીચે જ ખા જ (ખાદ), એટલે તે તારા હાથમાં આવશે." આવા ગૃહ શખ્દાે સાં ભળી, સૌ કાઇ આશ્ચર્યથી ચકિત થઇ ગયા, અને મૂર્ખ દંભી દેવી યુત્ર ગભરાઇ ગયા. "તેણે વિચાર કર્યો કે, આ મારા મનની વાત કુંગ ગલરા ગયા. તહું વિચાર કવા કે, આ નારા નિરા વાર કયાંથી જાણે? ન જાણે, પણ મેં એને બેઠા હતા ત્યાંથી ઉઠાડયા, માટે તેના દ્વેષને લીધે એ મને આમ કહેતા હશે. પણ આથી લાકા શું ધારશે? હું તા કાલિકાનું ધ્યાન ધરું છું, અને હું જેનું ધ્યાન ધરું છું તે મારા પગ નીચે છે, એટલે શું કાલિકા પગ નીચે છે? અરરર! આવા વિચાર લાકાનાં મનમાં આવશે તા તેઓ શું ધારશે? એ મારી કીર્ત્તિના તરસ્યાે શત્રુ છે: શત્રુઓના તા નિધ-ડુકપણું નાશ જ કરાવવા જોઇએ; કેમ કે આજ એનું સાંભળી રહું તા કાલે લાક સારી દરકાર કરશે નાહ." આવા વિચારથી તે એકા-એક ક્રોધાયમાન થઇને બાલ્યા, "હાંર, ક્રાઇ હાજર છે? આવા કૃતિક્ષી, પાપી, ચંડાળ અહીં કેમ આવ્યો છે? એ દુષ્ટ કેવાં પાપી વચન બાલ્યાં? અંબે! અંબે! જગન્માતા મહાકાળી મારા પગ નીચે છે? એ પાપાત્માનું ખાલનું વિનાશકારી જ છે? અરે! માતુશ્રીના અને મારા પણ કેટલા માટા એણું અપરાધ કર્યો છે? એવા દુ-ષ્ટના શિરચ્છેદ થવા જોઈએ, એનું મ્હોં જોનાર પણ મહાપાતકી થાય: માટે વિલંખ કરા માં, સિપાઇએ!! માતુશ્રી મહાકાલિની આજ્ઞા છે-રે ખાસ આજ્ઞા છે કે તેને એનું ખળિદાન દેવું."

ું ચર્રાભૂ, આગળ તેને જણાવ્યું છે કે, આખા નગરની પ્રજા અને વૃદ્ધિચંદ્ર રાજા, એ સહુ કાલિકાપ્રતાપને સાક્ષાત દેવીપુત્ર માનતા હતા. તે જે કહે તે જ ધર્મ, તે કહે તે જ સત્ય, તેની વાણી દેવી અને તે સાક્ષાત્ પરપ્રદ્મ! રાજા પણ સદા તેની આજ્ઞાને આધીન જ रहेता हता, अने तेनी आज्ञा थतां ज तुरत तेने हरहे। रीते. અમલમાં લાવવી જ પડતી હતી: પછી તે ચાગ્ય હા કે આચાગ્ય. આ વખતે તે દેવાલયની પરિચર્યા, રક્ષા, ઇત્યાદિને માટે રાજાએ રાખેલા કેટલાક શસ્ત્રબંધ યાદ્ધાઓ તયાર જ હતા. તેઓને કાલિકાપ્રતાપે આગ્રા કરી કે, એના શિરચ્છેદ કરા. તે અદ્ભુત પુરુષને માટે ખડ્ગા ઉઘાડાં થયાં. હજારા માણુસાની વચ્ચે દેવીના મંડપની ખહાર તેને ઘસડી જઇને ઉભા કરવામાં આવ્યા, ને જેવા ચાહાએ! ખડ્ગ ઉગામવા જાય છે તેવા જ તે વિલક્ષણ પુરુષ મહાં મલ-કાવી ખડખડાટ હસી પડયા. શાંત અન્યા, હાઠપર સ્મિત ફરી. વાળ્યું; મારાએા તથા લાકા ભયવિલીન થઇ ગયા. સર્વ લાકા આશ્ચર્ય પામ્યાં. મરણ સમયે આટલાે અધા આનંદ શાે ? આમ લાેકાે પરસ્પર આર્શ્વર્થ પામતાં હતાં, એટલામાં તે પુરુષે, હસતાં હસતાં, નિર્ભયપણે કંઇ બાલવા માંડયું. લાેકાની સાથે તે મારાએા પણ આવી विલक्षण्ता निध स्तम्ध थर्ध गया. ते भाना હાથ ઠરી गया. તે પુરુષ પાતાના શરીર ઉપર નજર કરી તેને જ જાણે કહેતા હાય તેમ બાલ્યા: " અહા મિત્ર! મારી સાથે અંતપર્યંત મિત્રતા જાળવી રાખનારા સદ્યુણ સંપન્ન મિત્ર! મારાપર તારા માટા ઉપ-કાર થયા છે. આટલાં વર્ષ સુધી તારી સાથે રહી હું કેવળ કૃતાર્થ થયા છું. તારી મિત્રતા મને અહુ ઉપકારક અને યાગ્ય થઇ પડી છે, તેના લાભ મારાથી એટલા અધા સંપૂર્ણપણે લેવાયા છે કે, હવે પ્રરીને કદી પણ મારે તારા જેવા બીજા મિત્રની સાથે મૈત્રી કરવાની જરવર પહે તેમ નથી. પ્રિય ભાઇ દેહજ! જે જવ તારી સાંગ્રે સંબંધ પ્રાપ્ત થયા છતાં તેના કરોા સદુપયાગ કરતા નથી, પણ મહાદુર્વભ પ્રસંગ સહજમાં ગુમાવી દેછે, તેઓનાપર જગ-ખિતા અતિકાપ કરે છે, અને તેથી તેઓને અનંતકાળ સુધી પારા કરતાં ઘણી નીચ અને વિલક્ષણ પંક્તિના પણ કેવળ અસાન

( જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવાને પણું કેવળ અચાગ્ય ) અને પરાધીન તથા क्षुल्सक भित्रा (भित्रा ता शुं, पणु अनेक आरण्धा लागवावनार શત્રુએ ) સાથે વારંવાર વસવું પડે છે. પરમ ભાગ્યવંત જીવને જ तारा केवा भित्र भणे छे, हे केथी ते (तारा संगंधमां रહी) પરમાત્મપદને પામે છે. આ જગતમાં સર્વ જંગમા (હરી પૂરી શકનારા પદાર્થા, પ્રાણીઓ ) કરતાં તું શ્રેષ્ઠ છે. કલ્યાણું કલ્યાણું આજે તારા અને મારા ઘણા કાળના સંબંધ પૂરા થવા આવ્યા છે. હું સપળ, તુંએ સફળ: તારાથી હું સફળ, મારાથી તું સફળ. હવે હું જાણી જોઇને તારી મિત્રતા તાંડું તા કૃતકી કહેવાઉં, પણ ઇંશ્વરેચ્છાથી જ તેમ કરવાના સહજ પ્રસંગ પ્રાપ્ત થયા છે, તા હવે તેને અટકાવવા શા માટે. યત્ન કરવા ? તું જાણે છે કે, આ છેવટના સમયમાં હું તારું લાલનપાલન કરીને તને કશું સુખ આપી શકતા નથી: તને જ્યાં પાવે ત્યાં, ગામમાં, વગડામાં કે ઘરમાં, ભાંચપર, પત્થરપર કે ઘાસપર, સુવાડું છું. જે કંઇ અનાયાસે પ્રાપ્ત થઇ જાય તે ઉપર તારું આ જવનાદિ ચાલે છે. તે સિવાય કંઇ પણ તને ખાવાનું મળતું નથી, અને એ વિના અન્ય કાઇ પણ રીતે હું તને સુખ આપવાની પણ કાળજી ધરાવતા નથી; તા હું ધારુ છું કે, આજે આપણે છૂટા પડીશું, હું તને ત્યજી દર્દશ, તેથી તને કંઈ ખાટું લાગશે નહિ. હજ પણ તેને મારી પાસે રહેવાથી કશું સુખ પ્રાપ્ત થવાનું નથી, તા પછી આપણે વધારે ભેગા પડ્યા રહે-વાનીએ શી જરુર છે? હવે તું નિડર રહી સાવધ થા; તું તારે દેર જજે (અર્થાત્ જઇશ જ) ને હું મારે દેર જાઉં છું. પરંતુ લાઇ, ચિંતા કરીશ માં, જયાં સુધી તારા ને મારા સંબંધ છે ત્યાં-સૂધી બીજા અજ્ઞાન, પામર અને ક્ષુદ્ર બુદ્ધિવાળા આત્મદ્રાહીઓના તને સ્પર્શ થશે નહિ, એ સદાના સાથી આત્મા! પ્રાચીમુખે વિસ્ત-रता यन्द्रोहय लाणी ६ष्टि ४२, तेने। ७६थ ने तारा ७६थ साथै સાથે જ છે. પ્રેમ અને શાકને વહેનાર, હવે તું મને સ્વપ્નમાં પૃંશ જોનાર નથી, વિપત્તિ ને વ્યાધિના તને સંગ થનાર નથી, પણ દિર્વ્ય પ્રકાશ જ તને અનન્તમાં વિલીન કરશે. પંચતત્ત્વમાં (દેહ) જ જશે ને તું અનન્તમાં ભળી જઇશ. અહા! આવ્યા! આ

અસ અસ, સર્વ સમ્યું, વિરમ્યું. હાશ ! બીજી સર્વ વૃથા વાત મૂકી દે; જગદુ દ્વારક શ્રીહરિના મંગળ નામના ઉચ્ચાર કર તથા છૂટા પડવાને સમયે મહા કૃપાળુ પ્રભુના જય જય બાલ."

આટલું કહી તે પુરુષ બાલતા બંધ થયા કે, તેની સાથે તેના શરીરની ચેષ્ટા પણ એકાએક બંધ પડી ગઇ. તેના સ્મિતથી ને બાલવાથી સ્તબ્ધ જેવા ખની ગયલા માંરાંઓ, જેઓ, હથિ-ચાર તેના ઉપર ઉગામીને જ ઉભા રહ્યા હતા તેઓ આ પ્રકાર જોઇને વધારે આશ્ચર્યમાં પડી ગયા. આ માણસ હમણાં આટલું અધું શું ખક્યા અને હવે શૂન્ય સરખા ઉલા રહી શું કરે છે? તે लेतां ने विचार अरतां तेने भारवाना विचार क लाखे लूसी गया હાય તેમ લગભગ એક ઘટિકા સૂધી થંભી રહ્યા: એટલામાં દેવાં-લયમાંથી કાલિકા પ્રતાપ, કોધને લીધે લાલચાળ નેત્ર કરીને નિક-હયા અને ઓટલા ઉપર આવી, નજર કરી બાલ્યા, "કેમ ર! હુના સુધી મહામાયાની આગ્રા અમલમાં આણી નથી કે? એ કુપાત્રને હું સુધી જવતા કાં રાખ્યા ? અરે એ તા મહાદાંલિક છે. એ પાતાનું મરણ ટાળવા માટે અનેક ઢાંગ કરી ઉલાે છે; માટે હવે ત્વરા કરો. એ દુષ્ટ પાપાત્માના શિરચ્છેદ કરતાં વાર ના કરા, નહિ તા તમે સર્વે તેની શિક્ષાને પાત્ર થશા. જગજનની આદ્યશં-िहतनी अवज्ञा अरनार पाथीने हेडांतहंड अरतां उरे। ना. " आवी સખત આજ્ઞા સાંભળતાં જ પેલા મારાઓ એકાએક ચમકયા અને તરત પાતાનાં શસ્ત્રા પ્રરીથી ખળથી ખેંચ્યાં. પણ તેઓ તે યુરુંષ-પર પ્રહાર કરે તે પૂર્વે તાે તે મુક્તાત્માનું શરીર ચૈતન્ય રહિત થઇ પડ્યું. તુરત આકાશમાંથી એકાએક વિજળી ઝખકારા કરતી નીક-ળતી હાય તેમ, તેના શરીરમાંથી એક તેજનું બિંખ ઝળઝળાટ પ્રકાશ કરતું નિકળ્યું, ને સર્વ લાકનાં તથા કાલિકાપ્રતાપનાં પણ ચક્ષુને અંજાવી દેતું, આકાશમાં પથરાઇ ગયું.

સો કાઇ કેવળ સ્તખ્ધ ખની ગયાં. એકાએક આ શું થયું ? તેના તર્ક કાઇના મનમાં પણ આવી શકયા નહિ. ચૈતન્ય નિકળી ગયા પછી શરીર નિસ્તેજ થઇ જેમનું તેમ ઉલેં હતું, પણ તેના-પર એક સામટા દશવીશ શસ્ત્ર પ્રહાર પડવાથી તે ઘાયલ થઇ

પૃથ્વીપર પડ્યું. કાલિકાપ્રતાપની આજ્ઞાથી તેને લાગલું જ ભૂમિદાહ કરવામાં આવ્યું. એકત્ર થયલા સર્વ લાકા કંઇ આર્ટ્સર્ય અને અંત-રમાં કંઇક ખેદ પામતા, તેમ જ કંઇક લયલીત થતા મંદિરના ચાત-રાપર આવ્યા, " દેવીપુત્ર હમણાં શું કહેશે ? રે! તેમના માંઢામાંથી શી આજ્ઞા નિકળશે ?" આવી રીતે સૌના મનમાં ત્રાસ પેશી ગયા. એ જ ક્ષણે કાલિકાપ્રતાપે દેાર સ્વરે કહ્યું: "અચે મહામાયાના સેવકે! હમણાં તમે પ્રત્યક્ષ જોયું જ કે, મહામાયા કાલિકાની અથવા તેના યુત્ર પરમસેવક કાલિકાયતાપની અવજ્ઞા કરનારની કેવી દુર્દશા થાય: છે ? તે જેત જેતામાં મહામાયાના કેવા લાગ થઇ પડે છે ? માતુશ્રી તેને તુરત પાતાના ખપ્પરમાં વિજળીરુપે ઝડપી લે છે. માટે: सौं गढ़ सावध रहेवुं. महामायाना अथवा तेना सेवडना अप-રાધ ન થવા માટે ચેતતા રહેવું. નહિ તો એ દુષ્ટની ગતિ થઇ તેવી ગતિ થતાં વિલંખ લાગશે નહિ." આટલું કહી સંધ્યાકાળ થઇ ગયા હતા માટે तेणे माटी धामधुम साथ मातानी आरति हरी. ને ચાડી વારે સૌ લાેક દર્શન કરી મનમાં નાના પ્રકારના સંકલ્પ विष्ठहप क्षरता पातपाताने घेर गया.

આવી રીતે પાખંડીઓ લોકોને ભાળવી પાતાને આધીન કરી. લે છે. અને પાતાનાથી ઉલટા ચાલનારના પ્રાથ્રુઘાત કરવામાં પાછા પડતા નથી. સંતજનાને તેઓ પાતાના શત્રુઓ ગણે છે, ને તેઓને ઘણી રીતે સંતાપે છે. પરંતુ રાજપુત્ર! તેવાઓના આખરે પરા-જય જ છે. મરનાર પુરુષને જાણ્યા વગર જ નતેના પ્રતાપ કેટલા છે? અને જીવ કેવા છે? એ જાણ્યા વગર જ – કાલિકાપ્રતાપે તેના ઘાત કરા-૦યા; પરંતુ એથી તેને ભૂડાં હાલે મરલું પડ્યું. તે ઉન્માદ પુરુષ, કે જેના સ્વભાવનું હું વર્ણન કરી ગયા, ને જેને કાલિકાપ્રતાપે મારી નંખાવ્યા, તે કંઇ સાધારણ મનુષ્ય નહતા; તે પરમ ભગવદ્દ ભકત હતા. તેનું અંતઃકરણ સાક્ષાત પરમાત્મસ્વરુપમાં લીન હતું. આ સંસારની સર્વ દશ્ય વસ્તુને મિચ્યા માની તેનાથી તે નિઃસ્પૃહ રહેતા હતા, તેથી તે જાણે દિવાના અથવા ભ્રમિત ચિત્તવાળા છે એવું મનુષ્યોને લાગતું હતું. તે મહાતમા સત્પુરુષ વૃદ્ધિચંદ્ર રાજાના શહેરની ખહાર એક પવિત્ર સ્થળમાં પર્ણુક્રીમાં વસતા હતા.

તે પરમ પ્રદ્મનિષ્ઠ છે, એમ જાણવાથી પહાસના ગામના એક थ्राह्मणुपुत्र-ऋषिपुत्र-तेना शिष्य थये। હता. ते प्रतिदिन तेनी પાસે આવી તેની શ્રદ્ધાપૂર્વક સેવા કરતા તથા તત્ત્વજ્ઞાન સંપાદન કરતા હતા. કાલિકાપ્રતાપે તેના ઘાત કરાવ્યા નહતા, પણ તેણે પાતે જ સ્વેચ્છાથી ચાગમળે આ સંસારના ત્યાગ કર્યો હતા. તે ચાેગીરાજે પાેતાના દેહ તજ્યા, તેને ખીજે દિવસે નિયમ પ્રમાણ તેના શિષ્ય તેની પર્ણકુટી આગળ આવ્યા, ને આશ્રમના ઝાંપામાં પગ મૂકતાં જ તે નિઃધાસ મૂકવા લાગ્યાે. આજે તેને આખાે આશ્રમ અને મઠ, ચૈતન્યરહિત દેહ સમાન નિસ્તેજ લાગ્યું. ચારે ખાજુ આમ તેમ ડાકિયાં કર્યો, ફાંફાં માર્યો, પણ કયાંય ગુરુજ દૃષ્ટિયે પડ્યા નહિ. ત્યારે તે શિષ્ય પાતાના મનમાં વધારે શંકાશીલ થયો. તે નિરાશ થતા કેટલીકવાર સુધી તે શૂન્ય આશ્રમમાં ખેઠા; પણ તેને કંઇ ચહેન પડ્યું નહિ. તે પણ મહાત્મા ગુરુના શિષ્ય, પૂર્ણ ચાૈગ્યતાને પ્રાપ્ત થયલા તથા ગુરુપ્રતાપે મહાત્મા પુરુષ જ થયલા હતા, તેથી તેને કંઈ એમ લાસ થવા લાગ્યું કે, ગુરુછ હવે કંઇ આ જગતમાં विद्यमान હાય એમ લાગતું નથી. ઇશ્વરેચ્છા, પરંતુ તેમનું શું થયું ? તેની તેા તપાસ કરવી જોઇએ. એમ નક્કી કરી તે તુરત લાંથી નિકળ્યા, ને આમતેમ શાધ કરતાં વૃદ્ધિચંદ્ર રાજાના નગરમાં ગયા. ત્યાંથી તેને સઘળી ખબર મળી આવી. આગલી રાત્રિના ખનેલી ઘણી ત્રાસદાયક વિગતની વાત આખા નગરમાં-ખાળ, વૃદ્ધ, સ્ત્રી, પુરુષ સર્વમાં પ્રસરી ગઇ હતી. સૌ મનુષ્યા તે વૃત્તાંત સાંભળી હખક ખાઈ ગયાં હતાં. ઋષિયુત્રને આ સર્વ વૃત્તાંત માલમ પડવાથી ખહુ ક્રોધ ચઢયા. તે વિચાર કરવા લાગ્યા, "મારા ગુરુજનું શું અકાળ મૃત્યુ? શું અપરાધ વગર એક વામમાગીએ તેમના ઘાત કરાવ્યા ? અરેરે! આ વૃદ્ધિચંદ્ર જેવા ગાર્વિષ્ઠ રાજાના નગરમાં પાખંડીએાનું આટલું બધું પ્રમળ ? એવા દુષ્ટાના, પાખં-ડીઓના અને તેવાઓને આશ્રય આપનારા રાજાના પણ શું નાશ થવા નથી જોઇતા ? મારા મહાસમર્થ ગુરુજીએ પણ આ અપરાધ કેમ સહન કર્યો? મહાપ્રતાપી છતાં આવા દુષ્ટોને કેમ દંડ ન આપ્યા ? પણ નહિ, ગુરું સાધારણ જવ નહાતા, તે મહાત્મા

२२५

હતા. તે, મનાદ ઇંદ્રિયાને વા કામ કોધાદિ ષડ્યુંએ ને વશ થ-યલા ક્ષુદ્ધક જીવ ન હતા, તેથી તેમણે, પાતાના દેહના નાશ માટે ખીજાપર ક્રોધ કરવા અઘટિત વિચારી, શાન્ત રીતે પાતાનાજ દેહપર ક્રોધ કરી તેની સાથના સંબંધ તાડી નાંખ્યા છે. એ તા પરમાત્મસ્વરુપને પહેાંચેલા સાક્ષાત્ પ્રદ્દોવ પુરુષ હતા. તેમને ક્રોધ શા ? પ્રાણીને સાશન શું ? તે તા મૂળે દેહાપાધિને ઇચ્છતા જ ન હાતા, અને વળી આ દેહ ત્યજવાને, આપાઆપ સમય પ્રાપ્ત થયા तेथी हें त्यलवा, ते धणा हर्षशुक्रत थयेला हावा लेएं थे. लेहि। કહે છે કે, "તેમને, મારવા માટે જ્યારે મારાઓની વચ્ચે ઉલા કુરવામાં આવ્યા હતા ત્યારે તે રાજી થઇને પછી કંઈક સંક્ષેપમાં એાલ્યા હતા, હતું તા તે ઘણું ગૂઢ, અને પાતાના શરીરને શિક્ષા वशन सुणावता हता तेवुं हतुं, पण ते समये स्मित्थी छवायक्षा हता" शे शुं? हुं भेम क धारी शहुं छुं हे, शुरुष्टिं हेह छोडतां हिंहा हुई अताव्या हैं। हुई अताव्या हुई अत्याव्या हुई अत्याव्याव्या हुई अत्याव्या हुई अत्याव ह પાસની વાતપર લક્ષ દીધું નહિ, કારણ કે, તે કેવળ નિઃસ્પૃહ હતા; પણ મારે તાે સર્વપર લક્ષ દેવાના સમય, પરમાત્માએ પરાણે આણ્યાે છે. મારા હાથમાંથી સદ્દગુરુ જેવું અમૂલ્ય રત્ન ગયું, ને તે વળી પા-ખંડના પ્રાખલ્યને યાગે ગયું. સુત્ર-સંત પુરુષાનું એ કામ જ છે કે પાખંડધર્મનું ખંડન કરીને સદ્ધર્મની વૃદ્ધિ કરવી. હું હવે મારા ગુરુની કૃપાના પ્રતાપ દેખાહીશ ને દુષ્ટાને શાસન કરવા તથા સદ્ધર્મનું સ્થાપન डरवारूप शास्त्राची अनुसरीश." आ अभाषे विचार हरीने ते ઋષિશિષ્ય નગરમાં ફરવા લાગ્યા અને ગુરુમરણ સંબંધી લાકા-ને પૂછતા, સંધ્યાકાળની રાહ જોતા, ને સર્વદા આનંદરવય સમુદ્રમાં ડૂખેલા મનવાળા અખંડ પ્રદારસના લાગી ખનેલા પરમગુરુ અનંત તેજમાં મલી ગયા તેના વિચાર કરતા ત્યાં જ રહ્યો.

સાંજ પડી. શહેરમાંથી લાકાનાં ટાળેટાળાં દેવીનાં દર્શન માટે જવા લાગ્યાં. તે શિષ્ય પણ ગંગાપર આવેલા કાલિકામંદિર આગળ ગયા, ને પાતાના ગુરુ જેમ એકા હતા તેમ દેવી તરપ્ર એધડક પીઠ કરી, ગંગા સન્મુખ મુખ કરી પડથારપર એઠા કાલિ-કાપ્રતાપની નજર જેવી તેનાપર પડી કે, તુરત તે એકાએક કાપાચમાન થઇને ખેલી ઉઠયો, "રે! આજે વળી આ કંટક કાેણુ આવ્યો છે રે? અલ્યા દુષ્ટ! અયે ચાંડાળ! તારું પણ મૃત્યુ પાસે આવી લાગ્યું છે કે શું ? એકનું તાે કાલે મહામાયાએ અલિદાન લીધું, ને આજે તારું બાકી રહી ગયું હતું તે તું આવ્યા છે કે? ચાલ મૂર્ખ! માતુશ્રી સન્મુખ થઇ બેશ, નહિ તાે તારી પણ તેવી જ દશા કરવામાં કંઇ વિલંખ નથી." તુરત તાે ઋષિશિષ્ય કંઇ પણ બાલ્યા વગર ક્રીને એઠા; પણ તેણે એ ઉપરથી વિચાર કીધા કે, એ જ દુષ્ટ પુરુષ મારા મહાત્માગુરુના ઘાત કરનાર છે. પણ લાવ જેલા તાે ખરા, કે ગુરુજીએ એને કહ્યું હતું કે, 'તું જેનું ચિંતન કરે છે તે તારા પગ નીચે છે,' તે શા ઉપરથી હતું, ને આ, દુષ્ટ શાનું ચિંતન કરે છે ? આમ વિચાર કરતાે તે, દેવીપુત્રના અંતઃકરણનું રહસ્ય ચાંગળળથી અવલાકન કરતાે શાંત થઇને એઠા.

આજે પણ કાલિકામતાપના મનમાં ગયા દિવસના સરખા જ તરંગા ઉછળી રહ્યા હતા. જો કે તે છે હોળ તા મહા દઢ ધ્યાન–સમાધિના ઘાલ્યા હતા. જો કે તે છે હોળ તા મહા દઢ ધ્યાન–સમાધિના ઘાલ્યા હતા. પણ તેનું મન તા સંસારના પ્રપંચમાં એ હું હતું. ઋષિશિષ્યે પાતાના ગુપ્ત, રહસ્યમય યાગળળવડે સઘળું જાણી લઇ નિશ્ચય કરચા કે, નિઃશંક, મારા ગુરુજીએ આ દંભીને જે કહ્યું છે તે ચથાર્થ છે. એ જેનું ચિતન કરે છે તે એના પગ નીચે જ છે. પણ હિર હિર! ગુરુજીએ આવા અનધિકારીને તેના ઉપદેશ કરચા. અહુ ખાંદું થયું. પણ ખેર, હું તેને તેના કૃત્યનાં કૃળ ચખાહીશ."

આજે માતાજીના માટા ઉત્સવ હતા: ચૈત્રી પૃર્ણિમાના દિવસ હતા. મહારાજા વૃદ્ધિચંદ્ર પણ પાતાના કુટુંખ સહિત માતુશ્રીનાં દર્શનાર્થે આવવાના હતા. આ સઘળાને લીધે આખા મંદિરને સારા પ્રકારે શણુગારવામાં આવ્યું હતું. હાંડી, ઝુમ્મર, તકતા વગેરેથી ત્યાં ખુખ ભપકાખંધ રાશની કરવામાં આવી હતી. માતાજીને પ્રિય લાગતા નાના પ્રકારના ધૃપા સળગાવી દીધેલા હતા. માતાજીને નવીન નવીન વસ્ત્રા તથા આભૂષણા સજાવેલાં હતાં. તેમના આગળ પાંચ

સાત ધીની જ્યાતા ઝળઝળાટ ખળતી હતી. માતાજીના લાેગ માટે દૃષ્ટપુષ્ટ ખનેલા મેષ આણી, ચંદનપુષ્પથી શણુગારી તચાર કરેલા હતા. नाना अक्षरना स्वाहवाणां भद्यो तथा आसवी, भातालने મધુપાનમાં ભાગ ધરાવવા અર્થે, સુંદર સુવર્ણપાત્રામાં ભરીને, તયાર કરી રાખેલાં હતાં. ખીજ પણ પૂજાની ઘણીક જાતની તયારી કરી રાખેલી હતી. એવામાં ધ્યાનમાં બેઠેલા કાલિકાપ્રતાપને એકા-એક હાંક મારીને ઋષિશિષ્યે કહ્યું, "હે દેવીભક્ત ! કાલે આ વખતે તને જે મરનાર પુરુષે કહ્યું હતું, તે જ સત્ય છે. તું, તે મહા-ત્માના ઘાત વૃથા કરાવી, પાપપુંજમાં દળાયા છે. જાગ્રત થા, તારામાં જ જો. અરે પાપાત્માં, તું જે નું ચિંતન કરે છે, તે તારા પગ નિચે જ છે." અરરર! હવે તા પૂછલું શું ? દેવી પુત્રને તા એ વાક્ય સાંભળી પગાંથી તે માથા સુધી જવાળા મગટી. કાલના જ શખ્દા આજે પુન: કર્શુમાં પડયા. જાણે દૈવકાપ થયા હાય તેમ તે માંડી ખૂમ મારીને ઉભા થયા; "રે કાઇ હાજર, કાઇ હાજર, સીપાઇઓ! આ પાપી દુષ્ટને એકદમ ખાંધા, ખાંધા, એને જવા દેશા નહિ. આજે ઘણું જ સારું થયું. પૂર્ણિમાના એાચ્છવને દિવસે માતાજને નર-પશુના લાગ ધરાશે." દેવી પુત્રની આગ્રા થતાં જ સીપાઇ-એાએ, તુરત મંડપમાં આવીને, તે ઋષિશિષ્યને પકડી લીધા. લાકા સઘળા તેની આસપાસ વિંટાઈ વળ્યા; આખા મંદિરમાં માટા શારખકાર મચી રહ્યાં. કેટલાક સીપાઇએ તથા બીજા ચઢાઉ ંબુદ્ધિના મનુષ્યા, આ લાગ જોઇને તે ઋષિશિષ્યને ધક્કા મુક્કી મારવા લાગ્યા. પણ ગુરુકુપાના પ્રતાપ કંઇ એાછા નહાતા. ઋષિશિષ્યનું સવાંગ કેવળ વજસમાન થઇ રહેલું હતું, તેથી જે જે લાકા તેના-પર હસ્તપાદાદિકના પ્રહાર કરતા હતા તે જાણે લાહાની ભીંતપ-ર જ કરતા હાય તેમ થઇ પડવાથી ઉલટી મારનારને જ તેથી સખ્ય ઇજા થતી હતી. આમ કાલાહલ ચાલ્યા એટલામાં મહારાજા વૃદ્ધિચંદ્રની સ્વારી આવી પહેાંચી. સઘળા તુરતા તુરત ચૂપાચૂપ થઇ ગયા. પટ્ટાવાળાઓએ લાેકાેને કાેરે ખસેડી દીધા. " મહારા-જાધિરાજને ઘણી ખેમા !" ઇત્યાદિ શખ્દાથી છડીદાર નેકી પાકા-રતાં જ રાજા મંડપમાં આવ્યા. તેની પછવાડે રાણી, રાજપુત્ર,

ગ્રધાનાે, માંડલિકાે વગેરે પણ મંડપમાં આવ્યા. આ વખતે સીપા∸ ઇએ પેલા ઋષિશિષ્યને પકડીને ઉભા હતા તે જોઈને રાળએ આશ્ચિંઘી પૂછ્યું, " અરે! આ કાેે છે? અને એને શા સાટે પકડી રાખ્યા છે ?" તુરત દેવીપુત્રે ગંભીરતાથી કહ્યું; " રાજા ! એ કૃતમી પુરુષ મહામાયાની અવના કરતારા છે. કાલે પણ એક દુ<sup>હ</sup>ટે માતુશ્રીના શાપથી પાતાના પ્રાણ ખાયા છે, ને આજે વળી આ ચંડાલ આવ્યા છે. રાજા! માતાજની ઇચ્છા જ કંઇ પ્રમળ છે. આજના ઉત્સવને દિવસે અનાયાસે આ નરપશુ લાેગ માટે આવી લાગ્યા છે." આ સાંભળી રાજાએ પ્રશ્ન કરવા, "મહારાજ! કાલે કાેે અને કેવી રીતે માતાજીના અવરા કરી હતી ને તેે છે શા અપરાધ કીધા હતા ?" ત્યારે, "તું જેનું ચિંતવન કરે છે તે તારા પગ નીચે છે," વગેરે આ ગુરુ–શિષ્યે કહેલાે સર્વ વૃત્તાંત કાલિ-કાપ્રતાપે રાજાને કહી સંભળાવ્યા, ને પછી સંધ્યાઆરતિ કરીને ઉત્સવનું મહાનૈવેદા તથા આ નરપશુ સાતાજને લાેગમાં આપીશું એમ કહી, કાલિકાયતાપે તુરત મંદિરનાં દ્વાર ઉઘાડ્યાં ને માટી ગર્જના સાથે માતાજના જય ખાલાનીને ઉતાવળા ઉતાવળા અંદર ગયા, તયાર કીધેલી આરતિ સળગાવી, દ્વાર આગળ આવીને ઉલાે. રાજા આવ્યા છે માટે તેને સઘળી વાતનું સેવાચાતુર્ય તથા પૂજાની ધામધુમ દેખાડવાની ઝુમમાં તેણે દેવીની મુર્તિ સામું તેા જોયું જ નહિ, ઘંટા નાદ થઈ રહ્યા, મંડપમાં ખાંધેલા માટા ઘંટાના ઘણણુ-શુકારથી દેવાલય ગાજ રહ્યું; નગારાં તથા નાળતાની ગર્જના થઈ રહી, દર્શનમાટે ઉલેલાએાની તાલીઓના પણ માટા શબ્દ થઇ ત્રદ્યા; એવામાં કાંલિકાપ્રતાપ માટા આડુંખર સાથે દેવીદ્વાર ઉઘાડી માટી ઝળહળાટ કરતી પ્રકટેલી આરતિ લઇ દેવી સામે આરતિ ઉતારવા ઉલાે. પણ દેવીપુત્ર જેવા "જય આદ્યશક્તિ મા, જય આઘરાકિત" ના પ્રારંભ કરે છે, ત્યાં તા રાજાની તથા સર્વ લાકાની નજર મંદિરના દેવીના સિંહાસનપર પડી, ને તુરત અત્યંત આશ્ચર્ય પાસી રાજા ખાલી ઉઠયા, "મહારાજ! તમા કાની આરતિ ઉતારા છા? માતાજી કર્યા છે? માહામાયાનું સિંહાસન તા ખાલી ,પડેલું છે. દેવી કયાં ગયાં ?" દેવીયુત્ર તુરત ચમકયા અને જોયું

તા સિંહાસનપર કાલિકાની પ્રતિમા હતી નહિ. તેનું મહાડું વીલું पड़ी गयुं, अने ते अहु क अंभवाध गयेता परंतु तेले अंक ताल કીધી તુરત બારણાં બંધ કીધાં ને સાને સમજાવ્યું કે, ''આજ ઉત્સવના દિવસ છે માટે માતાજ કર્યાઇ રમવા પધારેલાં હશે." રાજા સહિત લોકા ઘણીવાર સૂધી વાટ જેતા ઉભા રહ્યાં, પણ તેટલા સમય સૂધીમાં તા દેવીપુત્રની મહાદુર્દશા થઇ રહી તે અત્યંત આશ્ચર્યથી ગલરાઈ ગયા, અને હવે શું કરવું ? પાતાની લજ્જા કેમ સાચવવી ? અને પ્રાણું કેમ ખચાવવા ? તેના તે વિચાર કરવા. લાગ્યા. તેણે ઉપરઉપરના ધંતરમંતરથી ને સ્તુતિપ્રાર્થનાથી દેવીને પ્રસન્ન ર્કરવાના તથા સ્વસ્થાને પધારવાના ઘણાય ઉપાય કરવા, પણ તેથી શું ? તેની ઘણાક દિવસની રુડી પ્રકારની સેવાથી દેવી અતિસંતુષ્ટ થઇ-ધરાઇ ગઇ હતી એટલે તેને પધારવાની ઇચ્છા કેમ થાય ? હવે જ ખરેખરા ખેલ હતા. યરાભૂ, તું જો કે, पापडभीथी संतुष्ट डरेका हेवताची पणु ते पापात्मा प्राण्नी થતીં યાપકર્મની શિક્ષાના ભાગીદાર થતા નથી; તે તા કરનારને પાતાને જ માથે હાથ દઇને લાગવવી પહે છે. આ વખતે કાલિ-કાંપ્રતાપને માથે મહાદુસ્તર સંકટ આવી પડ્યું. તેણે ઘણીકવાર "એ મા! એ માડી! એ મારી માતુશ્રી! એ જગજનની!" વગેરે શખ્દાથી માટી માટી હાંકા મારી, પણ દેવી પધાર્યા નહિ આખરે લોકોના તથા રાજાના ટળવળાટથી હારીને મંદિરનાં ખારણાં ઉઘાડ્યાં, પણ દેવીનું સિંહાસન તે પ્રતિમાં વગર ખાલી જ દર્ષિએ પડ્યું. પછી રાજાએ દેવીના ઘણીએક વિનતિ કરી, અને સૌ લોકાં साथे माटी गर्जनाथी तेना जय मालान्या, मेटले मंहिरनी अंह-રના ગંભારમાંથી એકાએક માટા શબ્દ સંભળાયા, તે શાંત થયાં. પછી પરમ ગંભીર અદેશ્ય વાણીથી જાણે કાઇ કોંધાંધ થઇ બાલતું હાય તેમ સંભળાવા લાગ્યું. યત્રભૂ! એ ગંભીર વાણી દેવી કાલિકાની. જ હती, अने ते ज अध्यपणे मंहिरमांथी आ प्रमाणे जाल्याः— \* ' હે રાજા! રે દુષ્ટ સંગતે લાગેલા વૃદ્ધિચંદ્ર રાજા! હવે હું કંદી પણ તારી અપવિત્ર સેવાને ગહુણ કરનારી નંથી. માત્ર પાતાની જિલ્લાના સ્વાદને અર્થે અને પાતાના શરીરના પાષણને અર્થે,

અન્ય અવાચક પાર્ણીઓના શરીરાના, મારે નિમિત્તે જેઓ ઘાલ કરે છે, તેઓ મારા લક્ત નથી, પણ કેવળ મારા દ્રોહીઓ જ છે. તેઓ પાતાનાં તે પાપકમોંનું ફળ યથાર્થ લાગવે છે, ને તેમાં હું કદી સહાયતા કરતી નથી. હું સસ્થિદાનંદ પરખ્રદ્યાની માયા શક્તિ છું. તે પરમાતમાંએ પાતાની ત્રિગુણાત્મક વિભૂતિસ્ત્રપે ધારણ કરેલા હા, વિષ્ણુ, મહેશ્વર, એ ત્રિગુણ દેવાની સાવિત્રી, લક્ષ્મી અને પાર્વતી આદિ શક્તિરુપે સર્વત્ર વ્યામમાન છું, મારું કાર્ય દુષ્ટાને સહાય કરવાનું નથી, પણ તેઓને તેઓનાં કર્મો માટે શિક્ષા કર-વાનું છે. આ દુષ્ટ કાલિકાં પ્રતાપના કપટપાશથી તું બંધાઇ ગયો. છે, તેથી તારા રાજ્યમાં, અને તારી દૃષ્ટિ આગળ થતા અધર્મની તને ખખર પડતી નથી. એ અધર્મ વળી એવા છે કે, પરમાત્મા-સ્વરુપને પામેલાએાના અને સાક્ષાત્ પ્રદ્યરુપ મહાત્માઓના-મને પણ વંદવા ચાગ્યના, અપરાધ વિના, કાઇના પણ ભય વગર ઘાત થાય છે, છતાં આજ ખખે દિવસ થયાં, તેની શોધ પણ તારી તરફથી લેવાઇ નથી. હે દુષ્ટ ભૂપતિ! તને ધિક્! ધિક્! તું આ પરમ ચંડાલ કાલિકા પ્રતાપ, જે કેવળ પાખંડને પ્રવર્તાવનાર છે, તેને જ यानुसरे छे. धिष्ठार छे तने ते हुण्टे, डाले योड महायुरुषने। ખહું કૂરતાથી ઘાત કરાવ્યા છે ને આજે વળી અધુરામાં પૂરું મારા श्रीव्छव निभित्ते ते भरनार महात्माना हुपापात्र शिष्य अने પરમપદને પહેાંચેલા, શુદ્ધ સાત્વિક સ્વરુપ, જીવનસુકત, તારી પછવાઢે ઉલેલા ઋષિશિષ્યના લાગ આપવાની તે ઇચ્છા કરે છે. ધિક્! ધિક્! એ મહાચંડાલ ખ્રહ્મદાતિને હું શી શિક્ષા કરું.? અરે રાજા! એ પરખ્રદ્ધાને પામેલા મહાત્માઓના કેટલા પ્રતાપ છે ? એ તું જાણતા નથી. એએા સાક્ષાત્ ભગવદ્ર્ય છે, એએાને દેખીને કાળ પણ કંપે છે; ઇંદ્રાદિ દેવતાઓ તેઓની આગ્રા માને ં છે; અને સર્વ ઉપર એઓની સત્તા ચાલે છે. તેઓનાં દર્શન માત્રથી મનુષ્ય પ્રાણીનાં પાપ નાશ થાય છે. ગંગાદિ તીર્થો આખા જગ-તનાં પાયને લસ્મીભૂત કરે છે; પણ તે તીર્થોનાં પાય પ્રદ્મસ્વય મહાત્માંઓથી નાશ થાય છે, એવા મહાત્મા યુરુષની અવરા કર-नारने वा तेथाना यर्तियत् अपराध अरनारने, हुं लेध शक्ती

तथी, ते। पछी तें भेना हें हुने। नाश करनारने माटे केंट्रेडी अधी महान् शिक्षा होवी लोक्ष्मे ? माटे राला! में हुए अने भारा नामने तथा मार्गने पण लूडां क्रिशी हिषत करनार काडी पुत्रने, महींथी हर कर; मेनुं महां काणुं कर; मने मेने ये। य शिक्षा कर तथा आ महात्मा अधिशिष्यने असन्न कर; मेनी आज्ञाने अनुसर; मेने क पोताना गुरु कर; मने मेनी क रुडी अक्षरे सेवा कर, केनी सेवाथी हुं मारी क सेवा करी मानीश."

અતિ આશ્ચર્યે ઘર કર્યું. મહાકાળીએ કરેલા કાલીપુત્રપરના આક્ષે-પથી લાકા સ્તબ્ધ થઇ ગયા. એ સમયે કાલીપુત્રના આત્માને ંમૂકવા માર્ગ પણ રહ્યો નહિ. તેના રામ ત્યાં જ રમી ગયા; તે डेवण निःसत्व थर्ध रह्यो. तेने ओडे हिशा सूजी निर्ध. राजाओ તુરત પેલા મહાનુલાવ ઋષિશિષ્ય પ્રતિ દૃષ્ટિ કરી. આ સમયે ઋષિશિષ્યનું સ્વરુપ અતિ ભવ્ય, પણ સૌમ્ય અને મહાતે-જસ્વી થઇ રહેલું હતું. પામર જનાની તેની પાસે જવાની તાે શું, 'પણ તેના સામું જેવાની પણ હિમ્મત ચાલી શકતી નહાતી. મહા-માયા કાલિકાનાં પરાક્ષ વચના સાંભળી, રાજા અત્યંત દીન થઇ તેના ચરણમાં પડેયો, અને "ક્ષમા કરા, ક્ષમા કરા, ' ઇત્યાદિ શખ્દા यादतां ते शु वारंवार प्रशाम करवा मांख्या. पछी घशीक विनिति કરીને તેણે ઋષિશિષ્યને તેના ગુરુના મરણ વિષે સઘળી વિગત પૂછી. ઋષિશિષ્યે જણાવ્યું કે, "રાજા! મારા પુણ્યાત્મા ગુરુદેવ ક્રેરતા ક્રેરતા પાતાના આશ્રમથી આ મંદિરના પડેથારપર આવી, ગંગાતટ ઉપર દૃષ્ટિ કરી, ઇશ્વરની અદ્દ્ભુત લીલાનું અવલાકન કરતા એઠા હતા, તે વખતે, આ દુષ્ટ પાખંડીએ તેમનું અપમાન કરીને, તેમને કરી ગેસવાનું કહ્યું. પણ મહાત્માજનાને માન તથા અપમાન सरणां क छे, तेथी तेना इंडेवापर इशुं बक्ष न हेतां, ते इरीने એઠા. એવામાં તે પાખંડી કાલીપુત્ર ધ્યાનના હાળ કરી એઠેલા હતા, ત્યાં તેમની દૃષ્ટિ ગઇ. હે રાજન્! મહાત્મા પુરુષાથી કંઇ પર મનની વાર્તા ગુપ્ત રહે છે ? નહિ જ. તેમણે આ પાખંડીના મનની વાત ંજાણી લઇ, તેનાપર દયા કરીને, તેને કહ્યું કે, 'અરે દેવી લક્ત !

તું ચિતા શાને કરે છે? તું જેનું ચિંતન કરે છે, તે વસ્તુ તારા પગ નીચે જ છે.' એ સાંભળીને તેમના પ્રભાવને ન જાણનાર, આ દુષ્ટે, તેમને કેટલુંક તાડન આદિ કષ્ટ આપી, તેમના દેહઘાત કરાવ્યા. હું તેમના શાધ કરતા કરતા અહીં આવ્યા, તા આજે પણ એને તે જ વસ્તુનું ચિતન કરતા મેં જોયા, ત્યારે મેં જાવ્યું કે આ જ દુષ્ટ મારા ગુરુના ઘાત કરાવનાર છે. પછી મેં પણ એને તેમ જ કહ્યું, પણ તે એને ન રુચતાં, પાતે આઘશક્તિનું ચિતન કરે છે એમ લાકોને અતાવવા યત્ન કરચો. હવે એને પૂછ કે તું શાનું ચિંતન કરે છે? જો એ નહિ માને તા હું હમણાં અતાવીશ."

આ ઉપરથી રાજાએ કાલીયુત્રને ખૂબ દાબથી પૂછયું, પરંતુ તેણું કંઇ સીધા જવાબ આપ્યા નહિ. પછી ઋષિશિષ્યે કહ્યું, ''રાજા! દ્વષ્ટજના પાતાના અપરાધ કદી સ્વીકારતા નથી. તેઓ ગમે તેમ કરીને પણ પાતાને લાકામાં માટા કહેવડાવવા ચત્ન કરે છે. પણ રાજા! એના હૃદયમાં એ શાનું ધ્યાન ધરતા હતા તે સાંલળ: એ સમર્ચે આ કલિકાયતાપ પોતાના યુત્રના વિવાહ માટે તારી પાસેથી યુષ્કળ ધન કઢાવવાની માેટી યાજના ઘડતા હતા. તે મનમાં એમ જ ચિંતન કરી રહ્યો હતા કે આ હમણાં લગ્નગાળા ચાલે છે, માટે આજે રાજા આવે એટલે તેને કહીને યુત્રના વિવાહના ખરચ કરવા માટે પુષ્કળ દ્રવ્ય મેળલું. આ રહસ્ય જાણી મારા કૃપાળ ગુરુજીએ તેને કહ્યું કે, 'તું ચિંતા ન કર, તું જેનું ચિંતન કરે છે, તે વસ્તુ તા તારા પગ નીચે જ છે,' પણ એ મૂઢ સમજયા નહિ. હે રાજા! એ વાતની પ્રતીતિ માટે એ કાલિકાપ્રતાપના આસન નીચે હમણાં જ .ખાદાવ, અને જો કે ત્યાંથી કેટલું બધું દ્રવ્ય નિકળે છે.?" આશ્ચર્ય चिति थयेता राजां तुरत अनुचराने आज्ञा अरी ने लांथी આરસપહાણની લાદીઓ ઉખેડાવીને તે નીચે ખાદાવવા માંડ્યું. બે હાય, ને ચાર હાથ ખાદતાં તા અંદરથી એક માટું તામ્રપત્ર નિકલ્યું. તેમાં લખ્યું હતું કે, આથી ત્રણ હાથ નીચે માટા તાંળા-ના સાત ચરુ દાટેલા છે, જેમાં અનુક્રમે લક્ષ લક્ષ રવપાના ને સોનાના સિક્કા, તથા હીરા, માતી, માણેક, પદ્માં અને નીલ મ-ાણુએા ભરેલાં છે. ખાદતાં ખાદતાં એક પછી એક તે મજબૂત

મંધ કરેલા ચરુઓ નિકળ્યા, જેમાંથી દ્રવ્ય કાહી જોતાં આખા મંડપમાં ઝળઝળાટ થઇ રહ્યો. રાજા તથા સર્વ લાક અત્યંત આશ્ચર્ય પામ્યા, અને તુરત રાજાએ ઘણા પ્રેમથી ઝાષિપુત્રના ચરણ પકડીને તેના ઉપર પાતાનું મસ્તક મૂકી દીધું અને તે બાલ્યા, "હે મહાત્મા! હે સાક્ષાત્ ભગવદ્રપ પરષ્પ્રદ્રાપુત્ર! આપના પ્રભાવ નહિ જાણનાર તથા આપના મહાન્ પ્રતાપી ગુરુદેવના ઘાત કરનાર, આ દુષ્ટ કાલીપુત્રને હું ઘણી દુસ્તર શિક્ષા કરીશ. એ દુષ્ટને આપના જેતાં જ ચમલાક પ્રત્યે માકલીશ. પરંતુ મહારાજ! આપ હું અન્નાનીના અપરાધ ક્ષમા કરા, મારાપર દયા કરા. આપના પ્રતાપ સાક્ષાત્ મહાકાળીથી પણ સહન થઇ શક્યો નહિ તા પછી હું પામરતું શું. ગર્જાં? હે મહાત્મા! અમા સહુ તમારે શરણે છીએ; ને હું તમારા શિષ્ય છું, મારા અનુગ્રહ કરા." આ પ્રમાણે વિનતિ કરતાં વૃદ્ધિગંદ્રને તે ઝાષિશિષ્યે હાથ ઝાલીને ખેઠા કરયો, અને તેના મનની સાંત્વના કરી. રાજાએ કાલિકાપ્રતાપને તત્ક્ષણે કેદ કરીને કારાગૃહમાં નાંખવાની આન્ના કરી, ઝાષિ-શિષ્ય સાથે પોતે ઉત્તમ રથમાં બેસીને સઘળા સમાજ સાથે રાજ-ગૃહ લણી ગયો.

રાજગૃહમાં રાજાએ ઋષિશિષ્યની પરમ લાવપૂર્વક અર્ધ્યપાન્ દ્યાદિથી પૂજા કરીને ભાજનપાન લેવા માટે વિનતિ કરી. પણુ પાતાના ગુરુની ઉત્તરક્રિયા કરયા વગર, તેણે તેમ કરવાની ના પાડી. રાજાએ તુરત તે મહાત્માનું શરીર જ્યાં દાટયું હતું ત્યાંથી કઢાવીને તેના શિષ્યને સાંપ્યું એટલે તેણે, ગંગાના તટપર ચંદન-કાષ્કની ચિતા ખડકી, યથાવિધિ પાતાના ગુરુને અચિદાહ દીધા. ખીજે દિવસે રાજાએ અતિ કાપાયમાન થઇ, કાલીપુત્રને કમર સૂધી જમીનમાં દટાવ્યા, અને લાકાને સપ્ય આજ્ઞા આપી કે, સૌએ એને ઓછામાં એાછા પાંચ પત્થરા વા શસ્ત્રના દા કરવા. આવી શિક્ષા થવાથી તે પાખંડી કેટલાક દિવસપર્યંત રીખી રીખીને, ઘણી

તે પછી રાજા, તે ઋષિશિષ્યના પરમ શિષ્ય થઇ રહ્યો, અને નિરં-તર, તેનાં વચનામૃતનું સદ્ભાવનાથી શ્રવણ કરીને સપૂર્ણ જ્ઞાન સંપાદન કર્યું, તેથી તે જવન્મુક્ત થઈ પરમાત્માના સ્વરૂપને પામ્યા. મહાતમા પુરુષના દર્શન, સેવન અને અનુકરણથી પરમ સદ્દગતિ થાય છે.

આ ઇતિહાસપરથી તારા જાણવામાં આવ્યું હશે કે, કુપાત્રઃ (અપાત્ર)ને ઉપદેશ કરનાર યુરુષ, એ પ્રદ્માનિષ્ઠ મહાત્મા ગુરુની પેઠે પ્રાણું ખૂએ છે અને એવા મહાત્મા યુરુષને દુઃખ દેનારની ગતિ પેલા પાખંડી દેવીયુત્રના જેવી મહાદુઃખરુવ્ય થાય છે. પામર-જના, જેણે પ્રદ્મારુવ્યને શોધવું જોઈએ-જાણવું જોઈએ, વિચારવું જોઈએ, એ સ્વરુવ્ય પાતા પાસે જ છે, પાતામાં જ છે, પણ તેને જાણતા નથી, વિચારતા નથી, તો જૂએ તો કયાંથી ને તેથી તે ભૂલમાં ભમે છે. સૂર્ય ચંદ્રનું સ્વરુવ્ય પાતાના નેત્રથી જ જોઇ—જાણી—અનુભવી શકાય છે, પણ ખીજા કશાથી જાણી શકાતું નથી, તેમ જ આત્માનું સ્વરુવ્ય પાતાનાં અંતર્ચક્ષ ઉઘાડી સમજે—વિચાર તો જ પ્રત્યક્ષ થાય છે, જે જીવશિવની એકતા ત્યારે જ સમજ શકાય છે, અને તે સમજ્યા પછી જ પરમાત્માના સ્વરુપને પાત કરી શકાય છે.

સચિવ! ( યજ્ઞભૂ પાતાના પ્રધાન વિશાલકેતુને કહે છે) તે મહાત્મા મને આ ઇતિહાસ કહેતા હતા તે સમયે, જયારે પેલા ઝાધિપુત્રના ગુરુને કાલિકાપ્રતાપની આજ્ઞાથી મારાઓ શસ્ત્ર ખેચીને મારવાને માટે ઉભા રહ્યા, તે વેળા તે મહાત્મા ગુરુએ હસી પડીને જે ગુદ્ધા ભાષણ કરવા માંડયું હતું તે શા સંબંધે હતું? એ પૂછવાને મારી કયારની ઇચ્છા થઇ રહી હતી. માટે જયારે આ જ્ઞાન કથા પૂર્ણ થઇ રહી ત્યારે હું તે વાત તે ચાગે ધરને પૂછવા જતા હતો. તેટલામાં તત્કાણે તે પાતાની મેળે ખાલી ઉદ્યા:—" ધન્ય છે રાજ્યુત્ર! સદ્દગુરુની આગળ તારા જેવા જ સચ્છિષ્ય અને તારા જેવા જ શ્રોતા જોઇએ. તેઓ ગુરુનાં પ્રત્યેક વાકયાપર પાતાના અંતઃકર-ણની વૃત્તિઓને ચાંટાડી તેનું મનન કરે છેઃ સદ્દગુરુનાં હરેક વચન અવશ્ય મનન કરવા યાગ્ય જ હાય છે. જો કે મેં તને એક ઇતિ-હાસ માત્ર પાત્રાપાત્રના વિચાર માટે કહ્યો, અને તેનું ફળ-અપાત્રને ઉપદેશ કરવાથી વિટંબણા અને સત્પુરુષને દુઃખ કરનારા દુષ્ટને યાગ્ય શિક્ષા આપાસ્તાપ થાય છે એ ખતાવ્યું, તથા પાતે પાતાને જાણ્યા વિના આત્મા, પરમાતમાનાં સ્વરુપનાં દર્શન માટે વલમાં

સારે છે, એ અજ્ઞાનતા જ છે તે પણ ખતાવ્યું, પણ તેમ, સારી રીતે વિચાર કરી જેતાં આખા ઇતિહાસમાં ખહુ ખહુ પૃથક પૃથક પ્રકરણા આવી ગયાં છે. પાખંડ કરનારાઓ કેવા હાય છે? લાકોને પાતાની તરપ કેવી રીતે આકર્ષી લે છે, તેઓ કેટલા માટા દંભ કરે છે, પાતાને માટે-પાતાની વડાઇને માટે તેઓ પ્રકાહત્યાદિ મહાપાત કા કરતાં પણ ભય રાખતા નથી; વળી પ્રદ્મવિત્ (પરમા-त्भाना स्वरूपने जाणुनारा) पुरुषानां सक्षणु डेवां हाय छे ? तेच्या કેવળ ગાંડા અને બ્રાન્ત સરખા રહી, જડ, મૂક, બધિર અને પિશાચવત્ બહિરાચરણા કરે છે, તેઓને ગમે તેવાં વચના કહે-વાથી એદ કે આનન્દ થતા નથી, તેઓ પાતાના દેહ પડા કિંવા રહાે તેની પણ કશી પરવા રાખતા નથી, તથા મરણ સમયે પણ के को ने इशा जिह है शाह थता नथी, छत्याहि घणांड देष्टांता के मां આવી ગયાં છે, તેવી જ રીતનું આ તારુ પૂછવાનું દર્શાત પણ છે, માટે સાંભળઃ એ મહાત્મા ઋષિપુત્રના ગુરુએ મરતી વખતે લોકો વચ્ચે ઉલા રહીને જે કહ્યું, તે પાતાના દેહ પ્રત્યે કહ્યું હતું. તેમણે પાતાના દેહને પાતાના મિત્ર ઠરાવ્યા હતા-જન્મથી મરણપર્ચંત એક પળ પણ વગર છૂટા પડવે, તે તેની સાથે રહ્યો હતા. વળી તે દેહરૂવ મિત્રના પાતાનાપર માટા ઉપકાર થયેલા માન્યા હતા. જગતમાં પ્રાણીમાત્રના જે જે દેહા છે (સ્થાવર જંગમાદિક સર્વ-જળચર પ્રાણીઓ, પશુ, પક્ષી, તિર્ચક્ આદિ સઘળા પ્રાણીઓ કે જેને શરીર છે) તે સર્વ કરતાં નરદેહ (મનુષ્ય શરીર) અત્યંત ઉત્તમ છે; અને પ્રાણીનાપર જ્યારે પરમાત્માની સંપૂર્ણ કૃપા થાય છે, ત્યારે તેને આ નરદેહ પ્રાપ્ત થાય છે. આત્મા, દેહના સંગ્ કરીને અનેક સત્કર્મો કરી શકે છે; સત્સંગતિ કરી શકે છે; સંદ્રિદ્યા પ્રાપ્ત કરે છે, તથા લગવદ્લક્તિ કરી પરખ્રદ્ધ પરમાતમાં પુરુષા-ત્તમનાં ચરણુકમળ પણુ એ દેહના સંગથી જ મેળવી શકે છે, માટે તેમણે પાતાના દેહને કહ્યું હતું કે, 'હે મિત્ર! તારી મિત્રતા મને અત્યંત ઉપકારક અને ચાગ્ય થઇ પડી છે. એથી મેં હરિભક્તિ કરી પરમાત્માના સ્વસ્વપતું જ્ઞાન મેળવ્યું છે; ને હું જીવનમુક્ત થયેા છું. इरी भने तारा जेवा थील भित्रनी जरूवर पडवानी नथी, अर्थात्

युनः भने नरहें आसिनी डेां डांणे जरूर नथी. नृदेहमार्च खङ्ख धर्मसाधनम् ॥ नरने। हेड धर्मसाधनामां सुण्य साधन छे. अने वणी तेले अहां है, हे हेडिभिन्न! ताहा हुर्देल असंग आस थयां છતાં, તને જે મનુષ્ય ફાકટમાં ગુમાવી દે છે અર્થાત ઘણે કન્દે પ્રાપ્ત થયેલા નરદેહ ધારણ કરીને જેઓ તેનું મહત્વ સમજતા નથી તથા ઉત્તમ કૃત્યા ન સાધી લેતાં, આયુષ્ય માત્ર હસવામાં, ખેલવામાં, પરીનન્દામાં, વિલાસમાં, વિષયમાં અને એવાં બીજાં. અનુચિત કાર્ય કરવામાં ગુમાવે છે, તેઓપર પરમાત્મા નિઃશંક કાેપે છે. માહમાયામાંથી છૂટવા-સંસારસાગરને તરવારુપ સાધના સાધવા માટે જ અવશ્ય પરમાત્માએ આ જીવને નરદેહ આપ્યા છે, તેને સહજમાં ગુમાવી દેવાથી, દયાળુ પ્રભુ કાં કાેપાયમાન ન થાય ? પરમાત્માના કાપને લીધે જવાને ખીજા નીચ પંક્તિના મિત્રા સાથે. વસનું પહે છે અર્થાત્ નરદેહના દુર્લભ પ્રસંગ ગુમાવનારા જવાને **બીજા વિલક્ષ**ણ (નરદેહ કરતાં જૂદા એટલે પશુ, પક્ષી, કીટ, પતંગ, જળચર ઇત્યાદિ ચાનીના દેહ-જેમાં જ્ઞાનપ્રાપ્તિનું સુખ નથી તેવા) नीय हें बारंबार धारण करवा पडे छे अने तेवा नीय हें इसां રહ્યા પછી સંસાર તરવાનું કશુંએ સાધન અની શકતું નથી.

એ મહાતમાએ પાતાના દેહ પ્રત્યે એવી ઉક્તિ કરીને નર્-દેહનું માહાત્મ્ય દર્શાવ્યું છે. નરતનુ ખહુ દુર્લભ છે—તેમાં પણ આત્માનાત્માના વિવેક દુર્લભ છે; તેમાં સ્વરુ પનું જાણવું દુર્લભ છે. નરતનુના સંગથી જીવ સાક્ષાત શિવરુ પ થઇ શકે છે. સાક્ષાત માક્ષનું દ્વાર નરતનુ જ છે. આ મહા દુસ્તર ભવરુ પી સાગર તરવાનું ઉત્તમ નાવ નરતનુ જ છે. નરતનુ સંપૂર્ણ તનુમાત્રના અધિપતિ છે. સર્વ અન્ય તનુધારીઓપર તેની સત્તા ચાલે છે. તું પ્રત્યક્ષ ઉદાહરણ જો કે, એક નરદેહધારી પુરુષ પાતાની આત્મશક્તિ-વહે કીડીથી માટા એરાવત જેવા હસ્તીને પણ વશ કરીને તેને પાતાની સત્તામાં રાખી શકે છે. દૂર શું કામ જવું? કયાંય એવું સાંભળવામાં આવ્યું છે, કે ગમે તેવા ખળવાન્ એકાદા હસ્તીએ કિવા વિકાળ સિંહે કે વ્યાઘે કાઇ પુરુષને પાતાને વશ કરી લીધા ?

સંભળાવ્યા, તેનું ખરું રહસ્ય તા બીજું જ છે. આજે પ્રથમ તે તારા મનમાં એવી શંકા કરી હતી કે, "પરમાત્મા, જે સર્વ શક્તિમાન, સર્વાન્તર્યામી તથા સર્વેશ્વર છે, તેમની આપણે (મનુષ્યે વા દેહ-ધારી આત્માએ) સેવા કરવી અને પરમ પ્રેમથી-ભક્તિથી સર્વવ્યાપી પ્રભુનું સ્વરુપ પ્રાપ્ત કરવું એ સર્વોત્તમ સિદ્ધાંત છે, તો તે પરમાત્માને પ્રાપ્ત કરવા માટે કયા માર્ગ છે? શું તે જાદે જ સ્થળે રહેનારા વા જાદો જ હશે?

તારી એ શંકાના સમાધાન રુપજ ખરેખર પેલા ઋષિયુ-ત્રના ગુરુનું કાલિકાપ્રતાપ પ્રત્યે કહેલું વચન હતું. તેમણે તે ધ્યાન કરતાં દેવીપુત્રને ધ્યાનમાર્ગે ફાંફાં મારતા અને મનન કરવાનું છાડી. દઇને થીજી જ વસ્તુ ચિંતન કરતાે જોઇ, તેની ભ્રમણા મટાડવાને તેનાપર દયા કરીને કહ્યું હતું કે, "હે દેવીભક્ત! તું જેનું ચિંતન કરે છે; તે તારા પગ નીચે જ છે અર્થાત્ તારી પાસે જ છે, એને માટે તારે બીજે ઠેકાંહો યત્ન કરવા પહે તેમ નથી, માટે શાસારુ ફાંફાં મારે છે ?" આ મહાત્મા યુરુષની વાણી ઘણી ગર્ભિત હતી. તેમાંના એક ઇતિહાસ તાે સ્પષ્ટ મેં તને સંભળાવ્યા (કે તું જે દ્રવ્યતું ચિતન કરે છે, તે તેા તારા પગ નીચે જ છે; અને તે સ્થળે ખાદવાથી તે પણ મળ્યું હતું.) પણ ખીજો અર્થ મહાગૃઢ અને પરમ આનંદકારક છે. મહાત્માંઓ નિરંતર અંતઃકરણમાં પરમાત્માના સ્વરત્યનુંજ ચિંતન કર્યાં કરે છે. અને તેથી તેઓ વાતચિત પણ તે સંબંધે જ કરે છે. એટલા માટે તેમણે તે ધ્યાનીને એવા આશ-યથી કહ્યું કે, "રે! તું ધ્યાન ધરે છે ખરા, પણ તારું સઘળું ધ્યાન हां लिंड छे, अने तेतुं इंध पण इण मणनार नथी, डेम डे के वस्तु पासे हाय तेने न जेतां अने न जाणतां भीने स्थणे शाधवानां ફાંફાં મારવાથી તે વસ્તુ કેમ મળે ? તું દ્રવ્યતું ચિંતન કરે છે, છતાં તે તારી પાસે જ છે અર્થાત્ ધ્યાન કરવા તથા ચિંતન કરવા ચાગ્ય જે પરમાત્માનું સ્વરૂપ છે તે તા તારી પાસે જ છેઃ તે તું જ છે: તારા આત્મામાં છે: તુંમાં જ છે, તું તેને જાણીશ અને જોઇશ એટલે તારું ચિંતવેલું સમગ્ર દ્રવ્ય પણ તારી પાસે જ આવશે. આમાં અમૂલ્ય બાધ સમાયલા છે. કાઈ મનુષ્ય થાડું સુવર્ણ પ્રાપ્ત

કરવાને ઘણાક યત કરતા હાય, પણ જ્યારે તેને માલમ પહે કે, પાતાના હાથની લીંટીમાં જે મણિ છે તે પારસમણિ છે, જેને અડકતાં–ઘસાતાં માત્રમાં લાહ આદિ હલકી ધાતુ સુવધુ અઠ જાય છે, એટલે તેના હાથમાં આખી સુવધુની ખાણ આવી ગઇ, પછી તેને થાડા સુવધુ માટે મહાયત્ન કરવાની શી જરૂતર? તેમ જ પરખ્રદ્ધ પરમાત્મા જેનાથી હું, તું, તે અને જડ ચૈતન્યાદિ આખું પ્રદ્ધાંડ ઉત્પન્ન થયું છે, અને જેના સ્વરુત્પમાં જ સ્થિતિ કરીને રહેલું છે, તે પરમાત્માના સ્વરુત્પની જયારે પ્રાપ્તિ થઇ, ત્યારે આખા પ્રદ્ધાંડની સર્વ વસ્તુની પ્રાપ્તિ થઇ જ, પછી બીજે શોધવાની શી જરૂતર ? પરમાત્મા વગર બીજું દ્રવ્ય શું કામનું છે ?

'તે પરમાતમાં શું જૂદા હશે ?' ના; તે તારી પાસે જ છે અર્થાત્ તે તું છે, તે તારામાં જ છે; અને તેને પાતાને જ તારે જાણવાના છે. તે એ તું છે, તું તે છે. તું તા શું, પણ આપું જગત તે તે જ છે, અને તે તે આપું જગત છે. હમણાં જ તને મેં કહ્યું કે, આખું જગત્ તે પરમાત્મામાંથી ઉત્પન્ન થયું છે. જેમ એક દીપકમાંથી ખીજા અનેક દીપક પ્રગટી શકાય છે અર્થાત્ તે સઘળા એકમાંથી જ ઉત્પન્ન થયા, અને તેમાંના પ્રકાશ કરનારા તેજરૂપ અશિના લાગ એ પણ સઘળાઓમાં એક જ છે. વળી સુવર્ણ એ મૂલ એક જ વસ્તુ છે તે તેમાંથી વેઢ, વીંટી, ખાજી બંધ, માહનમાળા, કંઢી, વાળી, ઝુમણાં, ફૂલ તે શેષકૂલ ઇત્યાદિ અલંકારા ખને છે, પણ તેઓને ગાળી નાંખ્યા હાય તા એ સાનું જ; તે ન ગાળ્યું તાપણ સાનું જ છે; ते। पछी ते अत्येक अलंकारायी सानुं लाई केम बढेवाय? तेवी क रीते की परमात्मा, के केमांथी तुं उत्पन्न थये। छे ते ताराथी જાદા નથી; જેમ અલંકારા કાલાંતરે ભાંગી તૂટી જવાથી પાતાના સૂળસ્વરુપના જ આશ્રય કરે છે અર્થાત્ તે કડાં, કુંડળ, વેઢ, વીંટી વગેરે પાછા પાતાનાં નામ, રૂપ છાડી છાડીને સાનાને નામે વ્યવહારાપથાગી થાય છે તેમ તે પરમાત્મારુપી મૂળ સ્વસ્ત્રપને પ્રાપ્ત થવું એ જ તારી (અને સૌની) પણ ગતિ છે. માટે તે તારા स्वरूपने प्राप्त कर-तारा स्वरूपने ले; अने तेतुं व शितन कर-

તેને જાળુ-જેથી સર્વ જગત તારે હસ્તામલકની પેઠે (હાથમાં રહેલાં આંખળાની પેઠે) સ્વાધીન અને દશ્ય થશે. વળી તું કદાચ એમ ધારતા હશે કે પરમાતમાં જગદ્રપે શામાટે થયા હશે ? તાં સાંભળ; શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે रमणार्थिनं सर्व ब्रह्में स्वेच्छ्याऽभवत्या જયારે પરમાત્માને રમવાની–નાના પ્રકારની કીડા કરવાની ઇચ્છા થઇ, ત્યારે તે પાતે જ પાતાની ઇચ્છાથી આ સર્વ જગદ્રપી થયા. તે સિદ્ધ કરવાને શ્રુતિમાં પણ કહ્યું છે કે,एकाकी न रमते—स द्वितीय-मच्छत ॥ ते (परमात्मा) એકલા રમણ કરતા નથી માટે તે ખીજાની ઇચ્છા કરે છે. રમવા માટે, હે વત્સ! પાતાને સ્મરણાર્થ પરમાત્માએ આ જગત ઉત્પન્ન કીધું (તેનામાંથી ઉત્પન્ન થયું, કેમ કે તેને કંઇ ઉત્પન્ન કરવાને શ્રમ પડતા નથી. તેમની ઇચ્છા થતાં જ તેના સ્વરુપમાં ઉત્પન્ન થઇ જાય છે.) માટે તે સ્વરુપ જેવા સારુપ્યમાં તું તારાં ખરાં સ્વરુપને જો. પરમાત્માનાં સ્વરુપનો અનુ-લવ થયા પછી તને સર્વ પ્રદ્યા જ દેખાશે.

વળી હે મત્યે લોકના માનવી! તું એમ ધારે છે કે, તે કાલિકાપ્રતાપને મહાત્માએ દાંભિક શા આશયથી કહ્યો હશે ? એકાથ મનવે ચિતન કરવું, તે ધ્યાન કહેવાય છે. ધ્યાનાવસ્થામાં જયાં મન લાગેલું હાય, અથવા જે વ્યાપાર કરતું હાય તેનું જ તે ધ્યાન ગણાય; પણ બીજાનું (જેનું ધ્યાન કરવાના પોતે હાળ ઘાલ્યા હાય તેનું ધ્યાન) ગણાય નહિ. પરમાત્માનું ધ્યાન કરવા છેસે પણ આંખ્યા મીચી એટલે મન રૂપવતી સ્ત્રી તરફ અથવા દ્રવ્ય ઉપર દાહે; અને તે મને કેમ મળશે ? તેને મેળવવા માટે હું શા યત્ન કરું? તે મને મળે તા હું કેવા સુખી થાઉ ? ઇત્યાદિ સંકલ્પ કરે, તા એ ધ્યાન પરમાત્માનું નહિ, પણ વિષયાનું છેં. એ વિષયાનું એક લક્ષ થતાં અનેક નવા વિષયા ઉત્પન્ન થાય છે, ને તેના સંહાર કરવાની શક્તિ ન હાવાથી મનુષ્ય પહે છે. જ્યાં મનની એકાચતા છે, ત્યાં તે વસ્તુની પ્રાપ્તિ છે, એ દઢ નિયમ છે. માટે મનુષ્યે પ્રથમ પાતાનાં મનને જ ઓળખનું અને વશ કરવું, જેથી સઘળું સિદ્ધ થાય છે. ભક્તિ, જ્ઞાન, ચિતન, હું તુંપણાનું અભિમાન, અને સારાસાર વિચાર, એ સહુ કેવળ મનુષ્યના મન ઉપર અવ-

લંખીને રહે છે. જ્યાં મન છે ત્યાં તેઓ સઘળાં છે; જ્યાં મન પહેાંચે છે, ત્યાં તેઓ તેની સાથે જ જઇ પહેાંચે છે. શરીરમાંની કર્મ તથા જ્ઞાન કરાવનારી દશ ઇંદ્રિયા મનને જ આધીન છે. આ સર્વના રાજા મન છે; અને મન કહે છે તેટલું જ તેઓ કરે છે. આતું પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ જોવું હાય તા સાંભળઃ સંક્ષિપ્ત ઉદાહરણથી જ તને સમજાતું. કાઇ મનુષ્યે અમુક સ્ત્રી વા પુરુષના વધ કર્યો છે, સાટે રાજા મને દેહાંતદંડની શિક્ષા કરવાના છે. તેને મરવાની ઘડી નજદીક આવી પહેાંચી છે, તે સમયે ભાતભાતનાં સુંદર ભાજન तयार કरी तेने जभवा माटे आश्रह डरवामां आवे, ते। शुं ते અપરાધી મનુષ્યને તે મીઠાં લાગશે ? કે કાઇ નવયોવના સૌંદર્ય-શીલ સ્ત્રી તેને પાતાના હાવભાવથી માહ પમાડી શકરો ? નાના પ્રકા-રના ઉત્તમાત્તમ સૌગંધિક પદાર્થો સુંઘાડવાથી તેને આનંદ થશે? અથવા કામળ સ્વરવાળાં ગાયનથી તેની ચિંતા ભૂલાવી શકાશે? એ સમયે તે બીજા કશાનું ચિંતન કરી શકશે નહિ, તેમ જ તેને તે સમયે, "આપ માટા પુરુષ છા, આપ ખુદ્ધિમાન્ છા, ગુણવંત છા, આપે ફલાણાં ફલાણાં માટાં કાર્ય કર્યાં છે," ઇત્યાદિ વચનાથી તેની સ્તુતિ કરી हाय ते। तेने ते वाते भाटार्ध वा अलिभान आवशे? नहि क. ગળે તલવાર ને મ્હામાં સાકર એ કેમ મીઠી લાગે? પંચામૃત જમતી વખતે તેની નાસિકા, ચક્ષુ, શ્રોત્ર ઇત્યાદિ પાંચે જ્ઞાનેન્દ્રિ-ચામાંથી સુંઘવાના, જોવાના, સાંભળવાના વગેરે ગુણા જતા રહેતા नथी, पण ते वभते ते धन्द्रियानुं अधिष्ठाता के भन, ते, ते धद्रिये। ઉપર ધ્યાન આપતું નથી, પણ માત્ર મરણની ચિન્તામાં એક લક્ષ છે, તેથી તેને એ વસ્તુસ્તુતિ રુચતાં નથી. "મારે હમણાં મરલું છે, પ્રાંણ જશે, હાય! હમણાં મારા શિરચ્છેદ થશે." એ રીતે ચિતા-થી જ તેને તેમાંનું કશું સારું લાગતું નથી, અને તે કાઇ પણ જાતના પદાર્થપર લક્ષ દેતા નથી. જે વિષયપર મન હાય છે, તે વિષયને જ ઇંદ્રિયા પણ શહુણ કરી શકે છે, જે વિષય ઉપર મન ન હાય त्यां धंद्रिया स्वतंत्र रीते अर्थ अरी शक्ती नथी; तेथी के स्थण મન દૃઢ હાય છે, તે ધ્યાન સિદ્ધ થાય છે. કાલિકાપ્રતાપનું ધ્યાન દેવીમાં નહાતું, પણ દ્રવ્યમાં હતું, તેથી તેને દાંભિક કહ્યોં હતા.

२४१

અગાનીની ધ્યાન પૂજા કાઈ પણ સ્વીકારતું નથી. માટે અલ્યા ચર્રાભૂ! તું પ્રથમ સર્વ છેોડી દઇને, પાતાના મનના ગુરુ થઇ બેસ. સ્વાધીન અને સ્થિર થયલું મન પરમાત્માના સ્વરુપમાં લાગ્યું કે, તત્કાળ તેની પ્રાંપ્તિ થશે જઃ અને પરમાત્માના સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ થઇ એટલે જગત્માંની સર્વ વસ્તુની પ્રાપ્તિ થઇ ચૂકી. જિજ્ઞાસુ છવે સ્વરુપાતુસંધાન થવા માટે, વિશુદ્ધ ઉપાસના, ને પરમ તત્ત્વજ્ઞાન એ પર જ લક્ષ દેવું, ખીજી ભ્રમણામાં પડી, ફાંફાં મારવાની જસ્વર નથી. જવ શિવની એકતા સમજવી તે જ માક્ષનું સાધન છે, પણ પંડિતાઇ, કર્મ, શાસ્ત્રમાં કુશળતા, એ માક્ષનું સાધન નથી, પણ ભાગનું છે. કાઇ મનુષ્ય મન વશ કર્યા વગર, મન કેટલું પ્રખળ અને તેના ગુણ કેવા છે? તે ચથાર્થ જાણી, તેને સ્વાધીનમાં રાખ્યા વગર, કાેટી વર્ષ પર્યંત પરમાત્માને જાણવા માટે પ્રયત્ન કરે, તાે પણ તેના તે સર્વ પ્રયત્ન મિથ્યા જાય છે. પણ મનને સ્વાધીન **કરનાર પુરુષ માત્ર અમુક દિવસામાં અથવા અમુક ઘ**ટિમાં જ પરમ પુરુષનાં દર્શન કરીને પરમાત્માને પામે છે. માટે જ સૌથી પ્રથમ मनानिश्र हरवा. मनानिश्रह सिद्ध थवाथी परीक्षित राज मात्र सात हिनमां अने णट्वांग राजा भात्र थे घटिष्ठामां परभात्माना પદને પહોંચી ગયા હતો. શ્રીહરિ, પરખ્રદ્દા, પૂર્ણ પુરુષાત્તમ, પર-માત્મા તારાથી જૂદા નથી; તેમને જાણવા ઇચ્છનાર મનાનિગ્રહ-वान् ६६ किज्ञासु युरुषपर ते परभात्मा हुंगा हरीने तेने आधा-आप पाताना स्वरूपनुं ज्ञान आपे छे. भाटे शे सर्व वातना सार તેને કહું છું કે, તે આ છે; "તે તારી પાસે જ છે; તારું પાતાનું જ તારે પ્રાપ્ત કરવાનું છે; ને તને પાતાને જ તારે જાણવાના છે; માટે તું પાતાને જો. તે તું છે. તું તારા ગુરુ થઈ ખેસ."

હે વિશાલ! એટલું કહી તે મહાનુભાવ, અપ્રતિમ તેજવાળા, અને મેં કદી ન જોચલા એવા પરમ અદ્ભુત સ્વરુષ્પવાળા ચાગી-શ્વર વિશામ પામ્યા, ને તેમનું શરીર સમાધિ માટે આતુર થઇ રહેલું જોયું એટલે હું ઉઠી, તેમને સાષ્ટાંગ પ્રણામ કરી, મારા સ્થાન પ્રત્યે આવ્યા.



## તૃતીયબિન્દુ. <sub>ભવાટવી</sub>.

आदो नित्यानित्यवस्तुविवेकः परिगण्यते । इहाछत्रं फलमोगविरागस्तदनन्तरम् ॥ शमादिषट्कसम्पत्तिर्छछछत्विमिति स्फुटम् ॥ शंकरः

અર્થ-પ્રથમ નિત્યાનિત્ય વસ્તુવિવેક; પછી આ લાેક પરલાેક સંબંધી ફળ ભાેગ-વવામાં વૈરાગ્ય; તે પછી શમાદિ પડ્ સંપત્તિ, અને તે પછી માેક્ષની ઇચ્છા, એ ત્યાર પ્રક્ષવિધાનાં પ્રસિદ્ધ સાધનાે ગણવામાં આવે છે.

મુહારાજ યજ્ઞભૂએ, પાતાના પ્રધાન વિશાલકેતુને તે પછી પાતાના મુક્કારાજ યજ્ઞભૂએ, પોતાના પ્રધાન વિશાલકેતુને તે પછી પાતાના મુક્કારાજ્યના ત્રીજા દિવસની વિતકવાર્તા આ પ્રમાણે કહી.

વિશાલ! તે મહાયતાપી મહાત્મા કાેળુ છે? તે હું કંઇ પણ જાળતા નથી. પણ જેણે મને મુક્તિદાયી ઉપદેશ આપ્યા છે. તેેણે પ્રથમ મને સત્સંગ પ્રતાપ દર્શાવી, નિત્ય, અજર, અમર પ્રભુતું પૂજન યજન કેમ કરવું? તે કહી, જ્ઞાનીએ કીંચું કાર્ય કરવું? ને કાેને જોવા—જાણવા? તે જણાવી વિરામ્યા હતા. ત્રીજે દિવસે પ્રભાતમાં ઉદયાગળનાં શિખરાને શાભાવતા, તેના લલાટમાં મહાતેજસ્વી હીરા હાય તે પેરે શાભતા સૂર્યનારાયણ દેવતા ઉદય પામ્યા, તે પહેલાં તાે હું સ્નાનાદિક કિયા આટાપી લઇને, તે મહાતમાં સમીપ ગયા. માર્ગમાં અકલ પુષ્પા જ્યાં ત્યાં પહેલાં હતાં, જેના સુગંધી-દાર પરાગ, મંદ મંદ પવન ચામર કૃલાવતા હતા. તે પુષ્પા વીણી

લઇને પ્રતાં પ્રતાં એક સુંદર માળા મેં ગુંથી લીધી. અમર, કિન્નર, વિદ્યાધર, ગંધર્વ, દૈત્ય ને દાનવ જે સ્થળે વારંવાર વિલાસ વૈભવ ભોગવે છે, જે પર્વત મંદરાચળથી પરાક્રમમાં શ્રેષ્ઠ હાવાથી, જાણે પોતાનાં કીર્તિરુપી કીરણા ચાતરફ ફેલાવી ધેત સ્વરુપે શાભી રહ્યો છે, તેની શાભા નિરખતા નિરખતા હું આગળ વધ્યા. ચાલતાં ચાલતાં મને વિચાર આવ્યા કે, એ મહાત્મા તે કાણુ હશે? શું અનેક દેવ ઉપદેવે સેવિત શિવજ તાનહ હાય? પણ તેઓ આ ગિરિપર ગિરજારહિત કેમ? તેમના જટાજૂટમાં જાહ્નવી કયાં છે? એવા વિચાર કરતા કરતા હું તે મહાત્માની સમીપ ગયા. મહાત્મા પણ જાણે મારી જ રાહ જોઇને છેઠા હાય તેવી રીતે પ્રેમદૃષ્ટિથી મને નિહાળીને તેણે, આશીર્વાદ આપ્યા, અને સમીપના વૃક્ષ આગળ ખેસવાની સાન કરી. હું ત્યાં ખેઠા. મહાત્મા કાઇ મંત્રનું રહસ્ય જપી રહ્યા પછી ખાલ્યા; "વત્સ યગ્નભૂ! આમ આવ." હું નજીક ગયા, ને તેમના જટામંડળપર પુષ્પની માળા પહેરાવીને પ્રણામ કીધા. પછી તે મહાત્માએ આ પ્રમાણે ખાલવાના આરંભ કર્યો.

"હ મત્યેલાકના માનવા! મને સ્પષ્ટ દૃષ્ટિગાંચર થાય છે કે, મેં તને જે બે દિવસમાં કહ્યું છે, તે તારા મનમાં વજલેખ પેર ટઢ થયું છે, અને તું સર્વ રીતે અધિકારી ઠરી ચૂકયા છે. પ્રારુપ્યયોગે ઘણી વાર એમ પણ અને છે કે, મનના મનારથા મનમાં જ રહી જાય છે, ને મનુષ્યનું દૃદય વ્યાકુળ થઇ માલમાન ગથી ચૂકી જાય છે અને અનેક વિક્ષસંકટ વેઠતા સંસારમાં રગ-ડાઇ મૂર્બાઇના પસ્તાવા કરે છે. પરંતુ જે સતકમોં, સત્પાત્રને દીધેલાં દાન, ને સત્સમાગમ કીધા હાય છે, તે કદી પણ વ્યર્થ જતા નથી. આ જન્મનું કર્તવ્ય તદ્દન નિરાળું છે; કંઇ વૈભવ વિલાસમાં નિમસ થઇને વિરામલું, એ આ જન્મનું કર્તવ્ય નથી. સંસારમાંનું યાગ્ય કર્તવ્ય હાય તેટલું કરી લેલું ખરું, પરંતુ ઈચ્છા એ જ રાખવી કે ભગવચ્ચરણ કયારે પ્રાપ્ત થાય ? કેમ કે વિકરાળ વ્યાલ પેરે કાળ મુખ વિકાસી ગ્રાસવા માટે તત્પર થઇ બેઠા છે તે આવીને કયારે અકસ્માત કંઠમાંથી પકડશે ? તે કાઈ જાણતું નથી. દેવા પણ કાળને આધીન છે, તા હે માનવી! માનવી કાણ વિસાતમાં છે? આટ-

લા જ માટે મારી આગ્રા એવી છે કે, મનુષ્યે દયા, સત્ય, અસ્તેય, શૌચ, ઇંદ્રિયનિગઢ, દાન, શમ, દમ, ક્ષમાઆદિ ધારણ કરવાં જોઇએ. એ દૈવિસંપત્તિ સર્વોત્તમ છે. એના જેવી કાઇ પણ સંપત્તિ નથી. એ સમ્પત્તિ પ્રાપ્ત કરવા સાથી પ્રથમ કર્મ તો એ જ છે કે, આ દેહાદિકમાંથી અને તેના સંબન્ધી પદાર્થો ઉપરથી માયા મમતાના द्धारित नाया असे तिमा संजार पा पहाया उपरया साथा समताना त्याग हरवा. आ असार संसारमां, घरणार, श्री पुत्र, धनाहिष्ठ उपर के मेढि रहे छे ते, लगवत्समरणुमां ने लगवत्प्राण्तिमां माढुं अनर्थनुं हारणु छे. भूर्भ भनुष्य पंयतत्त्वनां पुतणांने सत्य माने छे; अने सर्वने पोतानुं मानी, ते भारुं तारुं हरीने, घेतानुं येग्य हर्भ हरवाथी विभुण रहे छे. भनुष्य केने 'हुं' स्रेवी संज्ञाथी खोणणे छे तेवा हाई पहार्थ-वस्तु छे क नहि. मात्र व्यव-હારદષ્ટિએ 'હું' 'તું' એમ કહેવામાં આવે છે, વસ્તુતઃ તેલું કંઇ નથી. ગ્રાની મનુષ્ય દેહના લાગ, દેહને લાગવવા દે છે, પણ તેના લાગમાં પાતે લીન થતા નથી, તેમ તેમાં સુખ દુઃખ, આનંદ ઉદા-સીનતા કંઇ પણ માનતા નથી; કેમ કે આ સર્વ લાગાને દેહ સાથ સંબંધ છે, આત્મા સાથે સંબંધ નથી. જ્યારે આત્માને કાઇ પણ પ્રકારના સંગંધ નથી, ત્યારે લાેકવ્યવહારદૃષ્ટિએ જે સુખદુઃખ મનાય છે તે સહ્ય નથી, કેમકે દેહ પાતે જ અસહ્ય છે, તો તેના સંબંધની પણ સર્વ વસ્તું અસલ હાય તેમાં આશ્ચર્ય શું ? અને તેવા દેહ, સગાં, કુટુંબ, લાઇલાંડું સાચાં માનેલાં તે સાચાં હા તે શકે નહિ. મનુષ્ય પાતે આધિ, વ્યાધિ ને ઉપાધિમાં રગદાળાઇ ગયા

મનુષ્ય પાતે આધિ, વ્યાધિ ને ઉપાધિમાં રગદાળાઇ ગયા છતાં પણ મિથ્યા પદાર્થપર માયા રાખીને રહ્યો છે; તેથી સત્ય વસ્તુ કઇ છે? તે વિચારથી કે અનુભવથી જાણતા નથી. જગત કાઇ દિવસ પણ સત્ય નથી, પણ તે સત્યના માર્ગ દાખવનારું છે. તેના વ્યવહાર-કર્મવ્યવહાર એ સર્વ મિથ્યા છે; માત્ર તત્ત્વજ્ઞાનવ્યવહાર-પરમાત્માને જાણવાના વ્યવહાર જ સત્ય છે. કર્મવ્યવહાર એ લોક વ્યવહાર સાથે નિકટના સંબંધ ધરાવે છે, પણ એ એઉ મિથ્યા છતાં, મનુષ્ય એમ માને છે કે, આ જગતમાં જે જે કંઇ વ્યવહાર છે તે સત્ય છે; અને તેથી આ પંચમહાભૂતમય, નાશવંત, આશા વગરના, ભયંકર ત્રાસના પાશરૂપ દેહને, પોતાના માને છે અને

વ્યવહારના છળપ્રપંચમાં લળી જઇને પ્રહ્મપરાયણ વર્તવાને ખદલે છળપ્રપંચપરાયણ વર્તે છે. મનુષ્યને માહને લીધે આ વ્યવહાર સત્ય જણાય છે, પણ મનુષ્ય જ્યાંસુધી નિરિલિમાની થતા નથી ને પરખ્રદ્યાના સત્યં સ્વરવપને ઓળખતા નથી, ત્યાંસુધી તેની સ્થિતિ સુખદ–સુખકર થતી નથી; અને માયાના માહપાશથી બંધાયલા મનુષ્ય, પાતે સત્ય કર્તવ્ય ભૂલી જઇ, મિચ્યા પ્રયત્ન કરીને મુક્ત થવા માગે છે તે ઇચ્છા કેમ પૂર્ણ થઇ શકે ? અસત્યમાં પડી વારં-વાર ઢાેકર ખાય છે, અથડાય છે, પડે છે, રવડે છે અને નિરાશ થાય છે; તદ્દપિ યુન: યુન: આધિ, વ્યાધિ અને ઉપાધિની પીડામાં લપટાચલા જ રહેવામાં આ જીવ પાતાનું કર્તવ્ય પૂર્ણ થયેલું માને છે. પણ જ્યાંસૂધી તે માહ નિદ્રામાંથી જાગત થઇને અભિમાનમાંથી મુક્ત થતા નથી ત્યાંસૂધી તે સર્વ કર્ત્તા, સર્વ સાતા, સર્વ લાકતા, સર્વે-શ્વર-એકેશ્વર પરણહાને પિછાની શકતા નથી, રે જેવાની ઇચ્છાએ કરી શકતા નથી, તાે એઇ તાે ક્યાંથી જ શકે ? અજ્ઞાનમાં મચેલાે આણી અસત્યમાં સત્ય માને છે, અને પંચતત્ત્વના અનેલા સર્વ દશ્ય પદાર્થને ભૂલથી સત્ય માની માહે પામી જાય છે. પણ સર્વ દશ્ય પદાર્થ ખાટા છે, સંસાર પણ ખાટા છે, ને માયા મમતા પણ ખાટી છે. માત્ર પરણદ્દા જ સત્ય છે. તે એક છે, વિશુદ્ધ છે, નિત્ય છે, અવિ-નાશી છે, અજર છે, અજન્મા છે અને મનુષ્ય જયાંસુધી તેના સ્વ-રુપને ઓળખતા નથી, ત્યાંસુધી સંસારાટવીમાં ભટકયા કરે છે. भायानुं आवरणु थवाथी नित्य वस्तुने णद्दे अनित्य वस्तुभां हुं, મારું ને તારું, એ મિથ્યાભાસ થાય છે. ભવાટવીમાં રઝળતાં પ્રાણીઓ સદા સર્વદા એમ જ માની બેસે છે કે, જે જે દૃશ્ય પદાર્થો છે, તે અવિનાશી ને સુખદાયી છે. આ ભાસ-મન નેત્રપર પહેલા આ પહેરા પાટતા નથી, ત્યાંસુધી કદિ પણ ભગવત્સવરૂપની ગાપ્તિ થતી નથી. પણ તે આવર્જન વિસર્જનમાં અવટાયા કરે છે. જે જીવ પાતાની પાસે મુક્ત થવાની સર્વ સામગ્રી છતાં તેના સદુપયાેગ કરતાે નથી, તે, છેવટે પાેતાના ભાગ્યને દાેષ દે છે પણ તેમ નથી. એના સર્વે પ્રયત્નાે નિષ્કામ નથી, પણ વ્યવહાર મગ્ન 🦠 હાય છે; તેથી જ તે રઝળે છે, રખડે છે, પરિતાપ પામે છે, નિરાશ

શાય છે, ને અંતે પહે છે. ભાગ અર્થે કરેલા પ્રયત્નાથી મુક્તિના લાભ હાય જ નહિ. આથી સંસારાર્ણવ તરવા માટે સિદ્ધિઓની ઇચ્છા નહિ કરતાં ભગવત્સ્વરૂપની ઇચ્છા કરવી, તે જ સર્વ મના-રથને સફળ કરનારી છે.

ચર્રાસ્! વાસ્તિવિક વિચાર કરતાં આ ભવમાં કંઇ સત્ય છે જ નિહિ. જે જીવ ગ્રાનધર્મે જે નિત્ય અને તત્ત્વ વસ્તુ છે તેનું અવલાકન કરીને બાદ્ય ચિત્તવૃત્તિને રાેધીને પ્રવૃત્તિને ત્યાંગે છે, પરમાત્મા સાથે આત્માને એક્ય કરાવે છે તે જ સત્ય નિત્ય તત્ત્વરુત્પ પદાર્થને પામે છે. આ સંસાર અનિત્ય, પરપ્રકાશિત અને નાશવંત છે. તેમાં દુ:ખ, દુ:ખ ને દુ:ખ, શૂન્ય, શૂન્ય ને શૂન્ય, નાશ, નાશ ને નાશ, જન્મનું, મરવું ને જન્મનું, એવી રીતની સર્વ પ્રકારની સંસારસ્થિતિ છે. એમાં ગુંચવાયલા મનુષ્ય નિકળવા પામતા નથી. એમાંના જે પદાર્થનું અવલાકન કરે છે તે પદાય વસ્તુતઃ કંઇ નથી. સ્થાવર અને જંગમ સર્વે પૃથિવીની ઉત્પત્તિ છે, તે પૃથિવીના નાશની સાથે નાશ પામે છે. એવા જગતના સર્વ પદાર્થમાં માહખુદ્ધિ કરવી એ જ દુ:ખનું કારણ છે. લવાટવીમાં લટકતા પ્રાણી, પ્રવૃત્તિએ લમાવાયલા હોલાથી કેવાં દુ:ખને પામે છે? તે તું જો.

આ અસાર સંસારમાં માર મારના પાંકાર કરનારાઓની સાથે પ્યાર ધરીને જીવ પાતાના કર્મનાં ફળા ભાગવવા માટે પાતાના સ્થાનમાંથી અહાર પહે છે. દેશાટન માટે નિકળતી વખતે તો પાતે મનમાં માટી આશા ખાંધે છે, પણ દુ:ખમય અરહ્યમાં પ્રવેશ કરતાં તે ઘણાં દારુણ સંકટા ભાગવે છે. આ વખતે જીવના વળાવા ખુદ્ધિ છે, પણ તે પાતાનું કર્તવ્ય યથાર્થ નહિ જાણવાથી ષહેન્દ્રિય-સ્પી ચારાએ તેને માર્ગમાં લૂટી લીધા છે ને તેથી વગર સમજે આનંદ માનવા લાગ્યા. તે જે ધન, ધર્મમાં ખરચવાને માટે લાવ્યા હતા, તે ધન, તેણે પાતાના વિષયભાગમાં ખરચી નાખ્યું, તેથી તેણે ભવાટવીમાં પ્રથમ જ માટી ભૂલ કીધી. જેમ જેમ તે અટવીમાં વધારે વધારે આગળ જવા લાગ્યા, તેમ તેમ તેની સામા વાઘ, વરુ, શિયાળવાં વગેરે દાંડી આવ્યાં ને તે ગાફલ જીવડાને આમ તેમ ખેરી જવા લાગ્યાં, તેમાં પણ તે સુખ માનવા લાગ્યા. આ

સ્ત્રીપુત્રાદિકરૂપ વાઘ વરુમાં પણ તે તલ્લીન થઇને રહ્યો છે, પણ આ વાઘ વરુ તેને કેવી પીડા કરનારાં છે ? તેનું તેને કંઇ પણ ભાન નથી: આ વાઘ વરુના સંગમાં વસીને તે ખીજ વધારે લીલા નિહાળવાને, કંઇ પણ સંક્રાચ વગર આગળ વધ્યા તા તેને તૃષ્ણા અને કર્મ વગેરે ઝાંડઝાંખરાં ને ઘાસના ઢગલાએાએ ઘણા દુ:ખી કર્યો. વળી વગડામાં જથાબંધ ઉડતાં મચ્છરાએ તેને કરડીને દુ:ખી કર્યો, તેા પણ તે, જરા પણ સમજ્યા નહિ. આ દેહ અસત્ય છે, તેને તે સત્ય માને છે; અને જગદ્રપી અરણ્યને કુંજમંડપ ગણે છે, અને તેમાં જ ઉત્કંઠા પૂર્વક વિલાસે રમે છે. અગાડી વધતાં, ઘડીમાં દેશ્ય ને ઘડીમાં અદશ્ય જણાતાં ગંધર્વપુરમાં તે પ્રવેશ કરે છે, અને ભૂતાવળ-પેરે આવર્જન વિસર્જન થતાં ધનને-સુવર્ણને સત્ય માનીને ગહણ કરવા દાેડે છે. જ્યારે તે હાથમાં આવ્યું જણાય છે ત્યારે આ જીવરામભાઇ આહ્લાદ પામીને ખડી ધામધૂમ કરે છે, પણ જયારે તે જાય છે ત્યારે માથે, ને માઢે ધૂળ ઘાલે છે, આ રીતે તે પાતાના સાથી સાથે ખહુ ખહુ લટકે છે પણ કેટલાક કાળ સૂધી તાે તેને વિશ્રામસ્થળ પણ મળતું નથી, આ વેળા પણ એ છવ ઉત્તમ સથવારા શાધતા નથી તેથી ભવરૂપી અટવીમાં અટવાયા કરે છે. તેથી, ગંધર્વનગરમાં-માયા-યુરમાં કયાંના કયાં અટવાયા કરે છે, ને મિચ્યા વસ્તુને સત્ય માની અજ્ઞાનથી આમતેમ ભટકયા કરે છે. તે, વગડામાં ખાલું, પીલું ને વિષય વિલાસમાં મસ્તાન રહીને ઝાંઝવાંના નીર જેવા કામાદિક विषयने पडडवाने होडे छे, अने ते नीर जयारे हाथ आवतुं नथी त्यारे संताप पामीने भाशुं हूटे छे. इहाय ते वंटाणीयाना वाशु જેવી સૌંદર્યવતી સ્ત્રીને જુવે છે કે આંધળાસીત થઇને વંટાળીયામાં લપટાઇ જાય છે, અને જ્યારે વંટાળીયાની ધૂળથી કંઇ સૂઝતું નથી त्यारे જીવરામ विवेध मर्याद्याने डेारणे भूडी हे छे, तेमां જ तहीन થઈ જાય છે. આ વેળાએ કદીમદી તેના સાથી, પણ કંઇક વિચા-રશીલ એને નિન્દે છે, ગાળા ભાંડે છે, પણ એ નિર્લજ થઇ માજ માણે છે. હવે કાઇ એના સંગ કરતું નથી, ને અધાપાને લીધે સારું નરતું જોઇ શકતા નથી. કદી કાઇ વગડાના ભામીયા મળે છે તા વિષયવાં છતામાંથી નિકળવાના પ્રયત્ન કરે છે ખરા, પણ

એ પાછા જયાંના ત્યાં રહે છે, કેમ કે તેને સત્ય માર્ગ તરપ્ર વળ-વાની ઇચ્છા જ નથી. પણ જયારે તેને આ, વગડાના સ્વામી (રાજા), સ્વલ્પાપરાધ માટે કઠાર વચનથી નિન્દે છે, ને શિક્ષા કરે છે ત્યારે તે વગડા (સંસાર) મિથ્યા છે એમ માને છે, પણ ઘડી પછી પાછા એ તેના તે જ વિચારમાં અટવાયા કરે છે. માનલંગ થવાથી તે ઉદ્દરપાષણ માટે લટકી લટકીને થાકી જાય છે, અને અન્ન જળ કંઇ પણ મળતું નથી ત્યારે ચાતરફ ગાંડા હાથીની પેરે લમે છે, અને નિરાશ થઇને પાછા ઘેર આવે છે, અંત્રે તા નિરંતરના દાવા-નલ સળગ્યા કરે છે, ત્યાં શાક અને દુ:ખ થવાથી માથું ફૂટીને સંતાપ કરે છે.

ઘરમાં આવતાં સંતાપ થવાથી તેને શાંતિ થતી નથી. યુત્ર, સ્ત્રી સંતાપવાથી અને શાંતિરુપી કાંટા, કાંકરા તેને વારે વારે આવીને પીંઢે છે, દરિદ્રતારુપી વ્યાધિ તેના શરીરનું રુધિર પાન કરવા માં ઉ છે અને પછી તે નિન્દારુપી અજગરના માહમાં જઇને પઉ છે, ત્યારે શખવત્ જેવા થઇ જાય છે. એ સર્વ સંતાપને દ્વર કરવા વિચાર છે, સર્વ પ્રકાર શાચ કરે છે, જગનાયકને યાદ કરે છે, કે તે મને આ વનમાંથી સીધે માર્ગે ચઢાવે. પણ આહા! યત્રસ્! તું જો કે તે પાછા ટટાર થાય છે-પૈસા ટકા કે સ્ત્રી પુત્ર મળ્યાં એટલે સર્વે વિસરી જાય છે. તે પાછા તે જ દાવાનલમાં પહે છે, પાછા કાંટા કાંકરામાં અથડાય છે, ને તેમાં મગ્ન મસ્ત રહે છે. પણ સમય यरत्वे हुर्जन∸धातधी आणीओ तेना हर्भना संग धरे छे, त्यारे ते મહાસંતાપ કરે છે. તે વેળા તેની ભૂખ, ઊંઘ સર્વે ઉડી જાય છે, સ્ત્રી પુત્ર અંકારાં લાગે છે અને મનમાં વ્યથા થવા માંડે છે, એટલે યાતે પાતાને ભૂલી જઇને અગ્રાન ખામાં જઇ ભરાય છે. અપમાન માટે એ છવ, વૈર લેવાને મથે છે. જ્યારે ત્યાંથી હાઠમાર થાય છે, ત્યારે પાછે શાચના કરે છે. વિષયરુપ મધને અમૃત ગણીને પીવાની ઇચ્છા કરે છે. પરદ્રવ્ય અને પરસ્ત્રીને માટે લાલસા ધરે છે, પણ જ્યારે મધના માલીક મધમાખ આવીને ડંખ મારે છે ત્યારે જે શોાક કલેશ ભાગવે છે, તેથી ચેતીને પણ અવિદ્યાની ખાઇમાંથી નિકળી, વિદ્યાને શાધતા નથી. કદાચ તે ઘી અથવા તા

286

મધના કુપ્પા લઇ શકે છે તાપણ તે તેના હાથમાં રહેતા નથી, બીજો તેની પાસથી ખુંચવી લે છે, ખીજા પાસેથી ત્રીજો. એમ ઉત્તરા-ત્તર એક હાથમાંથી બીજા હાથમાં ધન અને સ્ત્રી ચાલ્યાં જાય છે. તે સુખે કાેઇ દહાડા પણ તેના ઉપલાેગ કરી શકતા નથી. આ જીવ ઘ-ડીમાં ઇંદ્રસદન ને ઘડીમાં ચમસદન જેવા ઘરમાં ગાળકાના કાલા કાલા ખાલાથી અને સ્ત્રીઓનાં લટકાંથી માહ પામી પુનઃ પુનઃ દાેડી દાેડીને ઉપાધિતું સેવન કરે છે. કાેઇવાર ત્યાં થતી રડાપીટથી અને શાેકજનક વૃત્તાંતથી તેને સંસાર અકારા થઇ પડે છે. પરંતુ તે નિત્યાનિત્ય વસ્તુના વિવેક કરવામાં અશકત હાવાથી પાછા ને પાછા આ ભવાટવીમાં ભટકવાને લલચાય છે. આમ ઉભય રીતે સંસાર માહુ ઉપજાવે છે. શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે:–आये दुःखं व्यये दुःखं चिगर्थाः कष्टसंश्रयाः ધન મેળવતી વેળા પણ દુ:ખ પડે છે અને જ્યારે ખર્ચ થાય છે ત્યારે પણ ખેદ થાય છે. એ રીતે સંસાર વગડામાં સુખ, દુઃખ, રાગ, દ્દેષ, લય, આશા, તૃષ્ણા, ઇર્ષા, અહંતા, પ્રમાદ, કોંધ, કામ, લાલ, માહ, મદ, મત્સર, આધિ, વ્યાધિ, ઉપાધિ વગેરે, જન્મથી તે જરા સુધી જીવને દુ:ખી કરે છે; અને માયાના કામળ હાથના આલિંગનથી હરખાઇ જઇ विવेક રહિત થઇને વિહાર વૈભવ ભાગ-વવાને આતુર થાય છે. વગડામાં કાઇ કાઇ સ્થળે સુખાશ્રમા (જ્ઞાની જનનાં ઘરા) છે, પણ તે દેખાવમાં સારાં નહિ હોવાથી ત્યાં આ જવરામને જવાની ઇચ્છા થતી નથી, પણ અહારથી હાળવાળા વિષયવિલાસના મેહેલા જોઇને તે તેમાં પ્રવેશ કરે છે, ને ત્યાંના निरंतरना था था थेઇ थेઇना શખ્દા, तेना કાનને ઘણા આનંદ આપ-નારા થઇ પડે છે, એટલે પછી તે ત્યાંજ વિશ્વામ કરીને પડયા પાથર્યો રહે છે. જ્યારે તેને માહ નિદ્રા વ્યાપે છે ત્યારે આ શેઇ થેઈકાર કરતી નાયકાએ તેને લૂટી લે છે અને નાગા ઉઘાડા કરીને કાેંઇ ખાઇમાં ફેંકી દે છે, ત્યારે એ જીવરામ, એા ઇશ્વર! હે ઇશ! એા! તું તાર, તું કાઢ, એમ ખૂમા પાર્ક છે. એ વગડામાં ફરતાં તે રાગાદિક ગુફાઓમાં જઈ પડે છે, ત્યારે પછી તે પૂર્વનાં દેખાતાં ઝુંપડાઓમાં શું હતું ? તે જેવાની ઇચ્છા કરે છે, પણ હવે તે અશક્ત થઇ પહેલા હાવાથી શાક કરતા, રહતા, કકળતા, માહ

માયાના તિરસ્કાર કરતા, ઘડિમાં સંકલ્પ વિકલ્પ કરતા, આ મારું, આ મારું, એમ ખૂમા પાડતા ટળવળે છે, અને તેવામાં વિકાળ યમપાશને આધીન થઇ જાય છે.

ગ્યા વગડા (સંસાર)માં કાેઇ જીવ યુષ્યદાન ઇત્યાદિ કરીને ભટકતા પ્રાણીઓને આશ્રય આપે છે, તે મૃત્યુ પછી સ્વર્ગાદિક લાકમાં જાય છે, પરંતુ કાઇ પણ પાછું સ્વધામમાં આવતું નથી; કેમ કે યુષ્ય પૂળા લાગવ્યા પછી સ્વર્ગમાંથી પાછા આ પૃથ્વી ઉપર અવતાર ધરે છે અને વગડામાં જ અટવાય છે. આ વગડાથી નિકળવાના સૌથી શ્રેષ્ઠ માર્ગ એ જ છે કે આત્મ શાધન કરી પર-**પ્રદ્યાની** સાથે સ્વાત્મ સ્વરુપાનું અનુસંધાન કરવું. એ માટે એક લક્ષી થઇને સર્વ માયા મમતાના ત્યાગ કરવા. ળહુ વાર એમ અને છે કે, મનુષ્ય પાતાનાં મૂળ કર્તવ્યને ભૂલી જઇને ડાળાં પાંખ-ડાંને વળગે છે. તેથી તે સુખ પામે છે ખરા, પણ તે નિરંતરના સુખના અલૌકિક લહાવા લઇ શકતા નથી. જવ સર્ગાનનિવૃત્તિ ઉપર ઝીતિ રાખ્યા વિના, અજ્ઞાન અને વિકળ સ્થિતિના દ્રોહ કર્યા વિના, દેહનાં સમ્બન્ધના ત્યાર્ગ કર્યાવના, અનિત્ય કર્મના ત્યારા કર્યાવના, સુખના વિચાર કીધા વિના, ઉન્નત ભાવનાઓને જન્મ આપ્યા વિના, અને निજ સ્વરુપના અનુભવ લીધા વિના નિજાનંદના લાકતા થઇ શકતા નથી. આ લોકતાં થવા માટે આ અરણ્યરવધી સંસારમાં મિથ્યા-યુદ્ધિ આણ્વી જોઇએ. પાતાની ઇચ્છાનુસાર સત્ય તથા દઢ વત પાળીને तत्त्व न्याय असंग विचाखाथी જ, સत्य ने नित्य पहार्थ પ્રાપ્ત થાય છે. સંસારમાં સર્વથી માેટું દુઃખ અહંતાનું છે, ને એને લીધે જ મનુષ્ય ભ્રષ્ટ થઇને સંસારમાં ભટકયા કરે છે. આ જગત્ જો કે આપણી નજરમાં પ્રત્યક્ષ જણાય છે, અને આપણે તેમાં વ્યવહાર પણ કરીએ છીએ, તાપણ વાસ્તવિક જેતાં એ સ્વમ-વત મિશ્યા છે. જેમ જાગત શૈયા પછી સ્વપ્તમાં જોયેલી વસ્તુ જણાતી નથી, તેમ ખાધ થયા પછી તે અસત્ય જણાતું નથી. વ્યવહાર, સ્ત્રી, પુત્ર, સુવર્ણ, એમાં તું કંઇ જ સત્ય નથી, પણ સત્ય એક પુરુષ (પરમાત્મા) છે. જાગ્રત, સ્વપ્ત અને સુષુપ્તિ, એ त्रह्में हशा वास्तविक विचारे सत्य नथी. ते त्रह्म गुलुने थे।के.

અને માયાને માંહે જણાય છે, એ ત્રણે દશાના સાક્ષા પરમાત્મા જ સત્ય છે. જગત્ કંઇ જ નથી. તે માટીના ઘડા જેવું છે, સુવર્ણની વિંદી જેવું છે, જળના પરપાટા જેવું અને વહાણમાં ખેઠેલા મનુષ્યને સર્વે ચીજ ક્રતી જણાય છે તેના જેવું છે. ખરા વિચાર કરતાં ઘડા એ માટી છે ને વિંદી એ સુવર્ણ છે, તે કાઇ ખીજી વસ્તુ નથી. જળના પરપાટા ક્રૂટતાં વાર લાગતી નથી અને વહાણ ક્રે છે, પણ પૃથ્વી ક્ર્રતી નથી. તેમ જ મૂળ વસ્તુમાં આ જગત્ કંઇ જ નથી; માટે પરણદ્દાને જાણવાથી મનુષ્ય સહજમાં લવાટવીને એાળંગે છે.

આ ઉપરથી તારે સમજવું કે, પ્રારુષ્ધ યાંગે આ સર્વે આવી મળ્યું છે, પણ એ સર્વેમાં માહ ન પામતાં સત્યનું શાધન કરવાને મથવું જોઇએ ને વિરક્ત થઇને ખ્રહ્મજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી, પરમાત્માના પરમ પદને પહોંચવું જોઇએ. એ પરમ પદને કેમ પહોંચવું ? તે માટે એક કથા કહું છું તે લક્ષમાં લે ને તેના ઉપર નિષ્ઠા કર. 'તત્ત્વચિન્તામણું"માં એક વિરક્તની કથા આ પ્રમાણે છે.

વિરક્તનું ઉપાખ્યાન.

વિરક્ત એટલે સંસારના વિષય-ઇન્દ્રિયાના વિષયાને વિષે આસક્તિ-પ્રીતિ રહિત જે હાય તે મનુષ્ય. એને અરક્ત પણ કહી શકાય. અરક્ત એટલે પણ વિષયાને વિષે રાગ (આસક્તિ-પ્રીતિ) વગરના. એવા અરક્ત નામના કાઇએક પુરુષ એક નગરમાં વસતા હતા. તે ઘણા સુશીલ અને કુટું ખવત્સલ હતા. તેનું કુટું ખઘણું આહેલું, અને રળનાર પાતે એકલા જ હતા તેથી તે ઘણા કંગાળ અવસ્થામાં આવી પડયો. એક તરફથી એના મનમાં દ્રવ્ય સંપાદન માટે નાના પ્રકારના તર્ક વિતર્કો થતા હતા, અને બીજી તરફથી તેના કુટું ખના ભૂખ ભૂખ, અને ખાઉં ખાઉના દયામણા પાકાર, તેના અંતઃકરણને ગભરાટમાં નાખી દેતા હતા. આ ઉપરથી તેણે ખિન્ન થઈને આખરે વનમાં નીકળી જવાના વિચાર કીધા. એક દિવસે માટે પરાહિયે તે ઉઠયો, ને સ્ત્રી પુત્રને જણાવ્યા વગર ઘરમાંથી ચાલી ત્રણેક ગાઉપર ગયા એટલે પ્રાતઃકાળ થયા, ને ઉદય પામતા સૂર્યનારાયણનાં દર્શન થયાં. તે પછી કેટલેક દ્વર તેને ઝાડોના જથા દેખાવા લાગ્યા. એ એક સુંદર વન હતું. તેમાં અરક્ત

પેઠાે. તે વનમાં નાના પ્રકારનાં કાેમળ અને પ્રપુક્ષિત વૃક્ષા તથા તેઓને આવેલાં અનેક પ્રકારની સુગંધીથી મઘમઘી રહેલાં પુષ્પા તથા हणा, तेम क तें की। पर धानने दुर्ध ઉपलवे कोवा मधुर शण्डनां ગાયના ગાઇ રહેલાં કાેકિલા, પાયટ, માર આદિ પક્ષીએ છેઠાં હતાં. તે વનનું સાન્દર્ય નિહાળીને તેનું દરિદ્રતાના કલેશથી અકળાઇ रहें सन णह विश्रान्ति पाम्युं. या सद्यणी वननी शाला निर-ખતા નિરખતા તે આગળ વધ્યા. થાઉક દ્વર ગયા એટલે એક નદી આવી. તે, તે નદીને ઉતરતા હતા, તેવામાં તેની નજર સામેના તટપર આવેલી ઝાડાની સુઘટ ઘટાવાળી જગા તરફ ગઇ. દ્વરથી જ એ જગા ઘણી મનાહર લાગવાથી તેણે ત્યાં જવાના નિશ્ચય કીધા. પછી તે નદી ઉતરીને પેલી જગ્યામાં દાખલ થયા તા તેને તે સ્થળ કાેઇ મહાત્મા પુરુષના આશ્રમ હાેય એમ લાગ્યું. અરકત ડરતા ડરતા જરાક આગળ વધ્યા, પણ અંદર કાઇ પણ મનુષ્ય તેના જોવામાં આવ્યું નહિઃ માત્ર એક સૂની પર્ણકુટી હતી. અરક્ત તેથી નિરાશ થઇ અચંબા પામીને આમતેમ જેવા લાગ્યા, પણ કાઇ દેખાયું નહિ, ત્યારે તે પર્ણુકુટીના આંગણાપરના અશાકવૃક્ષની છાયા નિચે ખેઠા. ખેઠા ખેઠા ચારેકાર દૃષ્ટિ ફેરવી આશ્રમની શાલા નિરખે છે એટલામાં રસ્તા તરફથી કાઇ આવતું હાય તેમ લાગ્યું. તે અરકતે નિર્ભયતાથી આશ્રમમાં આવતા તે મહાપવિત્ર અને તેજસ્વી પુરુ-ષનાં દર્શન કીધાં. તેણે એક હાથમાં કમંડલુ ધારણ કીધું હતું, ખીજ હાથમાં વનપ્ળાની ઝાળી ધરી હતી, ખગલમાં મૃગચર્મ લેરવ્યું હતું, માથે જટાજાટ હતા ને કમરે વલ્કલ પહેરેલું હતું. આવા પવિત્ર વેશ જોઇ અરકતે ઉભા થઇ, હાથ જોડી દંડવન્નમસ્કાર કીધા. તે પછી મહાત્માં પર્ણકુટીમાં જઇ મુગચર્મ ળિછાવી તેપર ળેઠા, अने अरक्तने आशीर्वांद्र हर्छ पाता सामे भेसवानी संज्ञा हरी. પૂછી ઝાળીમાંથી પાકાં સ્વાદિષ્ઠ ફળા ને કમંડલુમાંનું શીતળ જળ અરક્તને આપ્યાં, તે અરકતે પ્રસન્ન થઇને ખાધાં ને જળ પીધું. તે પછી તે શાંત અંતઃકરણે તે મહાત્માના સામે હાથ જોડીને ખેઠેા એ સમયે તે મહાત્માએ તેના સઘળા વૃત્તાંત જાણવાની ઇચ્છા દર્શાવી ત્યારે અરકતે પાતાના વૈરાગ્યનું કારણ કહી અતાવ્યું, તે

ઉપરથી એ મહાત્માએ જાણ્યું કે, આ જીવ દરિદ્રતાના દુઃખથી નાશીને દ્રવ્યને અર્થે ખહાર નિકળી આવ્યા છે. વળી અરક્તે વિનતિ પણ પુષ્કળ કીધી કે, "મહારાજ! આપ સર્વત્ર છા, તેથી મારા દ્ર:ખના નાશના કાઇ સન્માર્ગ દર્શાવા." તે મહાત્માને ખહુ કરુણા આવવાથી તેને તુરત જ એક સુગમ માર્ગ ખતાવી દીધા. એક તલ-वार अने क्रेंड डेाहाणी तेना ढांथमां आपी, ते मढात्मा णेाल्या, " અલ્યા અરક્ત! આ ખંને શસ તું લે, અને આ આશ્રમથી ઉત્તર 'દિશાએ ખરાખર પચ્ચીસ કદમ દ્વર જા. છેલ્લું પગલું પહે ત્યાં ખાદવા માંડજે. ખાદતાં તને કંઇ કાતુક અથવા ચમત્કાર જણાય તા તેથી ભય પામતા નહિ, પણ આરંભેલું કાર્ય પૂર્ણ કરજે. ખાદતાં ખાદતાં થાડીવારે એક એારડી દૃષ્ટિગાચર થશે, પણ ત્યાં આગળ તું વિરામ ન પામતાં તે એારડીને પહું ખાદી નાંખી આગળ ખાદ્યો જજે. વિશેષ ખાદશે ત્યારે એક ખીજી એારડી આવશે; તેને પણ ખાદી આગળ ત્રીજી, ચાથી, પાંચમી, એ રીતે પાંચ એારડીએા આવશે. પણ તે સઘળી ખાદી નાંખજે. તે પાંચ એારડીએા ખાદાઇ ગયા પછી છઠ્ઠી ચોારડી આવશે, જેમાં નિધિ ચેટલે મહાદ્રવ્યના ભંડાર લરેલા છે તે તને પ્રાપ્ત થશે અને તેથી તારાં સર્વ દુ:ખાના નાશ થશે."

તે પછી અરકત તે બંને હિથિયાર ખભે ભેરવી, મહાત્માને નમસ્કાર કરી તે આશ્રમમાંથી બહાર નિકળ્યા. આશ્રમમાંથી બહાર નિકળ્યા. આશ્રમમાંથી બહાર નિકળતાં જ તે જે પોતાનાં પગલાં ગણવા માંડ્યાં, ને તે ચાવીસ થયાં ત્યાંસુધી ચાલવું જરી રાખી પચ્ચીસમે પગલે તુરત અટકયા. પછી ક્ષણભરના પણ વિલંખ ન કરતાં તે જે ખડ્યને હેઠે મૂક્યું, ને કાદાળીવઢ જમીનપર ખાદવા માંડયું. પ્રથમ ઘા મારતાં જ તેને એક માટા ચમત્કાર દેખાયા. ઘા મારતાંની સાથે જ જમીનમાંથી ચાર અતિસ્વરુ પવાન્ સ્ત્રીઓ નિકળી આવી, અને તે નમન કરીને સામી આવી ઉભી રહી. તેઓને અરકતે પૂછ્યું: "તમે કાણ છાં?" એટલે તે નવયોવનાઓ ખાલી, "અમે બ્રાહ્મ- ણીઓ છીએ." તે સાંભળી અરકતે આશ્વર્ય સાથે પુનઃ પૂછ્યું કે, "તમે સૌ કયાં રહા છો?" એક ખાલી કે, "મહારાજ! હું અગ્નિસ્થાન પ્રત્યે રહું છું;" બીજ ખાલી, " હું હારમાં રહું છું;"

ત્રીજએ કહ્યું; "મારા નિવાસ ધર્મશાળામાં છે;" ચાથીએ કહ્યું કે, " હું તો અંત:પુરને વિષે વસું છું. " એ સાંભળી તેઓને એક ળાં ખું ખેસવાની આજ્ઞા કરીને અરકતે કરી પાતાનું ખાદકામ જારી કરચું. ઘા મારતાં જ પુન: ખીજો ચમત્કાર દેખાયા. તુરત માટા ચાહાએ સરખા ચાર વીર પુરુષા નિકળી આવ્યા. તેઓને પૂછતાં માલમ પડયું કે તેઓ ક્ષત્રિયા છે. પછી તેમનાં વસવાનાં સ્થાન માલન પડલું કે લેઓ ક્ષાંત્રવા છે. પછા તમના વસવાના સ્થાન પૂછતાં પહેલાએ જણાવ્યું કે, અગ્નિસ્થાનમાં, બીજાએ દ્વારમાં, ત્રીજાએ ધર્મશાળામાં, તે ચાથાએ અંત:પુરમાં પાતાનાં નિવાસ-સ્થાન બતાવ્યાં. અરકતે પુનઃ તેઓને પૂછ્યું કે ચાર સ્ત્રીએ કોની છે? ચારેએ કહ્યું કે "એ અમારી સ્ત્રીએ છે." એ સાંલળી અરકત વિચાર કરવા લાગ્યા કે, આ સ્ત્રીએ તો પ્રાહ્મણીએ છે, અને આ યુરુષા ક્ષત્રિય છે, તા એએ આ અચિના પતિ કયાંથી હશે? निश्शंड से पुरुषा लूढुं भासे छे, सने से मसीन निष्ठा (पापट्षि-निषयवां २७ ता पुरुषा क्यू जास छ, यन या मसान निष्ठा (पापहाध-विषयवां २७ ता) वाजा महा हुरायारी हंगा छे, ता भारे ये हुण्डोने छवता राणवा ये येग्य नथी, येभ वियारी तुरत डोधे सराधं, पेसा णड्गवंड ते यारेनां मस्तैंड ઉडावी हीघां. ते पुरुषाने सुया कि पेसी यारे खीया पासे क्ष्ठाने अरुतने डहेवा सागी है, यह या है सारा स्वामीयोने तमे भारी नांण्या ये शुं १ हिव यामे तेयानी पछवाडे सती थहशुं. "त्यारे ते हो ते मानी એક સી, જે ઘણી સ્વરુપવાન તથા શ્રેષ્ઠ ગુણવાળી હતી તેને રહેવા દઇને, ખાકીની ત્રણ સી તથા તે ચારે પુરુષાને, તે સીએાની મદદથી કાષ્ઠ એકઠાં કરી ખાળી મૂકયાં.

વળી તે પુરુષે, મહાત્માએ કરેલી આજ્ઞા પ્રમાણે પાછું ખાદવા માંડયું. ખાદતાં ખાદતાં આગળની ચાર કરતાં વધારે તેજવાળી ચાર સ્ત્રીઓ નિકળી આવી. તેને જોઇ આશ્ચર્ય પામી અરકતે પૃછ્યું, "તમે કેાણુ છા ?" ત્યારે તેઓએ જવાબ આપ્યા કે, "મહારાજ! અમે પ્રાહ્મણીઓ છીએ." અરકતે પ્રી પૃછ્યું, "તમે પરણી છા કે કુવારી છા ?" ત્યારે તે ચારે બાલી કે, "અમે તા બાલા છીએ, જે વિશુદ્ધ શ્રદ્ધાથી વરે તેને વરીએ." એ સાંભળી અરકતે તે ચારેને બહુ માન સાથે ત્યાં આવેલા એક વૃક્ષની છાયા નીચે બેસાડી,

અને આગળની ચાર સ્ત્રીઓમાંથી જે એકને જીવતી રાખી હતી, તેને આ ચારેની સેવામાં સાંપી દીધી. વળી પાછું પાતાનું કામ ચાલું કર્યું. ખાદતાં ખાદતાં પેલા દયાળુ મહાત્માએ કહેલી એક એારડી નિકળી. તેમાં જૂએ છે તેા સઘળે (લાલચના) શીશા જ ભરેલા હતા, પણ ગુરુ મહાત્માએ કહેલું હતું તેથી તેમાં માહ ન પામતાં તેને ખાદી નાંખી. વળી એક થીજ એારડી નિકળી, તેમાં સઘળું લાેહું જ (નઠારા કાર્યથી મળતું ધન-સ્ત્રી) ભરેલું હતું, તેમાં પણ લાલ ન કરતાં તે પણ ખાદી નાંખી. પછી ત્રીજ એારડી નિકળી, તેમાં સર્વ ત્રાંયુ (વારસાનું ધન) ભરેલું હતું, તેને પણ ખાદી નાંખી. પછી ચાથી આરડી નિકળી-તેમાં રુપું (ઉદ્યાગનું ધન) ભરેલું હતું, એને પણ કંઇ વિસાતમાં ન ગણતાં ગુરુવચનને વળગી રહીને ખાદી નાંખી, અને આગળ ખાદ્યા જ ગયા. એમ ખાદતાં ખાદતાં પાંચમી આરડી નિકળી. તેમાં મહાતેજસ્વી સુવર્ણ (શુષ્કન્નાન) ભરેલું હતું, તેનાથી પણ ન લાભાતાં તેને પણ ખાદી નાંખી, અને ગુરુની આજ્ઞા પ્રમાણે આગળ ખાદવા માંડયું. ખાદતાં ખાદતાં એક વિશાલ છઠ્ઠી એારડી દીડી. તેમાં અપાર હીરા, માણુક્ય માતી વગેરેના અમૂલ્ય નિધિ (સત્યજ્ઞાન) દીઠા. આ અપાર દ્રવ્ય-નિધિને લઇને અરકત પાતાની પાંચે સ્ત્રીએા સહિત સ્વસ્થાને ગયા, ને ત્યાં અનંતકાળપર્યંત તે કામિનીએ! સંગે સત્વ રાજ્યવૈભવ લાેગ-વતા આનંદ કરવા લાગ્યા અને અંતકાળે પરમપદને પાસ્યા.

યગ્ન ! આ કથામાં તું સમજરા ? ન સમજરા હાલ તા સાંભળ. આત્મરુષ-સત્યનાનરુષ-ધન વગર, પાતાના ઘરમાં-સંસા-રમાં-ગરીખ-દુ:ખી, અરકત એટલે વિરક્ત-વૈરાગ્યવાન એક જવ-યુરુષ છે. તે એક દિવસે ગુરુના આશ્રમરુષ વનમાં ગયા. તાં દયાળુ મહાત્મારુષ સદ્દગુરુ મળ્યા. તેમને પ્રાર્થના કરી કે, "હે પ્રભુ! હું આ સંસારતાપરુષી દાવાનલની જવાલાઓથી ખહુ જ પીડાલ છું, તેને પ્રદ્માનન્દ રસથી ભરેલાં, પવિત્ર, ઠંડાં, યાગ્ય અને મનને શાંત પમાડનારાં વચના સંભળાવા. મારે આત્મરુષ ધનની ઇચ્છા છે, અને તે (દ્રવ્ય) વગર હું ખહુ ગરીખ છું. તે આપવા માટે તમે કૃપા કરા. હું આ સંસારરુષી ભરંકર સમુદ્રને શી રીતે

તરી શકું, મારી ઉત્તમ ગતિ કેમ થાય? અને સદ્દગતિના ઉપાય શો છે? તે સંબંધે હું કશું જાણતા નથી, તેથી કૃપા કરી મારું રક્ષણ કરા." તેનાં આવાં કરુણાજનક વચન સાંભળી ગુરુએ દયા કરીને તેને વિવેકરુત્પ ખડ્ગ અને વૈરાગ્યરુત્પ કાદાળી નામનાં બે હિથિયાર આપ્યાં. તે લઇને પચ્ચીસ ડગલાં જવાનું કહ્યું. એ પગલાં તે પ્રકૃતિરુત્પ ગુણા સમજવાઃ ચાવીશ પ્રકૃતિરુત્પ ડગલાં અને પચ્ચીન સમી ખાદવાની જગા. તેમાં ખાદવું શું ? શરીર. શરીર એ શું છે ? હું કાણ છું ? કર્તા કાણ છે ? હું કચાથી આવ્યા છું ? તેના વિચાર કરવા તે; અથવા અહંકાર ને દ્વેષદૃષ્ટ દ્વર કરવી, એને પણ ખાદવું ગણી શકાય. એ શરીરને ખાદવા માંડતાં જ, શરીર એ શું છે ? આત્મા એ શું છે ? એવા વિચાર કરતાં જ, સત્ત્વગુણની કાર્યવૃત્તિ-એમરુત્પ ચાર સ્ત્રીએમ નિકળી, તેમાં:—

૧ લી. રતિ–લજ્જા. એ અગ્નિના સ્થાનમાં એટલે ચક્ષુમાં રહે છે.

ર જી. દયા-એ દ્વારમાં એટલે મુખમાં રહે છે.

3 છ. કીર્ત્તિ-એ ધર્મશાળામાં એટલે પ્રાથમાં રહે છે.

૪ થી. ધૃતિ-એ અંત:પુરમાં એટલે અંત:કરણમાં રહે છે.

પછી આગળ અન્નમયકાશમાં ખાદવા માંડયું એટલે શરી-રમાં વિચારે છે, ત્યારે ચાર પુરુષા નિકળી આવ્યા.

વ લાે. કામ-જે અગ્નિસ્થાનમાં રહે છે. એની સ્ત્રી રતિ-લજ્જા.

ર જો. ક્રોધ-જે દ્રારમાં રહે છે. એની સ્ત્રી દયા.

3 જો. લાલ-જે પ્રાણમાં રહે છે, એની સ્ત્રી કીર્ત્તિ.

૪ શા. માહ-જે અંતઃકરણમાં રહે છે. એની સ્ત્રી ધૃતિ-પણ જયાં કામ ત્યાં લજ્જા નહિ, કોધ ત્યાં દયા નહિ, લાભ ત્યાં કીત્તિ નહિ ને માહ ત્યાં ધૈર્ય નહિ, તેથી તેઓના નાશ કરવા અવશ્યના છે.

यारे स्त्रीं सत्त्वगुण्वाणीं छे। वाथी प्राह्मणीं छे, तेने रलेगुण्वाणा क्षत्रिंगा ले। गवे, ये यन्याय लाणींने अम क्षेपादि यारे क्षित्रिंगाने भारता ने ये ज प्रमाणे मुमुक्षु आम क्षेपादिने भारवा ये तेनुं क्रतिव्यक्षमें यथात् साधन छे. ये प्राह्मणींया (सात्त्वकृतिया) ने क्षत्रिया (राजस वृत्तिवाणा) ले। गवे निर्ध येटला भारे तेने भारीने जाणवा मांड्या, त्यारे सल्ला, हया याने क्षित्रें, यो स्त्रीया सती थवा तत्पर थहा, तेथी तेथाने पण् ये यारे

પુરુષા સાથે ખાળી મુકી, પણ ધીરજ નામની સ્ત્રીને માત્ર રાખી; કારણ કે મુમુક્ષુએ પરમતત્ત્વને જાણવા માટે ધીરજને સદા જ સાથે રાખવી જોઇએ. મુમુક્ષુને લજ્જા, દયા ને કીર્ત્તિ પ્રાપ્ત કરવામાં પર-ધ્રદ્માનું જ્ઞાન સંપાદનના અધિકારખાધક છે.

પ્રીને ખાદતાં એટલે શરીરમાં પુન: શાધતાં-વિચાર કરતાં,

થીજીવાર ચાર સ્ત્રીએા નીકળી આવે છે-તેમા<u>ં</u>

૧ લી. મૈત્રી-સર્વ જોડે સરખાપણું (મૈત્રીભાવ રાખવામાં ).

ર છ. મુદિતા-ઉત્કૃષ્ટને જોઈને ખુશી થવું.

૩ છ. કરુણા–દીન ઉપર કૃપા કરવી.

૪ થી. ઉપેક્ષા-છાડી દીધેલી વસ્તુનું પ્રરીને ચિન્તન નહિ કરવું.

અને પાંચમી પેલી ચારમાંથી રાખેલી ઘેંઘ સ્ત્રી, પ્રારુખ્ધરુપી કર્મને વશ થઇને આ ચારેની સેવામાં રહી અર્થાત્ સુમુક્ષુને ઉપલી ચારે વસ્તુના ઉપલાગ કરતાં ધીરજના ખપ પહેજ.

હવે લજ્જા, દયા અને કીર્ત્તા, એ, મુમુક્ષને છાંડી દેવા જેવી આટલા માટે કરાવી છે કે, કુખ્જાએ લજ્જા છાંડી તા શરીરે રાગ-રહિત થઇ સુંદર ખની, પદ્રરાણી થઇ અને શ્રીહરિની માનિતી થઇ પડી, અને ગાપીઓ લજ્જામાં રહી તા પરમાત્માના વિરહથી દુ:ખી થઇ થઇને મરી ગઇ.

દયાને માટે સાંભળ: ભરતે મૃગલીપર દયા કરી તો તેમાં વાસના રહી જવાથી ત્રણે જન્મે મુક્તિ મેળવી શકયા. માટે સ્ત્રી, પુત્રો, શરીર કે ઇન્દ્રિયા વગેરે ઉપર દયા કરવા કરે તો, તે પુરુષ જન્મ મરણ લાગવ્યા જ કરે, માટે પ્રદ્ભાવિદ્યા સંપાદન કરવાવાળા જીવે આનું શું થશે ? એવી દયાથી સંસારમાં લપટાઇ રહેવું નહિ, પણ સમય મળ્યે તયાર થઈ જવું, તેથી દયા ત્યજી દેવી.

હવે કીર્ત્ત:-ખળી રાજાએ અત્યંત દાન કરવાથી અત્યંત કીર્તિ મેળવી, તા તેને લીધે આખરે નાગપાશથી અંધાનું પડ્યું હતું. એક-લશુંગી ઋષિને ગુિણકાઓએ આપેલાં મિષ્ટાન્નના સ્વાદના લાલ થયા હતા તેથી છેવટ કીર્ત્તિએ ગઈ. એવી રીતે લાલ ન રાખવા, પછી કીર્ત્તિ થાવ કે ન થાવ.\*

<sup>\*</sup> જીવતાં (પ્રાણ રહેતાં ) સુધી મનુષ્ય લાભ કરે છે, માટે જ્ આગળ પ્રાણમાં લાભ રહે છે, એમ કહ્યું છે.

હવે ધૈર્યતા:-એને તાે એના પતિ માહના ત્યાગ કરવા છતાં सभीप राभवी; अने सुण तथा हु: ण णन्ने वभते अने धारणु કરવી. દુઃખ પંડે ત્યારે એવી રીતે ધીરજ ધરવી કે, ભાર શા છે? આ हु: भ डंध निरंतर यादावानुं नथी. येने। पणु यंत यावशे क यने हु: भने यंते सुभ थशे क, यने सुभमां पणु येवी रीते જ ધીરજ રાખીને રહેવું, પણ સુખને લીધે છકી કે ઉન્મત્ત થઇ જહું નહિ. ધીરંજથી વિચાર કરવા કે, આ સુખ કંઇ નિરંતર પહેાંચશે નહિ, પણ તેને અંતે પાછું દુઃખ જ છે. ફરીને ઉત્પન્ન થયેલી (વિચાર કરતાં જણાયલી) મૈત્ર્યાદિ ચાર

સ્ત્રીઓને સ્ત્રલ્પ વાર અંગીકાર કરવાનાં સળળ કારણાં છે, તે આ છે.

મેત્રી-મનુષ્ય સાથે નહિ પણ હિર સાથે સ્નેહ કરવા માટે કામની છે.

મુદિતા-પ્રભુની મૂર્ત્તિનું દર્શન કરી, આનંદ પામવામાં અવશ્યનીછે. કરાણા-ઇશ્વરને કરુણામય હૃદયથી ૄૅગદ્દગદિત કંઠે આરાધવામાં ઉપયાગી છે.

ઉપેક્ષા–મળત્યાગ કર્યા પછી, પાછું તે તરફ નેવાની સ્વાલાવિક રીતે કાઇને પણ ઇચ્છા થતી નથી; તેવી રીતે જેના-સંસારના-त्याग धीधा ते तर्इ इरी नजर पण धरवी निह, आ रीते तेने। **ઉપયોગ** કરવાના છે.

એ પ્રમાણે શરીર શાધ્યા પછી પાછું ખાદવા (વિચારવા) માંડતાં, જિજ્ઞાસુને 'પ્રથમ ઓરડી-અન્નમયકાશ દર્ષિએ પહે છે. પણ તેને મિથ્યા ચિન્તન કરી (જૂઠા જાણી) ખાદી નાંખવા જોઈએ. આ જીવ લાેક માને છે કે, હું પ્રાહ્મણ, હું ક્ષત્રિય, હું વેશ્ય, હું શૃદ્ર, હું અમુક, એમ માનીને તેમાં જ બંધાઇ રહે છે, અને જે જે પદાર્થ દશ્ય (નજરે દેખાતું માત્ર) છે તે સર્વ જીંકું જ છે, એ જાણવા છતાં, એ દશ્ય પદાર્થના ધર્મોને ખુદ્ધિમાં આવવા દે છે, તે પરખ્રદ્ય જ્ઞાનમાં બાધ કરતા થઈ પડે છે, માટે એ દશ્ય પદાર્થા થ્યદ્ધાવેત્તાને ભ્રષ્ટ કરનારા જાણી ત્યજવા ચાેગ્ય**ુ**છે. ત્વચા, ચર્મ, માંસ, હાડકાં અને विष्ठाना समूहवाणा अन्नमय (हाश) हैह, नित्य ने શુદ્ધ આત્મા થવાને યાગ્ય નથી. દેહ અન્નથી ઉત્પન્ન થયા છે તેથી

અન્નમય કાશ છે, પણ અસત્ય છે, તેથી તેમાં પ્રીતિ કરવી ચાચ્ય નથી. એ દેહ જન્મની પૂર્વે નહાતા, ને જન્મ પછી રહેવાના નથી. પણ આત્મા તા નિત્ય ને સત્ય છે. આત્મા એ દેહ નથી, પણ દેહના નિયંતા છે: દેહના, તેના ધર્મ કર્મના તથા અવસ્થાના સાક્ષી છે. તે દેહથી વિલક્ષણ છે, તેથી શુદ્ધ ચિત્તવાળાએ દેહાલિમાન ત્યજી દેવું.

णील नेशर्डी प्राण्मयहाश छे. ते प्राण् पण् परप्रधाश हिवाथी अनित्य छे. पण् मे इंध आत्मा नथी अर्थात् मे द्रव्य (यैतन्य) नथी, पण् जड पहार्थरूप छे, हेम हे अधमां हांध पाधर्डी वर्ध जय ते। मे ते ये। रने पडडते। नथी. वणी पुरुषे आण् मार्थी, ते आण् जेम पेदा मारनार पुरुषना दक्ष प्रभाणे वेगथी याद्धं जय छे, पण् इंध ते स्वतंत्र नथी; अने ते पुरुष पण् इंध आण् सार्थ जतो। नथी; तेम प्राण् पण् आण्वत् छेः स्वतंत्र नथी. मे प्राण्ने प्रथ पेत्र पण् अप्याने प्रथ पण् करे। येत्र प्राण्ने प्रथ पण् करे। मे प्राण्ने प्रथ पण् जावतं वर्गे पण् जावतं वर्गे में प्रथ पण् करे। के, अने प्राण्ना धर्म (क्ष्म, तरस, जनं आवनं वर्गे रे) आत्माने वज्ञता नथी. अन्नादम्यंतरं प्राणाः प्राणादम्यंतरं मनः ॥ भेवी रीते अन्नभयहाशमां प्राण्-भयहाश छे. ते सत्य हशेहे नहि १ भेवे। वियार पण्ड डाढी नां भवे।.

णीळ चेनिडी णेही नाणतां (प्राणुसय डेश ल्हें। लाणुतां) त्रीळ चेनिडी निडणी, ते सने भय डेश छे. निद्रामां प्राणु साथे सनने संअंध नथी तथी मन स्वतंत्र छे. शंडा थशे डे शं मन चे च्यात्मा हशे ? पणु विचार डरतां लणाशे डे, मन चे च्यातः डरणुनी संडल्पविडल्पात्मड चेड वृत्ति ल छे, पणु चे च्यात्मा नथी; अने चे च्यात्मा नथी तथी चिनत्य छे. मन णहु ल चंचण तथा लन्मम-रणुना अंधनमां नांणनारुं छे, चेम विचारी ने ते चेन्रिडीने जेही नांणी सुमुक्ष छवे मनने मारचुं लेहिचे. चे मन चिवारी ने ते चेन्रिडीने जेही नांणी सुमुक्ष छवे मनने मारचुं लेहिचे. चे मन चिवारी हारणु छे; तथी चे मनने नाश थाय तो सर्व प्रपंचना नाश थशे. चे ल मन हेहाहि विषय प्रति छवने हारवे छे, तथी चे मनोमय डेशने पणु लूहा लाणुने.

ચાથી આરહી વિજ્ઞાનમયકાશ છે. એ કાશ ખુદ્ધિ, વૃત્તિઓ અને જ્ઞાનેંદ્રિયા મળીને બનેલા છે. એ કાશ હું કર્તા ભાકતા છું એમ માને છે. ખુદ્ધિ કર્તા છે, ને મન કર્મ છે. ખુદ્ધિ મનને પ્રેરે છે, ને તે વિજ્ઞાનમયની અંદર છે, તેથી શું એ આત્મા હશે? એમ

શંકા થશે. પણ બુદ્ધિ પણ પરિણામી હાવાથી મિથ્યા છે, ને એ पण आत्मा नथी, तेथी मात्र ते सहाय तरी है रहे, पण स्वतंत्र રહેવી ન જોઇએ. પરમાત્માના સમીપપણાંને લીધે એ વિજ્ઞાનમયકાશ ખહુ પ્રકાશવાળા છે, અને તેથી જ આત્માને ઉપાધિરુપ છે, જે ઉપાધિથી જવ 'હું, હું' તું અભિમાન ધર્યા કરે છે, ને જન્મ મરણ સેવે છે. વિજ્ઞાનમયકાશને જાગત સ્વપ્તાદિ અવસ્થા, સુખ દુ:ખના લાગ, દેહાદિમાં રહેલા આશ્રમ, ધર્મ, કર્મ તથા ગુણા એ મારા છે એલું નિરંતર અભિમાન રહેવાથી, ને તેમાં પાતાનું એકત્વ માનવાથી, પાતે પરિચ્છેદ પામી, સ્વરુપે સર્વાત્મક છતાં પણ, માટી ને ઘડાની પેઠે, પાતે પાતાને જુદા જુએ છે, તેના સાક્ષ સંભવે જ નહિ. એ કાેશ વિકારી, જડ, હશ્ય, પરિચ્છિત્ર ને વ્ય-ભિચારી છે, તેથી સત્ય નથી, માટે એનાેએ ત્યાગ કરવાે.

પાંચમી એારડી આનંદમંચકારા છે. ચૈતન્ય (પ્રજ્ઞાન) અને આનંદરત્પ જ છે, પણ માત્ર વિકારા મળવાથી જ કાશ છે. એનું भरतं प्रियता छे, भेाह अने प्रभाह को छे कीनी पांण छे, आनं-

મસ્તક પ્રિયતા છે, માદ અને પ્રસાદ એ એ અના પાએ છે, આન-દબ્યપ્ટિ, ને અજ્ઞાન એ મળીને ધડ અને છે, ને શેષ પ્રદ્ધા રહ્યું તે પુચ્છ છે. એ પણ ઉપાધિ સહિત છે, પ્રકૃતિના વિકારસ્ત્રપ છે, કાર્યસ્ત્રપ છે, અને પુષ્ટ્યના વિકારને આધીન છે, તેથી સત્ય નથી. એ આનંદમયકાશના અથવા એ પંચકાશથી જૂદા, સ્વયં-પ્રકાશ, ત્રણે અવસ્થાના સાક્ષી, નિર્વિકાર અને સચ્ચિદાનંદસ્ત્રપ છે, તે પરમ નિધિ છે. પાંચે એારડી એાદી નાંખતાં, એટલે મિચ્ચા જાણતાં–છઠ્ઠી એારડી કહા, અથવા પાંચમી એારડી પછી જે શેષ– નિધિ રહ્યા તે–પરમ ધન છે, તે જ આત્મા છે–તે જ પરમાત્મા છે; તેના સંગ્રહ કરવા–તેને જાણવા એ જ મુખ્ય કર્તવ્ય છે.

अह्या सत्यं दे। इना सुमुक्षुलन! निर्विधारी! साधुपुरुष! अज्ञान अने विडण स्थितिना सर्व रीते त्याग इरी, निवृत्त थर्धने निवृत्तिमां परायण रहे छे, ते ल परमपद्दने पामवाने पात्र हरे छे. आ ससार मिथ्या छे अने तेमां अंतः इरण शुद्ध इरवाने तप ओ श्रेष्ठ साधन छे, महात्मा पुरुषनुं सेवन ओ मेश्यहार छे, समृद्धिने शांतवृत्ति ओ सुणस्थान छे, शरीरशोधन ओ शुद्धतानुं કારણ છે તે પરખ્રદ્ધાનું જ્ઞાન એ અનંત સુખનું નિત્ય સ્થાન છે.

કર્મા કરવાં એથી કંઇ સુખ નથી, પણ અવિદ્યાના ત્યાગ કરી, કર્મને વृश કરી, દેહ ગંધન તાહી, આત્મામાં પ્રીતિ लेडीने રહે તે જ પ્રષ્ટ્રહાને પામ છે. આ લિંગ દેહના અલિમાને સાને ભૂલાવા ખવરાવ્યા છે. અને ખવરાવે છે. પણ મનુષ્ય વિવેકી બની क्रमें त्याग क्ररीने माथिक वस्तुने। मेाढ छोडे छे त्यारे प मेाक्षने પામે છે. આત્માને શાધવાનું ગાન કંઇ સર્વે શાસ્ત્ર ભણવાથી આવતું નથી, પણ શુદ્ધ ચિત્તવૃત્તિથી ને तत्त्ववस्तुने જાણવાથી આવે છે. તે અધિકાર પ્રાપ્ત કરવાર્થ-મનુષ્યે અધ્યાત્મન્નાના અધિ-કારી થવા માટે, કર્ત્તા ભાકતાપણાનું અભિમાન છાડી દેવું જોઇએ અને મહાત્માઓના સમાગમ કરીને સત્ય વસ્તુ શું છે? તે જાણવી જોઇએ. આ દેહ નાશવંત છે; માટે એનાપરની પ્રીતિ નકામી છે. આ જગત્ નાશવંત છે એના ઉપર માહ રાખવા, એ મૂર્ખતા છે. આ પુત્ર તારાં નથી, તારી સાથે આવ્યાં નથી ને તારી સાથે આવનારાંએ નથી, તે નાશવંત છે, તેમાં લાલસા ખાટી છે. જાણ કે પરણદ્દા એક જ છે, આત્મા એક જ છે, તે અદ્ભેત છે, નિત્ય છે, અજર અમર છે. જાંઘુ કે આત્મા ફેરપ્રાર રહિત છે, તે રાગદ્વેષ રાગ દુ:ખ રહિત છે. જાણ કે આત્મા ત્રણે ગુણાથી વિરક્ત છે. જાણ કે આત્મા સ્વચ્છ, શુદ્ધ, અચળ, અમર, અજન્મા અને અપરિચ્છિલ છે, અને તે આત્માને આ માચિક નાશવંત પદાર્થ સાથે કશા છ, અન ત આત્માન આ માાયક નાશવત પદાય સાથે કશી સંખંધ નથી. સંસારમાં રહ્યોથકા જે મનુષ્ય આવા વિચાર કરે છે, તે જ સત્ય પંથે ચઢે છે. સત્ય અને નિત્ય વસ્તુનું યથાર્થ જ્ઞાન ઇશ્વિરકૃપા અને ગુરુના પ્રસાદ વગર થતું નથી. શાધક પુરુષ જો છંદગીનું કર્તવ્ય, હેતુ અને કારણ યથાર્થ જાણે તો તે સુખને માર્ગે લયરહિત ચાલ્યા જશે; તે નિઃશંક સત્યાસત્યના વિચાર કરી શકશે; નીતિ અનીતિ યથાર્થ જાણી શકશે. પણ આ સર્વ માટે સૌથી વધારે અગત્યનું એ જ છે કે-જાણવું, વિચારવું, મનન કરવું. આટલું કરવાથી મનુષ્ય પાતાના ખરા સ્વરુપને જાણી ઊપાધિ-રહિત શક્તે પરમાસ્ત્ર પ્રસાથ મારાજ્ય શકો રહિત થઇને પરપ્રદ્વારવય થશે.

હે વિશાળ! તે મહાત્મા આટલું કહીને તુરત અટક્યા, સમાધિ ચઢાવીને પ્રત્યકતત્ત્વનું ધ્યાન કરવા લાગ્યા; અને હું તેમને પ્રણામ કરીને મારા આશ્રમ પ્રત્યે આવ્યા.



## ચતુર્થ ભિન્દુ. કર્ત્તવ્ય.

स्ववर्णाश्रमधर्मेण तपसा हरितोपणात्। साधनं प्रभवेत्पुसां वैराग्यादिचतुष्ठयम्॥ कोहं कथामिदं जातं कोवे कर्ताऽस्य विद्यते। उपादानं किमस्तीह विचारः सोयमीद्दशः॥ अनेनेव प्रकारेण द्यत्तिंत्रह्मात्मिका भवेत्। उदेति शुद्धचित्तानां द्यतिज्ञानं ततः परम्॥

अपराक्षानुभृति.

અર્થ-સ્વવર્ણાશ્રમ ધર્મથી, તપથી, હરિને સંતોષવાથી, વૈરાગ્યાદિ સાધનચતુ-ષ્ટયની પ્રાપ્તિ પુરુષને થાય છે. હું કાેણ્ ? આ જગત્ કેમ ઉત્પન્ન થયું ? આના કર્તા કોાણ્ છે ? આ જગનનું ઉપાદાન કારણ શું ? આવા જે વિચાર તે જ્ઞાનનું સાધન છે. શુદ્ધ ચિત્તવાળાને આ પ્રકારેજ વિચાર કર્યાથી બ્રહ્માકારવૃત્તિ ઉદય પામે છે અને તે ઉદય પામ્યા પછી વૃત્તિ સ્થિર થાય છે.

અફુ ચૂંચલ વિશાલકેતુને કહે છે:-ચાર્ચ દિવસે હું મારાં નિત્યનિય-દેશા હતું, ચેરા માદ આહ્નિકથી પરવારી, ચાંગેશ્વર પાસે જવા તત્પર થયો. તેમના ત્રણ દિવસના સદુપદેશથી મારું મન બહુ ખીલી રહ્યું હતું, અને મેં જાણે ઘણાકાળના જ્ઞાનાનુભવ સિદ્ધ કરચો હાય એવું મને ભાસતું હતું. આગલે દિવસે તેમણે મારી આગળ ભવા-ટવીતું અને શરીર શોધવાનું સંપૂર્ણ વર્ણન કર્યું હતું, તેથી મારા મનમાં હું ખરેખર સમજવા લાગ્યા હતા કે, 'આ સંસાર કેવળ દ્યાર વગડા સમાન છે; અને તેમાં પ્રવૃત્ત થયેલા જવા તેના ખરા મમે ન સમજતાં, તેમાંનાં ક્ષણિક, દુ:ખદ, નરકમાં પાડનારાં

વિષય મુખની આશામાં નિરંતર અટણ કરી રહ્યા છે, અને એનું પરિણામ તા માત્ર દુ:ખજ છે, તા કરવું શું ? સંસારમાં શું કરવું ? તેનું મનન કરતા હું જે વેળા તે ચાેગે ધરની સન્નિધિમાં ગયા, અને દંડવલમસ્કાર કરીને તેમના સન્મુખ ખેઠા, એટલે તુરત વગર પૃછ્યાં જ તેમણે મને આશીશ દર્છ, પાતાની અમૃતરુપવાણી વર્ષા-વવા માંડી.

તે દિવ્ય મૂર્ત્તિએ કહ્યું:-સાધુ, તારી મનન કરવાની ટેવ મને સાનંદ સંતાષ આપે છે. મનુષ્ય જન્મ ધારણ કરીને, પ્રાણીએ પાતાનું કર્તવ્ય અવશ્ય જાણું જોઇએ. મનુષ્ય દેહની મહત્તા, તેની श्रेष्ठता, तेनी येाज्यता से विषे में तने पूर्वे क्यावेद्धं क छे, तेथी भनुष्यं जो आ हें धारण इरी पातानुं इत्तिव्य समले नि ते। પછી ખરેખર તે અપાત્ર કરે છે, તે પાતાના અલભ્ય લાભ પાણીને सूझे शुभावी हे छे, अने तेने भाटे तेने अनेड जन्ममां विभासण् કરવી પડે છે. આ મતુષ્યદેહનું સાર્થક-કર્તવ્યકર્મ સત્ય તાે એ જ છે કે, જે જાણવા અર્થે એ દેહ મનુષ્યને મળ્યા છે તેનું સત્યસ્વરવય જાણી ચિત્તની શુદ્ધિ કર્વી. એ જાણવું તે પરમાત્મા સ્વસ્વય છે. એ મુખ્ય કર્તવ્ય સિદ્ધ કરવાનાં સાધનભૂત કર્તવ્યા ખીજાં ઘણાં છે, તાપણ તેઓમાંનાં લાભકારી મુખ્ય મુખ્ય સાધના હું તને સંભળાલું છું.

તાપણ તઆમાના લાભકારા મુખ્ય અને કર્વ કર્તવ્યાના લાભકારા મુખ્ય કર્તવ્યાના સર્વ કર્તવ્યાને દર્શાવનારું મુખ્ય કર્તવ્યાના છે કે, જગતમાં આવી મનુષ્ય દેહ ધરીને જવે નિરંતર જાયત રહેવું એના અર્થ તું એમ ન સમજતો કે, મનુષ્ય પ્રાણીયા જ પણ આની અર્થ એવા છે કે, મનુષ્યે નિરંતર જાયત એટલે સાવધ કહેવું. 'હું કેલા છું ? કયાંથી આવ્યો છું ? શા અર્થ આવ્યો છું ? વર્ષોના આપી, આપી, પ્રાથમ તથા તે પ્રશ્નાના પ્રાથમ માત્રાના મન્યાં विचार अरनार तथा ते अश्लोना अत्युत्तर पाताना भनने स्था तेतुं समाधान हरीने ते प्रमाणे येतते। रहेनार मनुष्य, कार्या, સાવધ કહેવાય છે. આ જગતમાં સ્વાર્થ અને પરમાર્થ એવા માર્ગ છે, તેમાં સ્વાર્થ એ મનુષ્ય પાણી સાથે પ્રથમ જ સંબંધ ભાંધે છે, અને તેમાં પ્રવીણુ થવાથી પુરુષ પાતાનાં ભરણપાષણાદિ

ગ્યાવહારિક કાર્ય કરી શકે છે. એ સ્વાર્થ-સંસારના પ્રપંચ-જો તેના યથાર્થસ્તપમાં સાધવામાં આવે તા તેમાંથી આપાઆપ પરમાર્થ સ્ત્રપી ફળ ઉત્પન્ન થાય છે. પ્રપંચ એટલે ગ્યાવહારિક ગ્યાપાર, અને પરમાર્થ એટલે આત્મતત્ત્વ જાણવા સંબંધી ગ્યાપાર. જે મનુષ્ય યથાર્થ રીતે પ્રપંચને સાંધી શકતા નથી તેને પરમાર્થ સધાવા પણ બહુ કહિન થઈ પહે છે. પરમાર્થ જાણવાની શાળા જ પ્રપંચ છે. પ્રપંચમાં ઘડાયલા મનુષ્ય સહેલથી પરમાર્થ સાધી શકે. પ્રપંચમાં જેટલું સાવધપણું અને ખંત રાખવાની જસ્તર છે, તેટ લી જ પરમાર્થમાં પણ છે. માટે પ્રાપંચિક પ્રસંગમાં કેમ 'જાગ્રત રહેલું?' તેનું માહાત્મ્ય સાંભળ.

પૂર્વે કાઈ માટા રાજનગરમાં એક ધનાઢય ગૃહસ્થ રહેતા હતા. તે સંસારમાં કહેલાં સર્વ સુખાથી પરમ સુખી હતા; અર્થાત શરીર, સ્ત્રી, સંતતિ, દ્રવ્ય અને સમય એ સહુ તેને સાનુકૂલ હતાં. વ્યવહારમાં તે સત્યવાદી અને ન્યાયી હતા, ઉપાર્જિત લક્ષ્મીના સદ્ભપયાગ કરવાથી તેની કીર્તિ સર્વત્ર પ્રસરેલી હતી. તેને દ્રવ્ય ઉપાર્જન કરવાના ઘણા રસ્તા હતા. જળમાર્ગે અને સ્થળમાર્ગ તેના માટા વ્યાપાર ચાલતા હતા. દેશદેશાંતરનાં મુખ્ય શેહેરામાં તેની અનેક દુકાના ચાલતી હતી. તે પ્રત્યેક સ્થળે તેની તરફથી વહીવટ કરનારા તેના મુનીમ ગુમાસ્તા રહેતા હતા. તે માતાની મુખ્ય મેઢી માતાના શહેરમાં જ રાખતા હતા, અને દેશા-વર ખાતેની શાખા પેઢીએ ઉપર વહીવડ કરનારા મેહેતા મુની-માને સ્વતઃ પસંદ કરીને માકલતા હતા. તે મેહેતા સુનીમાના પગાર તેમની ચાેગ્યતા પ્રમાણે અથવા ત્યાંના કામના જોખમ પ્રમાણે પ્રથમથી જ કરાવી માકલતા હતા, પણ ત્યાં કેટલું રહેલું ? અથવા ક્યારે પાછા આવલું? તેની કખૂલાત તે કદી કરતા નહિ. તેના આ એક ખાસ નિયમ હતા-અને તે પ્રમાણ તે તેઓને કહેતા કે, " મુનીમજ! હું મારી મરજમાં આવશે ત્યારે તમને તમારા કામપરથી પાછા અહીં બાલાવીશ; અને મારી મરજમાં આવશે ત્યારે તમારા કામના હિસાળ માંગીશ." આમ ચેતાવવાના હેતુ ઉત્તમ અને ગૂઢ હતા. એથી દેશાવર ખાતે જઇ પરાક્ષપણ

२६५

સ્વતંત્ર વહીવટ કરનારા સર્વે નાકરા કરી કાઇ વાતની ગફલત, દગા કે કલેશ કરી શકતા નહિ. વળી તે પ્રત્યેક નાકરને માકલતી વખતે સારી રીતે ચેતવતા હતા કે, "તમે એવા ન્યાયી અને નિખાલસ-પણે વહીવટ કરને કે, જેથી મારી સાત પેઢીથી ચાલતા આપદા-દાના નામને ખદ્દો લાગે નહિ. અન્યાય માર્ગે પેદા કરેલી એક લાખની રકમ પણ મારે નેઇતી નથી અને ન્યાયથી પેદા કરેલી એક લાખની રકમ પણ મારે લેઇતી નથી અને તેમ તમે ધર્મપરાયણ અને સત્ય પરાયણ વર્તને. હું વધારે પૈસા પેદા થવા ઉપર કદી પણ નજર રાખતા નથી; પણ સઘળે ઠેકાણ ચાલતા મારા વહીવ-ટથી જનસમાજમાં કેવા સંતાષ ઉત્પન્ન થાય છે? તથા લાકો મારા નામને કેટલા ચહાય છે? તેપર જ હંમેશ મારું ધ્યાન વધારે ખેંચાય છે. સમજીને એટલું જ કહેવું ખસ છે. પછી તા શેઠની શિખામણ ઝાંપા સૂધી, તમે તમારી છુદ્ધિ અનુસાર વર્તને, પણ ખને તેટલી ચેતવણી આપવી એ મારા ધર્મ છે.

આ સત્યવાદી શેઠને ત્યાં એક વખતે એ વર્ણક પુત્રા નાકરી માટે ગયા. આ બંને જણ સારી રીતે લશેલા ને વ્યાપારીના જ દીકરાઓ હતા. તેઓ વ્યવહારની રીતલાતમાં સારી રીતે કુશળ હતા. તેઓ પરસ્પર કંઇ સગા તે! નહાતા, પણ એક ગામના રહેન્લાશી હોવાથી ઘણાક દિવસની તેઓ વચે મિત્રાઇ હતી. એમાંના એક તું નામ વિવેક ચંદ્ર અને બીજા તું નામ અર્થગુપ્ત હતું. આ બંનેને વ્યવહાર કાર્યમાં નિપુણ જોઇ, શેઠે તેઓની માંગણી સ્વીકારી અને પાતાના નિયમાથી તેઓને જાણીતા કરીને, જૂદા જૂદા દેશાવરાની પેઢીઓપર માકલ્યા. આ જગતમાં સૌતું પ્રારખ્ધ તેની પાસે રહે છે; જ્યવિષદ્ માં કહ્યું છે કે:—

आस्ते भगआसीनस्योर्ध्वस्तिष्ठति तिष्ठतः। शेते निपद्यमानस्य चराति चरतोभगः॥

" જીવ જયારે નીચે ખેસે છે ત્યારે તેનું ભાગ્ય પણ નીચે ખેસે છે. જીવ જયારે ઉભાે રહે છે ત્યારે તેનું ભાગ્ય પણ ઉભું રહે છે, જીવ જયારે સુધ જાય છે ત્યારે તેનું ભાગ્ય પણ સુધ જાય છે, અને જીવ જયારે ફરે છે ત્યારે તેનું ભાગ્ય પણ ફરેહરે છે." પાત-

પાતાની ચતુરાઇ, વિવેક, ડહાપણ વગેરે તેને પાતાને ખપ લાગે છે. એક જ માતાના ઉદરમાંથી જન્મ પામેલા ખંને ભાઇઓના સ્વભાવમાં વર્તનમાં, ને ભાગ્યાદય વગેરમાં ઘણા માટા કેર હાય છે. તેવી જ રીતે વિવેકચંદ્ર, અને અર્થગુપ્તમાં પણ હતું; જો કે તે યાંને જા વ્યાપારના કામમાં સરખા જ પ્રવીણ હતા, છતાં વિવેક-ચંદ્ર મૂળ મુદ્દા ઉપર જ વિશેષ ધ્યાન આપતા, અર્થગુપ્તનું મન સઘળા વિષયપર સમાન વિચાર કરનારું હતું. વિવેકચંદ્ર શેઠને ત્યાંથી નિકત્યા ત્યારથી જ તેના મનમાં એ વાત કસી ગઇ કે, 'કાેણ જાણે, કરો વખતે ને કેટલી સુદ્દતે શેઠ મને પાછા ખાલાવશે, અને ते वणते भारे तेना ड्रुडम प्रभाशे भारुं डाम आटीपी, तेनी પાસે જલું પડશે, તથા મારે મારા વહીવટના સમયમાં થયલી आसि तथा व्ययने। सघणे। हिसाण तेनी आगण तुरत रजु ४२वे। પડશે: માટે અત્યારથી જ મારે સઘળી વાતે સાવધ રહેલું જોઇએ; અને મારે પાતાને માટે થતા માર્ગના વ્યય, તથા પેઢીના કામકાજ માટે તેના સંબંધમાં આવનારી બીજી વ્યાપારી પેઢીએ સાથે કરવી પડતી લેવડદેવડ વગેરેની યથાયાેગ્ય નાેંધ રાખવી જોઇએ.' તેે પ્રથમથી જ એવી કાળજી રાખી, ત્યારે અર્થગુપ્ત ઠંડે કાળજે પાતાની નાકરીની જગ્યાપર જવા નિકત્યા. તેના મનમાં એમ કસ્યું હતું કે, 'હમણાં શી ઉતાવળ છે? થાય છે, કંઇ નહિ તેા સા પચાસ માસ તા સ્થિરતાથી રહેવાનું થશે જ થશે. હમણાં કાને હિસાળ આપવાના છે?' આ પ્રમાણે બંને જણા એક જ દિવસે એક બીજાને મળી, જાદા જાદા વિચાર કરી, કાગળપત્ર લખવાની લલામણ કરીને, જુદા પડયા, અને શેઠની શિખ લઇને વિદાય થયા. વિવેકચંદ્રે પાતાની જગા ઉપર જતાં જ જૂના કારભારીના હાથમાંથી સઘળા વહીવટ તપાસી લીધા, પેઢીનું લેજું દેવું ચાપ-ડાંઓા ઉપરથી તપાસીને ખરાખર જાણી લીધું, તેમ જ રાેકડનાણું તથા વ્યાપારની માલ મિલકત પણ ખરાેખર તપાસી ગણી લઇ, તેને પાવતી લખી આપીને છુટા કર્યો અને તે સઘળી વિગત પાતાના શેઠને જણાવી, પાતે નવેસરથી પેઢીના વહીવટ કરવા માંડયા,. પાતાના હોય નીચેનાં માણસાને તાકીદ કરી ચાંપથી ઉઘરાણી કરવા

માંડી, તથા લેણિયાતાને લેણા પેટે વર્ષ્ય પડતા માલ આપીને, તેમ જ થાડી ઘણી નાણાની રકમા આપીતીને ઠંડા પાડી દીધા. પાતાને ત્યાં પુરાંત પહેલા માલ શેઠને ત્યાં અંપ્ર હાય કે દેશાવર ખાતેની કાઇ શાખાપેઢીને જસ્તરના હાય તા લી જાણવાને ઉપરાઉપરી આરે તરફ પત્રા માકલી, જ્યાં માલની ખપતા જેણાઇ ત્યાં માલ રવાના કરવા માંડચો. એવી રીતે ચારે તરફથી ચાર્યું કરીને દુકાનના વહી-વટ હલકાે ફૂલ જેવાે કરી મૂક્યાે, તે પછી સુખેથી નવા માલની ખરીદી, વેચાલુ, સાટાં વગેરે કરતાં ઉત્તમ પ્રકારનાે વ્યવહાર ચલાવી અસલ કરતાં પેઢીની ઘણી સારી સાખ પાડી. તે કાેઇ પણ દિવસે દુકાનનું નામું ચઢવા દેતા નહિ; રાજના હિસાળ રાજ બંધ કરી દેતા હતા. દેશાવર ખાતેથી આવેલા કાગળ પત્રના પ્રત્યુત્તરા લખવાની, ને કામકાજ માટેના પાતાના ખાસ પત્રા લખવાની જરા પર્ણ ઠીલ રાખતા નહિ. દર વર્ષની સમામિએ આખા વર્ષના વહીવટનું સરવાયું કાઢીને, વગર મંગાવ્યે શેઠને માકલી આપતા અને, તેમાં પાતાના સમયમાં થયેલા ચાખ્ખા નફા વા ટાટા દેખાડી આપતા હતા. આ પ્રમાણે સુમારે એ ત્રણેક વર્ષ વહીવટ કરતાં તેણે શેઠને ઘણા સારા નફા પેદા કરી આપ્યા, જેથી શેઠ તેના પર ખહુ જ સંતુષ્ટ થયા અને તેને સારા શિરપાવ પાતાની તર-પથી માંકલી આપ્યા. ઘણાક દિવસ આ નાકરી કરવાથી વિવેકચંદ્રે હવે કેટલાક સમયસૂધી વિશ્રાંતિ લેવા ધાર્યું ને તે માટે તેણે શેઠને રજા સારુ લખી જણાવ્યું. ત્યારે શેઠે તેની ઘણીક પ્રશંસા કરીને, તેમ જ પગારમાં ઘણા વધારા કરીને, આગ્રહ પૂર્વક લખી જણા-વ્યું કે, "ભાઇ વિવેકચંદ્રને માલુમ થાય કે, તમાએ અમારી પેઢીની ગાદીપર બેશી અમારી પ્રતિષ્ઠામાં તેમ જ દ્રવ્યમાં બહુ વૃદ્ધિ કરી છે; અમા તમને રજા આપવાને યહિંચિત પણ રાજી નથી; કારણ તમારી જગા ઉપર તમારા જેવા માેલાના માણુસ હાલમાં અમને મળી શકવા દુર્લભ છે. તમારું કામ તમને જ શાલે છે. તમે શરી-રને વિશ્રાંતિ લેવા અર્થે જણાવ્યું, તા હાલના કામના ખાજે એાછા થવા સારુ એક માણુસની તમારા હાથ નીચે વધારે નિમણુક કરેને; પણ અમારી ઇચ્છા છે કે, તમારે કેટલીક મુદત સુધી અમારે

કહ્યું માનીને રહેવું ને પેઢીની પ્રતિષ્ઠા વધારવી." એ ઉપરથી વિવે-કચંદ્રે રજા લેવી મુલતવી રાખી, અને પાતાનું કામ જેમનું તેમ સાવધપણે ચલાવવા માંડયું.

પણું યત્તભૂ! હવે વિવેકચંદ્રના મિત્ર પેલા અર્થગુપ્તનું શું થયું ? તે સાંભળ. એ જો કે ધર્મનિષ્ઠ અને ન્યાયપરાયણ હતા ખરા; તાપણ સ્વભાવે विवेક ચંદ્ર કરતાં જૂદા હતા. તે ખહુ પ્રમાદી અને અસાવધ હતા. તેના મનમાં, 'પ્રલાણું કામ થાય છે, કરીએ છીએ, શું વહીજાય છે,' એવા જ વિચાર રમણ કરતા હતા. તે શેઠ પા-સેથી નીકળ્યા ત્યારથી જ તેણે એકપર એક કામ મુલતવી રાખવા માંડ્યાં. તેની જગાપરના આગળના માણુસ ખહુ સાવધ હતા તેથી અર્થગુપ્તના હાથમાં આરંભથી જ સંઘળા ચાખા વહીવટ આવ્યા હતા. તેના પૂર્વાધિકારીના કામમાં કાઇ વાતના લાચા કે ગડઅડગાટા હતા નહિ. તે પાતાનું કામકાજ તથા દુકાન અર્થગુમને સાંપી શેઠ તરપ્ર વડ્યા. ત્યારપછી કેટલાક માસ સૂધી તાે અહીં ઠીકઠીક ચાલ્યું; કેમ કે આગળનાે વહીવટ પડી રહેલાે હતા, અને ખાતાદારા તથા આડતીઆએા હમ્મેશાં નાણાની 'લરઉ-પાડ ચાખી રીતે જ કરતા હતા. પણ ધીર ધીરે તેઓએ અર્થગુપ્તના સ્વભાવ જાણવાથી દંડમ્દંડા ચલાવી. અર્થગુપ્ત આજનું કામ કાલ, ને કાલનું કામ એ દહાડા પછી થઇ રહેશે એવા વિચારમાં રહેતા હતા. તારે નિશ્ચે જાણુવું કે, આળસુ અને પ્રમાદી મનુષ્યને સઘળા કામમાં આળસ ને પ્રમાદ નહે છે; ને તેથી તે સર્વ વાતે પરાજય પામે છે. પ્રભુભજન અને વ્યાપારના કામમાં એ બે દુર્ગુણોના પાસ લાગવાથી સઘળું કાર્ય વિનાશ પામે છે. માણુસ પ્રથમ દુર્ગુણ વગ-રના હાય ને પાછળથી તેનામાં એકાદા દુર્ગુણ પ્રવેશ કરવા માંઢ, ત્યારે તેના ધ્યાનમાં આવે છે કે, પ્લાણા દુર્ગુણ મારામાં આવે છે, માટે મારે તેને હઠાવવા. પણ તે માળા પડવાથી ધીરે ધીરે અનેક કુર્ગુણા સુટઢ થઇને તેના સ્વભાવની સાથે હળીમળી જાય છે, ત્યારે મનુષ્ય તેને જાણી પણ શકતા નથી-અર્થાત્ તેને લાગતું જ નથી કે મારામાં અમુક દુર્ગુણા વસે છે, અને કદાચ જાણ્યામાં આવ્યું તા તે તેને એટલું માેડું જાણવામાં આવે છે કે, તેના નાશ કરવાને તે અશક્ત થઇ પડે છે.

અર્થગુપ્તમાં અસાવેધપણાના અને પ્રમાદના અવગુણ ઘણા દિવસથી વાસ કરીને રહેલા હતા. તેનું અંતઃકરણ દુષ્ટ નહાતું, તેમ પાપીએ નહાતું; તેના મનમાં ખરેખરી એ જ લાવના હતી કે, મને જે કામ સારું અહીં માકલવામાં આવ્યા છે, તે મારાથી ખરાખર પાર ઉતારી, માકલનાર શેઠનું ભલું થાય, અને તેની પ્રતિષ્ઠા સચ-વાય તેમ વર્તનું. પણ એમ હું એમી ભાવનાથી શું વળે ? તેના પ્રમાદ અને તેની અસાવધતા તેની ભાવનાના જય થવા દે તેવાં નહાતાં. તેના હાથ નીચેનાં માણસાયર ખિલકૂલ ચાંપ નહાતી, તેથી તેઓ વખતાવખત ઉઘરાણી તથા નામું ચઢાવી રાખતાં, અને क्यारे ते એકाએક ताडीह हरते। त्यारे, "देयाल, अमुड अमुड કામ હતું તેથી કામ રહી ગયેલું છે, પણ આપની આજ્ઞા થઇ તાે એક બે દિવસમાં તયાર કરીશું," એમ કહી ઉતાવળથી હિસાળ નાઝી કરવા ને નામું ચાપું કરવા મંડી જતા. તેથી વારેઘડીએ ઘણીક ભૂલ આવતી, જેથી વરસ આખરના હિસાખ મેળવતાં પણ ઘણી અડેચણું પડેતી. દેશાવરનાં કાગળપત્રા લખવામાં ઘણીવારે આજનું કામ કાલપર રહેતું હોવાથી, તેમજ પાતાની તરફથી દેશા-વર માકલવાના માલને રવાના કરવા સારુ થાડા દિવસની હીલ થઇ શઇ જતી હાેવાથી, અને વખતે માલના ભાવ મંદ થઇ જવાને લીધે, ઘણુંક નુકસાન ખમતું પડતું હતું. ઉઘરાણી માળી કરવાથી અથવા સામી આસામી વખતે નખળી પડી ગયલી જણાય તાપણ તેની પાસેથી નાણાં કઢાવવાની સહજ ઢીલ થવાથી, અંગર નાણાં પેટે, વળે પહેતા માલ લઇને પણ તેના દળાણમાંથી નિકળવાની ચુક્તિ ન હાથ કરવાથી, તેનું ઘણું નાણું ખાટું થતું હતું. એમ ચારે તરફ અગ્યવસ્થા થઇ રહેલી હાવાથી, વરસ આખરે શેઠને હિસાખ પણ જણાવી શકાતા નહાતા; અને કદાંચ માં ડા વહેલા જણાવવામાં આવતા તા તે ખહુ અસંતાષકારક હાવાથી, શેઠને ખહુ માઠું લાગતું; પણ 'હવે પછી કેમ થાય છે? તે જોઇએ તા ખરા," એ વિચારપર અવલંખી શેઠ છેવટના નિશ્ચયપર આવવા માટે પૂર્ણ ધીરજ રાખતા હતા. આમ થાડા દિવસ સુધી તાલમેલ જોઈ, આસપાસના સમાચાં-રાપરથી, તેમ જ અર્થગુમની પેઢીના દમવગરના કાગળપત્રાપરથી,

શોઠે વિચાર કીધા કે,, આ કેવા અનર્થ! કેટલી મૂર્ખતા!" રાખવાથી, આપણે મેઠાએક વિવેકચંદ્રના મુખમાંથી બાલાઇ જવાયું. માકલવા માટે બીજા એતો કે અર્થગુમ! તું તારું આળસ લજી મને તુરતાતુરત પાતાની હો તને ખરાબ કરશે. ખરેખર તેવા જ

શેઠના હુકમ આવતાીના પ્રમાદીપણાનું જ પરિણામ છે. તેણે પડયા. તેને એક દિશા સૂઝાલું કરવા ધાર્યું નથી અર્થાત્ તેના કપટને જવાય આપીશ ? શેઠે તા મને એંગુચિલબ્ માત્ર તેની અસાવધતા वरसनी आणरी सूधी भने सुद्त आधीरी आणरु शुभाववाने। તચાર કરી ચાેખું કરત; પણ અરે દૈવ! હવે હુંીનમાં કાેઇ વાત કહું ?" ઇત્યાદિ વિચારામાં તેનું મન ખહુ ગુંચવાઇ ગઢુપાટે શું પા-પાતાના અસલના મિત્ર વિવેકચંદ્ર, જે તેને ખહુ ચાહતા સારા અને જેની સાથે તેના નિરંતર પત્રવ્યવહાર ચાલતા હતા તે, તેને સાંભરી આવ્યા. મિત્રની આગળ ઘણું કરીને કાઇ વાત ગુપ્ત राम सामरा आज्या. तिना सामरा जाउन पहु उरान का नार जाउन पहु राम का नार का नार का नार का नार का नार जाउन पहु राम का सामरा का नार का नार का नार का नार जाउन का नार जाउन का अर्थ शुप्तने आ संइंट समे विवेड यंद्र मुं स्मरण थयुं, ने तेणु पाताना यथार्थ समायार पत्रद्वारा तेने ताथ उताथ का का नार अति-શય ત્વરાથી પત્ર લઇને વિવેકચંદ્રને ગામ ગયા, ને તેને નમન કરી પત્ર આપીને જણાવ્યું કે, "કૃપા કરી આ પત્રના પ્રત્યુત્તર જલદી આપશા એમ ત્યાંથી કહેલું છે." વિવેકચંદ્ર પત્ર ઉકેલીને વાંચવા લાગ્યાઃ-"હે મિત્રવર વિવેકચંદ્રજ! આપના મિત્ર હું અર્થ-ગુમ હાલમાં માટી આપત્તિમાં આવી પડયાછું. શેઠનું કામ જે કે મેં કેવળ સત્યતાથી અને નિષ્કપટપણાથી આજપર્યંત ચલાવ્યું છે, છતાં આખરે હું એકાએક તેમના ઠપકાને પાત્ર થયા છું. મને આનું કારણ સમજાતું નથી. શેઠજીએ મને હાલ ને હાલ, મારું કામ અધવચથી છેાડી, પાતાની પાસે ખાલાવ્યા છે, તા હવે હું કેવી રીતે ત્યાં જાઉં? મારાથી તમને કરોા જવાળ દર્ધ શકાય તેમ નથી. માત્ર એમણે મને બે ચાર માસ અગાઉ ચેતાવ્યા હાત તા હું મારું સર્વ કામકાજ ઠીકઠાક કરી દેત; જેથી, અત્યારે તેમની યાસે જવાને મને કશી અડચણ રહેત નહિ. અગર તેમ નહિ તા

અર્થગુમમાં અસાવધપણાના અને પ્રમાણ હું અહીં નું કામ દિવસથી વાસ કરીને રહેલા હતા. તેનું અંતઃ કે કે, 'તમને મારી પાપીએ નહાતું; તેના મનમાં ખરેખરી એ ગત પહેલું છે. ઉઘરાણી જે કામ સારુ અહીં માકલવામાં આવ્યા પાપ રાખીએ તાપણ હમણાં પાર ઉતારી, માકલનાર શેઠનું ભલું થાર માં પ્ર રાખીએ તાપણ હમણાં વાય તેમ વર્તનું. પણ એમ લુખ્ખી પારે છેલા જેવી જ લાગે પ્રમાદ અને તેની અસાવ કે કુ તાપણ ચાલે. પુરાંતમાં નાણાં પ્રરેન્લેકાતાં. તેના હાથ ની તો આચાએ કેટલીક હુંડિયાની મુદ્દતા પાકી તેઓ વખતાવખ તાણાં કેમ ભરવાં ? એ સૂઝતું નથી. ઘણીક જાતના જયારે તે એનું દુકાન ખાતે પહેલા છે, જેનાં ઘરાક જાગતાં નથી; કામ તો તેનાં નાણાં તેમાં ભરત. હુંડીનાં નાણાંની રકમ લગભગ કરા હજાર જેટલી થવા જાય છે, પણ તે પતાવવાની કશી સવસ કરા હજાર જેટલી થવા જાય છે, પણ તે પતાવવાની કશી સવડ્ નથી. આટલું છતાં પણ શેઠે ખાલાવ્યા છે તેથી હું તા જાત; પણ ભાઇજ! દુકાનનું નામું પણ કેટલેક દરજજે ચાખ્યું નથી, તો હવે જઇને હું શું દાંત દેખાડવાના હતા ? હું ચારે કારથી ગલરાયા છું. મને એક દિશા સૂઝતી નથી. એટલે સામટી ચિતાઓથી મારુ મરતક શૂન્ય થઇ ગયું છે. મારા એકે વિચાર પાંસરા કે દઢ થતા નથી, ને છેવટે હવે મારી તા પ્રતિષ્ઠા ગઇ જ છે, પણ શેઠની પ્રતિષ્ઠા-શેઠની પેઢીની પ્રતિષ્ઠા કેમ રહેશે ? તેને લીધે મને અન્ન ભાવતું નથી. મને તા સૌથી સરલ ઉપાય એ જ લાગે છે કે, આવી દ્ર:ખ ભરેલી જવનદારીને તુરત તાેડી નાંખીને સુખી થવું, એટલે સઘળી ચિંતાઓના અંત આવી જય. પણ મારા હિતેચ્છુ भिन्नने भारी विगत जणाज्या वगर हुं या जगतथी डेम अहीड થાઉં ? માટે પ્યારા સ્નેહી! હવે છેલ્લે એટલું જ કહું છું કે, અદ્યા-પિપર્ચત થયલા મારા સર્વ અપરાધ ક્ષમા કરશા; ને મારી પછ-વાં મારાં કટુંખને ધીરજ આપશા. હું છેલ્લી ઘડીએ આપનાં દર્શન કરવાને ખહુ આતુર છું; પરંતુ નિરુપાયે માત્ર આપના પત્રને જ જોઇ, આપનાં દર્શન થયાં જેટલા સંતાષ માનીશ; માટે પ્રત્યુ-त्तर हुमा हरीने अट माहबावशा."

<sup>\*</sup> પ્રભુને જે પ્રાણી સ્મરતા નથી તેવા જનની આ અંતકાળની વાણી જાણવી.

" હરિ!, હરિ!, આ કેવા અનર્થ! કેટલી મૂર્ખતા!" આ પત્ર વાંચતાં જ એકાએક વિવેકચંદ્રના મુખમાંથી બાલોઇ જવાયું. "હું પ્રથમથી જ એને કહેતા કે અર્થગુપ્ત! તું તારું આળસ ત્યજી દે. એ આળસ કાઇ દહાઉા તને ખરાબ કરશે. ખરેખર તેવા જ વખત આવ્યા. આ સર્વ તેના પ્રમાદીપણાનું જ પરિણામ છે. તેણે શેઠનું નળળું કરીને પાતાનું ભલું કરવા ધાર્સું નથી અર્થાત્ તેના કપટને લીધે કંઇ આ વખત આવ્યા નથી; પણ માત્ર તેની અસાવધતા (અવિદ્યા )ને લીધે જ પાતાના જીવ અને શેઠની આખરુ ગુમાવવાના સમય આંગ્યા છે. પણ ફ્રીકર નહિ. યુરુષના સ્વાધીનમાં કાઇ વાત નથી એમ નથી. ભુલ મનુષ્યથી જ થાય છે. એટલા માટે શું પાે-તાના અમૂલ્ય દેહ ખાઇ આત્મઘાતી થવું? નહિ, નહિ; 'હું મારા પ્રિયમિત્રના ઘાત થવા દઇશ નહિ. પણ એને માટે મારે શો ઉપાય ચાજવા ?" એમ વિચાર કરતા તે તુરત એારડામાં ગયા, ને ગાદી-પર બેશી, અર્થગુસપર પત્ર લખવા માંડવા. થાડીકવારે ઘણાક દિલાસા ્તથા અર્થગુપ્તે હવે શું કરવું યાગ્ય છે તેની યુક્તિઓ વગેરેથી **सरे** से पत्र बणी, अंध डवीं, तथा तेपर पातानी माहार डरी डास-દને આપી જરાક શાલવાને કહ્યું. પછી પાતાના હાથ નીચેના મુખ્ય સેવકને ખાલાવી, પાતાના ભંડારમાંથી દસ હજાર સ્વિપયા રાકડા કઢાવ્યા, ને તે શેઠની અર્થગુપ્તવાળી પેઢીને ખાતે ઉધારી, તેની ચેલીઓ મજળૂત શીવી લીધી. પછી માહાર છાપ વગેરેથી ચાક્કસ અંદાેખસ્ત કરી, એક સારા ઉંટપર લાદી; તથા જે હે પાતાના એક विश्वासु भाषुस आपी, असहने ते साथै खाना डरी हीधा. म्हां-ડેથી પણ તેણું તેઓ સાથે કહેવરાવ્યું કે, આ ઉપરાંત પણ ખીજી સહાય જોઇએ તા નિઃશંકપણ લખી જણાવજો, તથા ધીરજ રાખી પત્રમાં લખ્યા પ્રમાણે કામકાજ કરજો.

દડમજલ કાપતાં તે જ દિવસે રાત્રે તે એ માણુસાે ઉંટ સાથે, અર્થગુપ્ત સમીપ જઇ પહોંચ્યા. કાસદે પત્ર આપ્યા બાદ વિવેકચં-દ્રના ગુમાસ્તાએ પેલી થેલીએા અર્થગુપ્તને ગણી આપી. અર્થગુપ્તનું મન કંઇક હેઠું બેઠું અને લાજન પાનાદિકથી તે આવનાર ગુમાસ્તાની આગતાસ્વાગતા કરી, પછી એકાંતમાં જઇ વિવેકચંદ્રના પત્ર વાંચવા

२७३

અમારા જે જે આહતીઆએાને માલની ખપતી છે, તે અમારા ( તમારે ત્યાં આવનાર) ગુમારતા જાણે છે. વળી, શેઠને તમે તમારા ગુમા-સ્તાએ મારફત એવી રીતે પ્રત્યુત્તર લખાવને કે, 'શેઠછ! આપની આજ્ઞાને આધીન છું, જેવી આજ્ઞા. આવા સમાચાર જવાથી શેઠ વખતે ધીરજ ધરશે ને આજકાલ કરતાં સહજ છે માસ નીકળી જશે; એટલામાં તમે તમારું સર્વ કાર્ય યથાસ્થિત કરી લેશા. પંચ જો જો, કાળજ રાખજો; વારંવાર એમ થાય નહિ. આ ઉદાહર**ણ** ખુખ હૃદય સાથે સ્મરી રાખજો; અને તમારા કામમાં નિરંતર ચૈતતા રહેજો; જેથી શેઠ ચાહે તા ગમે તેવે સમયે ઓચિંતા ખાલાવે તાપણ ત્યાં જવાને તમને ડર રહેશે નહિ. આવી રીતનું ઉપરથી ઘણું દરજજે તાેછડું દેખાતું લખાણ તમારીપર લખતાં મારા મનને ખહુ ગ્લાનિ આવે છે, પરંતુ મિત્ર છે। તેથી મિત્રના ગમે તેવા સભ્ય અસભ્ય શખ્દાે સાંભળીને એક પામશાે નહિ એવી આશા રાખું છું. મારા જેવા મિત્ર વગર તમને આવા તાછડા શખ્દા લખવાને કાેણ હિમત કરત ? માટે લાઇ! છેવટે, એટલું જ લખલું ળસ છે કે, ઉંઘેલા માણસ નિદ્રામાંથી એકાએક જાગત થાય, તેમ તમા તમારામાં રહેલા આળસ અને પ્રમાદાદિક દુર્ગું હુને દ્વર કરીને જાગત થાએા, તે પણ સદાને માટે સાવધ-સચેત થઇ જાએા; જેથી શ્રીહિર તમાને સુખી કરે."

पेताना भित्रना आवा शिक्षणुरूप पत्रथी भनमां अहु ज्ञानह, ज्ञिवट अने हिमत राणी, अर्थणुपते ते अभाषे डीधुं; अने तेम हरवाथी पेताना हाममां ते जय पाम्ये। तेम ज शेहना मनमां आवेही णरणरा—अविश्वास पण् ह्रर थह जये। पछी हेट- हीड मुहते अन्ने भित्री ओडहा थया अने पेतिपेताना हाममां पर- स्परने सावध तथा सुणी लेह, परम हर्षने पाम्या; तथा निरंतर ओम वर्तवाथी तेमना मानमां पण् हाषो वधारा थता गये।

આ મેં તને સાવધ રહેવાનું એક વ્યાવહારિક દૃષ્ટાંત કહ્યું. એ ઉપરથી તને લાગ્યું હશે કે, અસાવધ મનુષ્ય કેવાં દુ:ખને પામે છે? વિવેકચંદ્રે પાતાની મિત્રતાના ટેક જાળવી, અર્થગુપ્તને સહાય ન કરી હાત તા અર્થગુપ્તના ખરેખરા વિનાશ કાળ આવી લાગ્યા હતો, પ્રતિષ્ઠાના પહેલાથી તેને આપઘાત કરવે માટેનાં પોતાનાં અન્ય શેઠની આગળ જઇ ઘણે નીચે મોંઠ ઉલું રહે લાગત થવું અર્થાત આત્મઘાત કરતાં પણ વિશેષ દુ:ખકર થાત. એ ત્રહેવું. હે નિર્વિકારી નહિ, પણ માત્ર પોતાના પ્રમાદીપણાથી થયું હું છું તે તું સાંભળઃ— આતું દષ્ટાંત પ્રપંચમાંથી કહાડી, પરમાર્થમાં હું છું તે તું સાંભળઃ— આતું દષ્ટાંત પ્રપંચમાંથી કહાડી, પરમાર્થમાં હું છું તે તું સાંભળઃ— એક જ અર્થ નિકળશે. માટે હે સાધુ! તદ્યારુને શરણે જવું, ને એક જ અર્થ નિકળશે. માટે હે સાધુ! તાદ્યારુને શરણે જવું, ને વામાં નિરંતર સાવધ રહેવું એ તેનું નિં, વચનપર દઢ વિશ્વાસ રાખવાલ આ દષ્ટાંત આપણે જે પરંતું અનુસરણ કરવું. ૪ શું, સંગતિ આવી રીતે ઘટાવી શકાય . પ મું, વિષયાધીન ન થવું. ૬ હું, શત્રુ-માત્મા જ કાઇએક ધના મું, ઉપાધ્ય વધારવી નહિ. ૮ મું, નિરંતર જીવોને આ નરદેહર્જનો. ૯ મું, ભૂતમાત્ર ઉપર દયા રાખવી. અને છે. જગતના શેઠના માત્મા જ કાઇએક ધના મું, ઉપાધ્ય વધારવી નહિ. ૮ મું, નિરંતર જીવોને આ નરદેહર્જનો. ૯ મું, ભૂતમાત્ર ઉપર દયા રાખવી. અને છે. જગતના શેઠના માત્મા જું હું જીવ નથી પણ આત્મા છું, મારે આ સંસાર સ્તાને પરદેશની દ્વા નથી, એમ માની અવિદ્યાના લાગ કરીને, વિદ્યાનું આખત જણાવે માં ઉપરાંત તો ખીજાં કર્ત્તા કહ્યાં છે, પણ આટના સાં સાથ્યું જે આટલાં બધાંના તો શું, પણ તેઓમાંના એકના જ રાષ્ટ્રી સઘળું જ - આટલાં બધાંના તા શું, પણ તેઓમાંના એકના જ 1 રીવા) પર-ચથાર્થ સમજાય તા પછી બીજા તેમાં આવી જાય છે. માં તે તે દયાળુ મારી તરફ અમૃત દૃષ્ટિએ જોઇને કહેવા ં 'ઈશ્યા, 'ધીરજ રાખ અને મારાં વચનાના મર્મ સમજ.' જવે ્મનાનિગઢ કરી, વિષયાને વૃથા સમજી, જગતને જિતી પ્રભુપર भाम लेडीने संतपुरुषा (सहगुरु) ने शरहो જવું અને संसारसागर ્યામ જાડાન સત્ત પુરુષા ( સદ્યુરુ ) ન રાત્યા જનુ અને સત્તા પર કિં ગુવરવા માટે તેમની સેવા કરીને પરમાત્માના સ્વરુપને જાણવા માટે ? કો યું પદેશ શ્રહણ કરવા જોઇએ. ગુરુના સેવનથી કેવા લાભ થાય છે ? સ્થૂલ ને તે નહિ કરનાર જના, અલભ્ય ગુરુકુપાથી કેવા નિર્ભાગી નિવહે સ્થૂલ તે વિષે પૂર્વે જ મેં તને દર્શાંત કહ્યું છે. સદ્દગુરુના 'વચનપર શાસ રાખવા,' એ વિષય ઉપર એક કથા છે તે સાંભળઃ—

## અદ્ધા.

આત્મસત્તામય થવું, એ જીવનું પ્રથમ–સર્વાત્તમ કર્તિવ્ય છે. એ કર્તિવય પૂર્ણ થવા માટે પરમ શ્રેષ્ઠ વિશુદ્ધ શ્રદ્ધા થવી નોઇએ. સત્ય પદાર્થ ઉપર શ્રદ્ધા એ જ શુભ પ્ળદાતા છે. પ્રાપંચિક કાર્યોમાં પણ ઘણે અંશે શ્રદ્ધા ઉપર આધાર રાખવા પઢ છે; ત્યારે ભક્તિ જ્ઞાન ઇત્યાદિ પારમાર્થિક કાર્યો ઉપર શ્રદ્ધા રાખવી પાંડ એમાં શું આશ્ચર્ય? સદ્દગુરુએ કહ્યું હાય કે, તું આ અમુક મંત્રના નિરંતર જપ કર, જેથી પ્રભુના સાક્ષાત્કાર થશે-તને પ્રભુનાં પ્રત્યક્ષ દર્શન થશે. એ શ્રદ્ધા આ છે-મને આ મંત્રથી નિશ્ચય હરાન થશે જ, માટે હવે મારે એ સિવાય બીજો યત્ન કરવા નહિ, આ વાતપર પૂર્ણ શ્રદ્ધા રાખીને જો તે સ્મરણ કરશે તા (તે મંત્ર-યળવડે) નિશ્ચય તે અંતર્યામી પરમાત્માના સ્વસ્ત્પને પાતે જોશે. પણ એથી ઉલટું કર્તન્ય કરવાથી, એટલે ગુરાપદેશપર અશ્રદ્ધાવાન્ યાનવાથી પરાસ્ત થઇ નિરાશ થવું પઉ છે. આ ગુરુએ કહ્યું તે શું સત્ય હશે ? શું મને પરમાત્મા દર્શન આપશે ? અરે ! એ પ્રભુ કાને પ્રત્યક્ષ થયા છે? કે જેથી મને થાય ? પ્રભુ કાેણ જાણે ક્યાં હશે ? તેને તા સૌ નિરાકાર કહેં છે, ત્યારે તે આકાર (રૂપ) વાળા થઇ કેવી રીતે દર્શન આપશે ? કાેેે જાેે, આ ગટાપટી કેમ હશે ? આમ ગુરુના મંત્રથી પ્રભુનાં દર્શન થઇ જતાં હાય તા સૌને થાત; પણ જોઇએ તા ખરા કે એ મંત્રથી કંઇ નવી જુની થાય છે? આવી રીતની અશ્રદ્ધા રાખીને ગમે તેટલા મંત્ર જપશે, તાે તેથી કંઈ પણ વળવાનું નથી. અશ્રદ્ધા સઘળે ળાધકારક છે. દ્વાપરયુગાંતે શ્રીકૃષ્ણાવતારમાં અર્જીનને આત્મન્નાનાપદેશ કરતી વેળા શ્રીહરિએ, "संशयात्मा विनश्यति" એ વચન એટલા જ માટે કહેલું છે. તાત્પર્ય કે, આમ થશે કે નહુિયાય? આ વાત ખરી હશે કે ખાેટી ? એમ વારંવાર સંશયમાં પચી રહેનાર એકે વાતના નિશ્ચય ઉપર આવતા નથી; ને તેનાથી કંઇ સત્સાધન કરી શકાતું નેથી, એટલે તેના વિનાશ જ થાય છે. તેથી ગુરુવચનપર કિંવા ખીજા કાર્યમાં અશ્રદ્ધા રાખવી નહિ. આત્મન્નાન સંપાદન કરવાની ઇચ્છાવાળા જવે સ્ક્રેન णने। पराजय उरवे। लेधियो, ते वगर ज्ञान है शास हार्य हरी शहतों

નથી. મારું આ વચન ખીજા કશા કાર્યને અવલંખીને નથી, પણ માત્ર સદ્શુરુવચન (તે સાથે સત્શાસ વચન) ઉપર શ્રદ્ધા રાખવા માટે જ છે. અશ્રદ્ધાળુ પુરુષ ગમે તેટલા યત્ન કરે છે, છતાં તે સફળ થતા નથી. આ સંબંધે કૈલાસ શિખરને વિષે મહાદેવી ઉમી-આએ દેવેશ્વર શિવજને પ્રશ્ન પૂછ્યું હતું કે, "હે દેવાધિદેવ! આ જગતમાં આપનું ભજન પૂજન વગેરે કરનારા જીવા તા ઘણા દૃષ્ટિએ પડે છે, પણ તેમાંથી આપને પ્રાપ્ત થનારા તા હું કવચિત જ જોઉં શું તેનું શું કારણ ? જે આપને ભજે તે આપને પામે જ, એ નિઃસંશય વાર્તા છે." એ સાંભળી શંકરે કહ્યું, "તેં કહ્યું તે ચથાર્થ છે, પણ મારું ભજન કરનારા ભક્તામાં ઘણા ભેદ છે; અને તે સર્વેમાંથી દઢ શ્રદ્ધાવાન જ માત્ર મને પામે છે." ત્યારે પાર્વતીએ કહ્યું, "હે સ્વામીનાથ! આપના દઢ શ્રદ્ધાવાન્ લક્તા કેવા હશે ? તે જોવાની મારી ઇચ્છા છે, માટે કૃપા કરી આ દાસીને તે દેખાડવા જોઈએ." એ સાંભળી શંકરે તેમને હાસ્યપૂર્વક કહ્યું કે, " તારી ઇચ્છા છે તાે કાઈ પ્રસંગે હું તુંને દેખાડીશ. પરંતુ ભક્તો પાર લેવામાં સાર નથીન્

ઉપરની વાતને કેટલાક દિવસ વહી ગયા તેવામાં શિશિર અને વસંતઋતુના મધ્યના મહાશિવરાત્રિના દિવસ આવ્યા. તે દિવસે શંક-રના મહાત્સવ થાય છે, માટે તે દહાકે સૃષ્ટિલીલા કંઇ અદ્ભુત જ દર્શન આપી રહી હતી. પ્રત્યેક સ્થળે આવેલાં શિવાલયાને પૂર્ણ શાલા-થી શાલુગારવામાં આવ્યાં હતાં, તેના ઉપર નાના પ્રકારની ધ્વજાપ-તાકાઓ પ્રસ્કી રહી હતી. શિવમંદિરના, તે આગળ આવેલા મંડ-પાના અને નંદી મંદિરાના ચારે બાજૂના દ્વારામાં દ્વાં, આસાપાલવ, કનકપુષ્પ, આમ્રપત્ર ઇત્યાદિનાં તારણા બાંધેલાં હતાં. વળી તે ઉપરાંત શિવના ગણ, ભરવ, ગણપતિ, મારુતિ ઇત્યાદિ દેવાનાં મંદિરા, કે જે શિવાલયની સમીપ જ આવેલાં હતાં, તેઓને પણ ધ્વજાપતાકા, તારણા ઇત્યાદિથી શણુગારમાં આવ્યાં હતાં. ઢામેઢામ અને ગામેગામના લાકા પણ–ખાળ, વૃદ્ધ, તરુણ સ્ત્રી–પુરુષા, આંદું તિલક, ભરમ ઇત્યાદિ બાદ્યચિદ્ધો ધારણ કરવાથી પાતાને શૈલી જણાવતાં હતાં, તેઓએ, ઉત્તમાત્તમ વસ્તાલંકારા ધારણ કરવાથી અને તેમનાં ટાળેટાળાં મળી ઉત્સવદર્શનાર્થે આમથી તેમ જતાં હતાં

2/2

તેથી, સ્થળે સ્થળે ખહુ શોલા થઈ રહી હતી. શિવાલયામાં પૂજન કરનારા પ્રાહ્મણા, તેમ જ દર્શનને માટે આવેલા લાેકા "હરહર શંલાે! પાર્વતીપતે ! કૈલાસપતે ! હર:" ઇત્યાદિ શખ્દાની ગર્જના કરી રહ્યા હતા. વારંવાર મંડપમાં લટકાવેલા માટા ઘંટાના ઘણુકારા થયા જતા હતા. અભિષેક માટે ખેઠેલા પ્રાહ્મણા વારવાર રુદ્રીનાં આવર્તન કર્યા કરતા હતા. કાેઇ રુદ્રસૂક્તવડે શંકરનું ધાેડશાપચારથી પૂજન કરે છે, શિવલિંગપર અભિષેકજળની અખંડ ધારા ચાલુ છે, કાઇ નાના પ્રકારનાં સુવાસિત ચંદન ચઢાવે છે, તાે કાેઇ ખિલ્વપત્ર, યુષ્ય ઇત્યાદિ અર્પણ કરે છે; કાઇ ધૂર્ય, દીપ, નૈવેઘ તથા કર્પૂરની આરતિ કરી મંત્ર પુષ્પાંજલિં આપે છે, તેા કાઇ લક્તિનિષ્ઠ લક્ત માત્ર નમસ્કાર કરીને જ શિવને પ્રસન્ન કરે છે. કાેઇ ગાલના નાદ કરે છે, તાે કાેઇ થનક થનક નાચે છે તથા તાળી વગાઢે છે. આ પ્રમાણું સર્વત્ર શાભા મચી રહી છે. સાક્ષાત્ શિવપુરી વારાણુસી, કે જ્યાં શંકરના મુખ્ય નિવાસ છે, ને જેની નિકટમાં ત્રૈલાેકયતા-રિણી ભાગીરથી વહી રહી છે ત્યાં તા અનેક પ્રકારની શાભા થઇ રહીં છે. દેશ વિદેશનાં અસંખ્ય યાત્રાળુએા તથા તળ કાશીપુરીના નિવાસીઓની ભીડને લીધે આજે કાશીપતિ વિધનાથ મહારાજનાં દર્શન થવાં દુર્લભ છે. નગરીની ગદ્યીએ ગદ્યીએ અને માર્ગે માર્ગો શિવદર્શનના ભિલાષી એાથી પરિપૂર્ણ છે. આળ કે ઘરડું ખાે ખરું, કદાચ ત્યાં ગયું તા તે નિશ્ચય જે ચગદાઇ જાય એમાં સંશય નહિ. દર્શનાર્થે આવનારા સર્વ લાેકા પ્રથમ ભાગીરથીમાં સ્નાન કરી (ગંગાસ્નાન કરવાથી સર્વ પાપના નાશ થાય છે, માટે પ્રથમ નિષ્પાપ થઇ, પછી શિવનું દર્શન પૂજન ઇત્યાદિ કરવું એ કારણે)' पछी विश्वेश्वरने मंहिरे लय छे. गंगातटथी ते शिवमंहिर सूधी. મનુષ્યાની એક સરખી હાર થઇ રહી છે. હજારા અને લાખા મનુષ્યા ગંગાસ્તાન કરીને એ માર્ગેથી જાય છે. તેથી ત્યાં એટલી તાે લીઠ થઇ હતી કે, ગમે તેવા અળવાન્ પુરુષને પણ તેમાં ચાલવું ખહુ ભારી થઇ પડતું હતું.

આવા પ્રસંગ જોઇ શંકરે તે દિવસે પ્રાતઃકાળે પાર્વતીને કહ્યું. કે, શૈલરાજ કુમારિ! તે દિવસની ઇસ્છા પરિપૂર્ણ કરવી હાય તે

મારી સાથે ચાલા; હું તમને માટા ચમત્કાર સાથે મારા ભક્તાનાં દર્શન કરાવું." લાગલાં જ દેવી પાર્વતિએ નદીપર આરબઢ થઇને રાંકર સાથે ઉતાવળથી કાશીપુરીનાે માર્ગ લીધા. કાશીપુરી નજીક ગયાં એટલે શંકરે એક પરમ અશક્ત અને વૃદ્ધ પુરુષનું સ્વપ ધારણ કર્યું અને પાર્વતીને તથા નંદીને પણ પ્રાકૃત સ્વસ્ત્પ ધારણ કરવાની આજ્ઞા કરી. પાર્વતી સાળ સત્તર વર્ષની સ્ત્રી થયાં, તથા નંદી એક ઘરડાે–આજ મરે કાલ મરે તેવા બળદ થયાં. ત્રણે જણાં મણુકાર્ણકાના ઘાટ, જયાંથી સર્વ મનુષ્યા સ્નાન કરીને નગ-રમાં જતાં હતાં ત્યાં આવ્યાં; ને સૌની સાથે સ્નાન કરી પાણીના ઘડાઓ ભરી શિવાલય ભણી ચાલવા લાગ્યાં. માર્ગમાં ચાલતાં સર્વ જનાને માઢે "શિવાય નમાં હરયે નમાં સદાશિવાય નમાં" ઇત્યાદિ મંત્રા તથા "હર હર, શિવ શિવ, વિશ્વનાથ, કાશીવિશ્વનાથ, ગંગા-ધર,ઉમાપતિ, ગિરિજેશ," ઇત્યાદિ નામાના અખંડ ઉચ્ચાર ચાહ છે; સર્વ મનુષ્યા ખહુ ત્વરાથી-જાણે શંકરનાં દર્શન ક્યારે કરશે એવી ઉત્કંઠાથી ચાલ્યાં જાય છે, તે જોઇ પાર્વતી ઘણાં રાજી થયાં. અને મનમાં વિચાર કરવા લાગ્યાં કે, "અહા! શંકરે કહ્યું ત્યારથી हुं ते। स्म क लाखुती हुती है, तेमना दृढ श्रद्धावान् लहते। करा-તમાં કવચિત જ હશે, પણ આ તા સર્વ મહાલકતા દેખાય છે. ત્યારે શું તે સર્વ પ્રભુ (શંકર)ને પ્રાપ્ત થશે ?" શંકરે પાર્વતીના વિચાર અંતર્યામીપણે જાણીને તેમને કહ્યું, "દેવી! ધીરજ રાખા, અને મારી પછવાઉ ધક્કામુક્કી ખાતાં ખાતાં આ લીડમાં ચાલ્યાં આવા; એટલે હમણાં જ આપણે ભક્તની પરીક્ષા કરશું." જ્યાં છડા મનુષ્યને માત્ર પાતાના જવ જ સંભાળી ચાલવાની પણ અતિ મહે-નત પડે છે, ત્યાં આ તેા ત્રણ જણાં, અને વળી તેમની વિલક્ષણ સ્થિતિ! તેઓ આ મેદનીમાંથી કેમ પાર ઉતરી શકે? તાેપણ જેમ તેમ તેઓ ચાલ્યાં. ડાસા ખનેલા શિવજી હાર્ડપિંજરમય અને. પગથી અકડી ગયેલા ખળદપર બેઠા છે, અને ત્રિલાકસુંદરી ગૌરી, **અળદને દાેરી લીડમાં ચાલે છે. અળદ** કેમેં કરીને પગ ઉપાર્ડી શકતા નથી, ચાદિશામાંથી દાડતા જતા લાકાની યક્કાયક્કીને! . પ્રહાર થાય છે તેથી ઘડીકમાં તે પાેઠીઓ આ ખાનનુ પડે છે, તાે

ઘડીકમાં બીજીગમ પડતાં પડતાં રહી જાય છે. કેટલાકને આ ખળદ હુમણાં પડશે તા આપણને ચગદી મારશે એવા વિચારથી હસલું આવે છે, તા કેટલાક દયા લાવીને તે સુંદરીને કહે છે કે, "બાઇ! तमे आ लीडमांथी हमणुं णालू ये निक्षणी लये।, ने है।रणे તમ આ બાડમાવા હમાલા પાયાના તેમાં આવાના તેમાં આ કર્યા છે તેવામાં આ જામાં એક. કીચડવાળું ખાખાચિયું આવ્યું. તે જોઇ શંકરે સાન કરી કે, એ આ જૂપર નંદીને દારી લેઇ જા, એટલે પાવતીએ બીડમાંથી ખળદને તે ખાખાચિયાંની કારપર દાર્યો. ખળદ ટ્યુમયુ ટ્યુમયુ કરતા તેમની પુંઠે પુંઠે જતા હતા એવામાં તેના પગ તે ખાણાચિયાંની કારપરથી લથડેયા, ને તેવા જ હાસારુપ ખનેલા શિવજ સહિત તે અળદ ઘડડડધૂસ કરતાે કીચડની માંહે જઇને પડચો. માર્ગમાં ચાલનારામાંના કેટલાક આ ખનાવ જોઈ ખડખડાટ હસી પડચા અને કેટલાક દયાથી તે ખળદને તથા હાસાને કાદવમાંથી કાઢવા માટે તેણીગમ ધસ્યા. સુંદરી ખાળાચિયાંને કાંઠે બેઠાં બેઠાં ખહ્ ંગહુ વિલાપ કરવા લાગ્યાં અને વિલાપ સાથે માર્ગ પરના લાેકાને સાદ કરવા લાગ્યાં કે, "રે! મારા પતિને કાેઈ કાઢા રે કાઢા." ખા-ખાચિયાંમાં, વળી કર્મસંજોગે લારી કળતર હતું, તેથી કાસા તથા णणह क्रेम निक्षणवाना यत्न करता हता तेम तेम वधार वधार કાદવમાં ગળી જતા હતા. અળદ ચારે પગે, ને ડાેસા કમર સૂધી, કાદવમાં ખૂંચી બેઠા ખન્ને અશક્ત તેથી પોતાની મેળે કેમે કર્ફ્સ નિકળી શકાય તેમ નહાતું. કળતરનું કામ તા એવું કહિન છે કે ગમે તેવા ખળવાન પુરુષ પણ એકવાર અંદર ખુંચ્યા કે પછી બીજાની સહાય વિના નિકળવા અશક્ય જ; કેમ કે જેમ જેમ તે નિકળવા भाटे यत्न करे तेम तेम ते अंहर गणता-अतरता लय. पार्वतीनी ખૂમાથી જેઓ શંકરને-ડાસાને બહાર કાઢવા આવ્યા તેઓને વેશ-ધારી શિવજીએ દ્વરથી જ કહ્યું કે, "લાઇએા! તમે મને કાઢવા માટે આવા છા તા લલે, પણ પહેલાં એક મારી વાત સાંભળા; કેમ કે, મને કાઢવા જતાં તમારા જીવનું જોખમ થાય તે કામનું નહિ. મારે માત્ર એટલું જ કહેવાનું છે કે, જે મનુષ્ય કેવળ જ શંકરપર શ્રદ્ધા રાખતા હાય ને તેના જ પરમ લક્ત હાય તેણે જ મને કાઢવા

માટે આવવું. જો પાતાનામાં કંઇ પણ સંકલ્પવિકલ્પ હશે તા તે મનુષ્ય મને અડકતાં વારને ખળી લસ્મ થઇ જશે એમાં સંશય નથી." આ વૃદ્ધ પુરુષનાં વચન સાંભળી, તેને કાઢવા માટે દાેડેલા સઘળા તુરત ખંચાયા, ને પાછા વળી પાતાને માર્ગે પડયા. તેઓ પરસ્પર વાતા કરવા લાગ્યા કે, આ તા વળી એક આશ્ચર્યની વાત છે. જૂઓ તા ખરા, કે પરમાર્થનું કામ જાણી દયા લાવી તેને કાહવા જઇએ ત્યારે આપણે પાતે જ ખળીને ભસ્મ થઇએ. ધર્મ કરતાં ધાડ આવે એ ધન્ધા તા ઠીક અને વળી એમ કરતાંએ કદાચ કાઠવા જઇએ, પણ આપણા મનની ક્યાં ખબર છે ? કેાણુ જાણે સંકલ્પવિકલ્પ પણ થયા હાય. ગમે તેટલું તાય ભાઇ! સંસા-રમાં છીએ. માટે પૂર્ણ શ્રદ્ધાવાન્ તે આપણે ક્યાંથી હાઇએ ? શંકરે આપણું કાઇ કામ ન કીધું હાય તા આપણું તેને ગાળા પણ દીધી હશે. એ તા આપણે માણુસ છીએ, પાપ તા મનુષ્યની પછવાઉ લાગેલું જ છે. તેમાંએ આપણે તે વળી કયાં માટાં સત્કર્મ કરનારાં છીએ કે જેથી પાપરહિત હાઇએ ? માટે એને કંઇ આપણાથી કહાય નહિ. એ ખન્દાને વળી પાપ વગરના પુરુષ કાઢનાર જોઇએ છીએ. सेवा ते तेने. डेाणु मणनारे। હते। रेपातानी घडपण्नी अडने. લીધે એમના એમ કાદવમાં પડ્યો પડ્યો સડશે, ને પેલી બિચારી નવચૌવનાના ભાગ મળશે, જાૂંચા તા ખરા, આટલા ઘરડા-લાક-ડામાં પહોંચવાની તયારીમાં આવ્યા છે, છતાં ખિચારી આં સંદરીના ભર્તાર થઇ ખેઠા છે. આશા તે કંઇ એાછી છે કે ? હવે એ ખાડામાંથી નિકળી ઘરસૂત્ર ચલાવશે! ઠીક! આ તા ખરેખરા વેશ જ છે વેશ!" વળી કાઈ ખીજાએ કહ્યું, "લાઇ! હશે ! ગમે તેમ હાય, પણ આપણે તો ધર્મનું કામ કરવું છે માટે અને તા કાઢવા જલું અને નહિ તા મુંગે માઢે માર્ગે ચાલવું. વગર ફાેકટમાં કાેઇની નિંદા કરવામાં શા અર્થ?"

આ વેળા શંકરે, પાર્વતીને પાતાની દેવ વાણીમાં કહ્યું, "દેવિ! જોયા તેં આ મારા લક્તા, કે જેઓ સાક્ષાત્ તરણતારિણી ગંગામાં લાવયુક્ત સ્નાન કરીને આવે છે, ને મુખે શિવ, શિવ જપતાં મારાં જયાતિંકિંગનાં દર્શન કરવા જાય છે તેમને જો, જો. એમણે

સરમથી આખાં શરીર ખરક્યાં છે, ગળામાં રુદ્રાક્ષના કંઠાએા તા માતા નથી; કેટલાકાેએ તા પહાંચાપર, ખાહુ, કર્ણ ઇત્યાદિ કટિ ઉપરાંતના સર્વ અંગે, રુદ્રાક્ષનાં ભૂષણા પહેરી લીધાં છે; કેટલાકે ते। मस्तक्वे च्येक्षदश, शत, वा सहस्र रुद्राक्षाना सुक्वेर पहिरेदा છે; કેટલાકના હાથમાં રુદ્રાક્ષના ખેરખા આવી રહ્યા છે; કેટલાક તા નિરંતર મારું ભજન કરી રહ્યા છે; કેટલાકાના હાથમાં સદાને માટે મારી લિંગ પ્રતિમાની સ્થાપના કરેલી છે, અને તે લિંગને કાઇ પણ નિંદા પદાર્થ કે પુરુષના સ્પર્શ ન થાય માટે પાતાના હાથ તેઓએ સદાને માટે ઉંચા જ રાખી મુકી, ખીજા કાઈ પણ કાર્યમાંથી નિરાળા રાખ્યા છે; વળી તે સદા ઊંચાના ઊંચા રહેવાથી તેમાં રક્તના પ્રવાહ ન જઇ શકવાને લીધે, સૂકાં કાષ્ટ સમાન થઇ ગયા છે. વળી જો, કેટલાકે તાે સંસારના ત્યાગ કરી મુંડ મુંડાવી લંગવાં વસ્ત્રા ધારણ કરેલાં છે, કેટલાકે સર્વાંગ મુંડન કરાવ્યું છે. કેટલા કે. પંચ કેશ રાખી મસ્તકપર જટાના માટમાટા અંળાડા ખાં-ધેલા છે; કેટલાકે માત્ર કૌપીન ભેરજ રહી, સર્વ વસ્ત્રોના ત્યાગ કીધા છે; કેટલાકે ઉપાન તજેલાં છે; કેટલાકે મૌન ધારણ કીધેલાં છે; કેટલાક શિવ શિવ વિના ખીજી વાણી ઉચ્ચારતા જ નથી, કે-ટલાંકે અન તજેલાં છે અને કેટલાક એકાહારી જ છે. એમ મારી લંક્તિના ઉદ્દેશે કરીને (પછી ચાહે તેા સાચે કે માત્ર લાેકાેને દે-ખાડવાને દાંભિકપણે) એવાં અનેક વતા અને નિયમા ધારણ કરીને તેઓ મારું ખાનું ધરાવે છે; અને મારા લક્તા કહેવરાવે છે, પણ એથી હું શું તેમને પ્રસન્ન થાઉં? અને તેઓ મને પામે? શું એવા આહ્યાચારથી જ હું લાળવાઇ જનારા છું? મને કાઢવા માટેનાં ધર્મ કાર્ય માટે તેઓના મનમાં ઉપજેલી ઉપરચાટી દયા, અને તેને ખરી કસાટીપર ચઢાવવા માટે મેં વચમાં નાંખેલી અડચણથી સર્વેનું ઠંડું થઇ જવું, ઇત્યાદિ ઉપરથી તેં જાણ્યું હશે કે, તેઓનાં અંતર વિશુદ્ધ નથી, પણું ધીરંજ રાખ. આવા હજારા અને લાખા દેખાવડા લક્તામાંથી, વિશુદ્ધ શ્રદ્ધાવાન્ ભક્ત કાેઇ નિકળશે, અને તે હું તને દેખાડીશ."

લોકા આગળ પ્રમાણે જ ચાલ્યા જાય છે, ને તેઓ સાંભળે તેમ ખાડાની કારણે બેઠેલાં વેશધારી પાર્વતીજી દયામણી વાણીથી કહેતાં જાય છે કે, "અરે પુષ્યવાન્ લોકો! અરે શિવલકતો! તમે સર્વે માત્ર સ્નાન કરવાથી જ સર્વ પાપના નાશ કરનારી લાગીરથીમાં સ્નાન કરીને ચાલ્યા આવા છો; અને આજે મહાશિવરાત્રિ જેવું પુષ્યપ્વ છે, તો હું અખળા ઉપર દયા કરો. આ મારા વૃદ્ધ અને કાદવમાં ખુચી રહેલા ભર્તારને બહાર કાઢા. અરે દયા! દયા! એ સિવાય હું તમારી પાસે ધન દોલત વગેરે બીજું કશું માગતી નથી. આવાં દયામણાં વચનાથી કેટલાકાને દયા આવે છે, ને આગળનાઓની પેઠે તેઓ પણ ઠાસાને કાઢવા જાય છે, પણ ઠાસો તેમને એમ જ કહે છે કે, "લાઇ! જે નિષ્પાપ ને પૂર્ણ શિવલકત હાય તે જ મને કાઢવા આવા, કેમ કે, જેનામાં કંઇ પણ પાપ હશે તે અડતાં વેત જ લસ્મીભૂત થશે." એ વચન સાંલળી સર્વ લક્તો તુરત જ પાછા કરી પાતપાતાને માર્ગે ચાલવા માંઠે છે. આમ કરતાં શહુ સમય ચાલ્યા ગયા. પાતાકાળથી તે લગલગ ત્રીજા પ્રહર સુધી પાવતીએ ઘાંટા કાઢયા, પણ કાઇ નિષ્પાપ પુરુષ શંકરને કાદવમાંથી કાઢવાને તત્પર થયા નહિ.

યર્ગભૂ! આ વાતનું તાત્પર્ય તું સમજવા હાઇશ. આ દર્યાત પૂરું થતાં જ તને સઘળી સમજા પડશે. લગલગ સાંજ પડશા આવી. સાયં અલિપેકના સમય થયા. શિવજી વારંવાર હાલ-વાથી છેક છાતી સૂધી કાદવમાં ઉતરી ગયા, ખળદને આખા દિવસ ચારા કે પાણી ન મળવાથી તથા કાદવમાં અડગ ખૂચી રહેવાથી જાણે તેના ઢાળા ખહાર નિકળી પડવા જેવા થઇ ગયા, ને મ્હેાં ઉપર ફીણના ફિસાટા આવી ગયા; સુંદરીનાં નેત્ર રડી રડીને લાલ થઇ ગયાં, ને લાકા તરફ ઘાંટા મારી મારીને તેના કંઠ પણ છેક છેશી ગયાં, ને લાકા તરફ ઘાંટા મારી મારીને તેના કંઠ પણ છેક છેશી ગયાં હાય તેમ ખાખરા થઇ ગયા. આ સઘળાથી કંટાળી તેમણે શિવની સ્તુતિ કરી કે, ''હે પ્રભા! હવે તા કૃપા કરા, ને પાછા કૈલાસપ્રત્યે ચાલા. આવા નિર્દય અને અશ્રદ્ધાળુ અંતઃકર-ણવાળા લાકામાં હવે મને ઘડી પણ રહેલું ગમતું નથી." એટલામાં આ સઘળા કોતુકના ઓચિન્તા પાર આવ્યા. નિયમ પૂર્વક પાવતી લાકાને હાંકા મારતાં જ હતાં, હાસા ખાડામાં હાંફી જ રહ્યા હતા; લાકા આવીને પાછાં જતાં હતાં, એવામાં કાઇએક ગામનાં સુમારે

સાે દાહસાે મનુષ્યાનું એક ટાેળું ગંગામાં \*સચૈલ સ્નાન કરી વિશ્વનાથનાં દર્શન કરવાને માટે તે ભીડમાં થઇ પસાર થતું હતું. તે ટાળું નવચૌવના સુંદરીનું હૃદયદ્રાવક આકંદ સાંભળીને ભીડમાંથી. નીકળી ડાસા તરફ વળ્યું અને તેને કાઢવાના પ્રયત્ન માટે ખાડાના કિનારા ઉપર ક્રી વળ્યું. કાસાએ પાતાની પ્રતિજ્ઞા તુરત જ જણાવી દીધી કે, "ભાઈઓ! ધીરા થાએ; સાહસ કરશા માં, પાપ રહિત. હા તા જ મને સ્પર્શ કરજો, નહિ તા તુરત જ પ્રાણ ખાશા." આ સાંભળતાં જ સઘળા ખંચાયા, ને પટાપટ આઘા ખસી ઉલા રહ્યા. આ સા માણુસનું ધાડું ખાડાપર ઉભું જોઇ, માર્ગમાંના માણ-સાને પણ અચરજ થયું; તેથી એ શું છે ? તે જોવાને માટે તેઓ. સઘળા ઉભા રહ્યા. માર્ગમાં ભીડ હતી, વચમાં જ લોકા ઉભા રહ્યા છે એટલે મઝા જોનારાઓનું પૂછલું જ શું. એ. ટાળામાંના એક દૃષ્ટપુષ્ટ અને નિઃસ્પૃહ જેવા દેખાતા માણસ, કે જેને તે ટાળા-मांना तथा तेना आभा गामना दी है। वारंवार गांडा, खान्त, ઉન્મત્ત વગેરે કહેતા હતા, તે, ટાળામાંથી અહાર આવ્યા, ને જદ્ કરી ડાસાને ખહાર કાઢવાં માટે કિનારે રહી લાંબે હાર્થ તેમના હાથ પાતાના હાથમાં માંગવા લાગ્યાે. ડાસાએ કહ્યું, "લાઇ! મારા બાલવાના અર્થ તું સમજયા ? મને કાઢવા એ સાધારણ પુરુષનું કામ નથી. કેવળ નિષ્પાપ, પવિત્ર અને પૂર્ણ શિવલકત હાય તે જ યુરુષ મને કાઢી શકશે. અહીંઆં જ ખરેખરી પરીક્ષા છે, માટે એક તાે લાજ અને ખીજો જીવ, ખંને ગુમાવશે. માટે તું તારે માર્ગે ચાલ્યા જા." આ સાંભળી તે પુરુષે હાસાને કહ્યું, "મહારાજ! (भले यज्ञापवित वगेरे थिड्ना लेध ते आक्षण छे सेम धारीने) તમે વૃદ્ધ છતાં આવી મિથ્યો શંકા કરી મને કેમ ભમાવા છા ? આ લાકા તા સઘળા મૂઢ છે તેથી તેઓને અજ્ઞાનવડે કંઇ સૂઝતું નથી; પણ આપ વૃદ્ધ છતાં મને ઉલટા ઉપદેશ કેમ કરા છા ? શું ળીજાઓની પેઠે મારું હૃદય શૂન્ય છે; એમ આપ ધારા છા ? અરે પ્રહ્મદેવ! સર્વ વેદના અર્થ પ્રદર્શિત કરનારાં, તેમ જ લાેકને પાતાના પવિત્ર નિયમામાં ખાંધી રાખનારાં ધર્માદે શાસ્ત્રાને તથા

<sup>&</sup>lt;sup>©</sup> પાતે પહેરેલાં વસ્ત્ર સહિત તીર્થમાં વિધિપૂર્વક સ્નાન કરવું, તેનું નામ સચૈલ સ્નાન.

તેમની સુદઢ આજ્ઞાઓને શું અમે અવગણના કરી ભૂલી જઇએ ને તેને ખાટી માનીએ છિયે એમ તમારું ધારલું છે? જો તેમ હાયતા તે કેવળ ખાટું છે. શાસ્ત્ર આજ્ઞાઓ અતિ અમાઘ # અને કાઇથી તાેડી ન શકાય તેવી છે. એ શાસ્ત્રા શ્રીમતી ગંગાને ત્રૈલાેક્યપાવિની કહે છે, અને સર્વ પાપ ટાળવા માટે મનુષ્યે તેમાં સ્નાન કરવું એમ આજ્ઞા કરે. છે. એટલું જ નહિ પણ એ ગંગાજી, કે જેણે આ ભૂલાકમાં ઉતરતાં જ સાઠ હજાર સગર યુત્રાના એક સમયે ઉદ્ધાર કર્યો હતા, તે પછી પણ લાખા વર્ષોથી અસંખ્ય પાતકી જીવાના ( તે સ્નાનમાત્રથી જ) ઉદ્ધાર કરતાં આવ્યાં છે; તા પછી હું, કે જે આ શિવરાત્રિ केवा महापर्वने हिवसे, ते त्रिलुवनतारिल्डीना भगण ७६७मां હમણાં જ સ્નાન કરી તથા તે ઉદકતું પાન કરીને ચાલ્યા આવું છું, તેના શરીરમાં કેશું પણ પાપ હાવાની તમને શંકા પણ કેમ રહે છે ? હિર હિર ! કેવા અધર્મ ! કેટલા અવિશ્વાસ ! વિપાપાં ભાગીરથી પર કેવા માટા આક્ષેપ. હે દેવ! મારાથી આ અઘટિત સહન થતું નથી. વળી હૈ દેવ! હું શિવપર પૂર્ણ આસ્થાવંત નથી એમ ધારવાનું આપને શું પ્રયાજન છે? હશે, મારે તેના જ ભારાંસા છે, ને તે જ મારી પત રાખશે. હું સત્ચિત્તથી કહું છું કે, મેં એક વિશ્વનાથ વગર ખીજામાં શ્રદ્ધા મૂકી નથી, તા મને ભય શા છે? ખેર, જેનું કર્તવ્ય તેની સાથે, પણ મહારાજ! ચાલા, હવે પ્રભુવિશ્વનાથનાં દર્શનના સમય થવા આવ્યા છે અને આ ભારી ભીડમાં થઇ છેક મંદિરસૂધી જલું છે, માટે કૃપા કરીને સત્વર તમારા હાથ મારા હાથમાં આપા કે તમને ખહાર કાઢીને હું મારે માર્ગ ચાલ્યા જાઉં. તમારા શરીરના સ્પર્શ કરવાને મને જરા પણ લીતિ નથી; કેમ કે હું ખરેખર નિષ્પાપ છું, પૃર્ણ શિવભક્ત છું, ગંગાના જળના પાતાના શરીરને સ્પર્શ થયા છતાં 'મારા શરીરમાં પાપ હશે ' એવી જેને શંકા રહે તેના જેવા મહાપાપી બીજો કાઇ જ નહિ; તેમ તેને પવિત્ર-પાપરહિત થવાના ખીંજો માર્ગ પણ જગતમાં નથી." આવું લાયણ સાંલળતાં ઉલેલા સર્વ લાકા દિડ્યૂઢ થઇ ગયા; અને પૈલા કળી ગયલા વૃદ્ધ પુરુષે

કઠી પણ ખારી ન પડે તેવી. † પાપરહિત–નિર્મળ.

"ધન્ય છે, ધન્ય છે, ખરા વિશ્વાસુ ભક્ત! તને ધન્ય છે. તું જ ખરેખરા નિષ્પાપ છે. તું જ પૂર્ણ શિવભક્ત છે ને ગંગાનું 'સર્વ પાપ નાશિની' એ નામનું સાર્થક કરનાર ખરેખરા તું જ છે. શાસાજ્ઞા પર વિશ્વાસ રાખી તે પ્રમાણે પ્રત્યેક કાર્ય કરનાર, તેના ચથાર્થ ફળના ભાકતા થાય છે. આ સર્વ લાક પાતાનાં પાપના નાશ થવા અર્થે જ ઘંટ વગાડી ગંગામાં સ્નાન કરે છે, તથા શંકરનાં દર્શન પૂજનાદિ કરે છે, પણ તેમ કરવાથી પાતાનાં પાપ સમૂળ નાશ થાય છે કે નહિ, એમ પાતાને શંકા રહે તો પછી તેમણે તેમ કરવાની (સ્નાન, પાન દર્શનાદિની) જસ્તર શી છે? તેમનું તો તે સઘળું વ્યર્થ જ જાય છે, અને લાભમાં મિથ્યા શ્રમ જ મળે છે. માટે હે નિષ્પાપ! તું પરમ ભક્ત છે, તારા મહિમા અતુલ છે અને આ અવિશ્વાસુ અજ્ઞાન લાકો તારા પ્રભાવને કે તારા કાર્યને જાણી શકતા નથી; પણ કંઇ ચિંતા નહિ; તે સૌથી તું નિઃસ્પૃહ છે. તારે કલ્યાણુ થાઓ અને તું ચાંગીઓને પણ દુર્લભ એવા પરમ ધામને પામ."

આટલું કહેતાં જ તે વૃદ્ધ પુરુષે ખાડામાંથી પાતાના હાથ લાંખા કર્યો ને જેવા તે નિષ્પાપ યાત્રાળુ પુરુષ કિનારે વાંકા વળી તેમના સ્પર્શ કરવા જાય છે કે તુરત જ તે ડાસા, અળદ તથા કિનારે ખેઠેલી સુંદરી એ ત્રણે અદશ્ય થઇ ગયાં! આ મહદાશ્ચર્ય જોઇ, ત્યાં ઉલેલા પ્રાણી માત્ર અત્યંત વિસ્મય થઇ ગયાં, ને તે નિષ્પાપ પુરુષને વારંવાર વંદન કરવા લાગ્યાં. સૌએ એક સામટા શ્રીવિશ્વેશ્વરના જય પાકાર્યો. એ કુટુંખી વૃદ્ધ પુરુષ કેડ્યુ હતા ? તે કાઇ પ્રાકૃત પુરુષ નહિ, પણ સાક્ષાત પરમ પુરુષ (પરમાત્મા) હશે એમાં સંશય નહિ, એમ તેઓ તર્ક વિતર્ક કરવા લાગ્યાં ઘણાંક લાવિકા તા પ્રેમરંગ ચઠવાથી, "રે, તે પ્રભુને આપણે એાળખ્યા નહિ. ધિક્ક! અરે આ ભક્તજનના પ્રસાદથી જ આપણને તેમનાં રુપાંતરથી પણ દર્શન થયાં છતાં પિછાણ્યા નહિ! ધિક્ક!" એમ બાલતાં તે ખાંબાચિયાના કાદવને લઇ શરીરે ચાળવા લાગ્યાં અને અતિ હર્ષથી મસ્તકપર ધારણ કરવા લાગ્યાં. પણ હવે પછવાડેથી શું વળવાનું હતું ? સમય વીત્યા કેડે સર્વ નકામું છે.

રાંકર ત્યાંથી કૈલાસ માર્ગ જતાં પાર્વતીને કહેવા લાગ્યા, "દેવી! તેં મારા દઢ વિશ્વાસ લક્તનાં દર્શન કીધાં? તે કેવા નિશ્વળ સ્વભાવના હતા તે તેં જોયું? આજે લાખાં મનુષ્યા ગંગામાં સ્નાન કરીને શિવનાં દર્શન કરવા જતાં આપણે જોયાં, પણ તેઓમાંના કાઇની પ્રજ્ઞા એવી સુદઢ હતી? જો મારું સ્મરણ કરનારા, મારી લક્તિના ખાદ્યોપચારથી પરિપૂર્ણ અને અંતરમાં પણ બહુ લક્તિ છતાં, માત્ર શ્રદ્ધાથી રહિત હાય તો તે, મને કદાપિ પામતા નથી અને સ્વપ્તામાં પણ હું તેઓને દર્શન આપતા નથી. જો તેવાજ (અવિશ્વાસ) મારા લકતાં હાય ને તે સૌ મને પામતા હાય તો પછી સંસારમાં પ્રાપંચિક કાર્ય કરનાર કાઇ પણ રહે નહિ." આ વચનાથી તથા આજ દિવસે જોયલા પ્રત્યક્ષ દર્શાતથી, પાર્વતી, ખહુ વિસ્મિત થયાં, અને તેમના મનનું ખરેખરું સમાધાન થયું.

યજ્ઞબુ, શાસ્ત્ર અને ગુરુ વચનપર શ્રદ્ધા. પરમ જે વિશુદ્ધ શ્રદ્ધા હોવી એજ માસપ્રાપ્તિનું મુખ્ય સાધન છે. કહ્યું છે કે, અવિષાનો ન कર્ત્તવ્ય: નવયા વાયત્રન્તુ મ: "અવિશ્વાસ કહ્યે કરવા નહિ; કેમ કે સર્વ રીતે એ જ બાધકારક થઇ પડે છે. ' તેથી ગુરુના ઉપદેશ ઉપર વિશ્વાસ રાખીને વર્તવાથી મનુષ્ય નિશ્વય માસને પામે છે. મુક્તિ મેળવવા સારુ મનુષ્યે સુખમાં કે દુ:ખમાં સદ્દગુરુનાં વચન ઉપર નિરંતર ૯૯ વિશ્વાસ રાખવા.

એક મત માનવા.

મનુષ્યે એક જ મતનું અનુસરણ કરલું જોઇએ. જગતમાં શાસ્ત્રો અનેક છે, ને તેઓએ જાદાં જાદાં તત્ત્વા પ્રતિપાદન કરેલાં છે. શાસ્ત્રો તો શું, પણ વેદની શ્રુતિઓ જ કાઇ સ્થળે કંઇ ને કાઇ સ્થળે કંઇ કહે છે. તેમ જ સ્મૃતિઓ અને પુરાણોના પણ ઘણાક ભિન્ન સિદ્ધાંતા છે. આમ ઉપર ઉપરથી જેતાં લાંગે, પણ તે વસ્તુનું સંપૂર્ણ અધ્યયના અવલાકન કરનાર પુરુષ જ્યારે સુક્ષ્મદિષ્ટિએ જાએ છે તારે તેને ખખર પડે છે કે, શ્રુતિ સ્મૃતિ આદિ શાસ્ત્રા અને પુરાણા, એ સઘળાંની દૃષ્ટિ, ચકારની જેમ અન્દ્રપ્રતિ છે તેમ, એક એક જ વસ્તુપર લાગેલી, અને તેઓ પૃથક પૃથક માર્ગ રહીને

તેનું અવલાકન કરે છે. જેમ કે કાશીપુરી એ સર્વને દર્શનીય છે; अने सोडेा धयात्रार्थे त्यां आवे छे; पणु ते आवनाराओ जूहे जूहे સ્થળ રહેનારા હાવાથી કાશીપુરીએ આવવાના માર્ગો, પ્રત્યેક સ્થળ નિવાસીઓને માટે, જૂદા જૂદા જ છે. એવી રીતે શ્રુતિ સ્મૃતિ પુરાણાદિ શાસ્ત્રાના યત્ન માત્ર ઇશ્વરપ્રાપ્તિને જ અર્થે છે, અને अधिकारी परत्वे भार्ग जूहा जूहा हर्शां व्या छे. स्मेमां उहास तने શંકા થશે કે વેદાદિ શાસ્ત્રોમાં કેટલાંક કર્મને પ્રતિપાદન કરે છે,-કેટલાંક ઉપસનાને અને કેટલાંએક જ્ઞાનને પ્રતિપાદન કરે છે ને કેટલાંક તાે એ સર્વથી ભિન્ન પડી માત્ર શૂન્યવાદ (નિરીશ્વર પ્રતિ-પાદન) કરે છે, એવી ભિન્નતા કેમ ? સર્વ જો કે દેખીતી ભિન્ન વસ્તુને વર્ણવે છે, અને તેના નિશ્ચય કરતાં દેખાય છે, પણ એ સઘળાનું તારતમ્ય એકજ છે. કાઇ દૂધનેજ મુખ્ય ગણે છે, તા કાઇને દહિ અતિ માન્ય હાય છે; તેમ કાઇ માખણને તત્ત્વ ગણે છે, અને કાઇ ઘૃતને સારર પ માને છે, પરન્તુ ખરું જોતાં વસ્તુતઃ તે એક જ છે. ત્યારે હવે તે પય, દિધ, ઘૃત આદિ મનુષ્યાદિના ઉપયોગ ગમાં આવી નષ્ટપ્રાય-હતાં ન હતાં જેવાં-થઇ જાય છે, તે જોઇ તેને કાઇ એમ કહે છે કે, એ કંઇ વસ્તુજ નથી: પણ દ્રધ, દહિ અથવા ઘી, હરકાઇના-મનુષ્ય વા અન્ય પ્રાણીના ખાધામાં આવ્યું એટલે તે અદપ્ટ થયું, પણ કંઇ તેના નાશ ન થયા; કેમ કે ખાનાર પ્રાણીના શરીરમાં તેનાં પરમાણુએ વાસ કીધા, જેથી તેનું શરીર વૃદ્ધિ પામ્યું, અને તે શરીર પણ જયારે પહે છે, ત્યારે કીટક, વિષ્ઠા અથવા લસ્મરુપે તે વસ્તુના પરમાણુએા રહે છે, અને તે પૃથ્વીમાં મળી જઇને પૃથ્વીરુપ થાય છે. વળી તે પૃથ્વીપર કાળાંતરે પર્જ-ન્ય પડવાથી તે પરમાણુએ (ંતે ઘી, દ્ભુધ ઇત્યાદિનાં રૂપાંતર પામતાં આવેલાં પરમાણ ) તૃર્ણાંકુરસ્વપે ઉદ્દલવ પામે છે; તેને પુનઃ ગાય, લોંસ આદિ પશુ ચરે છે, અને તે પાછું દ્રધ કરે છે. એ રીતે ઘણાક કાળસુધી સ્વપાંતર પામી પરમાણુસ્વપે સ્થિત રહેલું ઘૃત દુગ્ધાદિ તત્ત્વ, પાધું નિજસ્વસ્વપનેજ પામે છે તેથી, તેના નાશ થયા ગણાય નહિ. તેમ વેદાદિમાં પ્રારંભમાં જ કહેલાં કર્મોનું પ્રતિપા-દન છે તે પણ ઇશ્વરને માટે જ છે; ઉપાસના પણ ઇશ્વરાર્થે જ

છે અને જ્ઞાન એ પણ ઇશ્વર પ્રાપ્ત્યર્થે જ છે. વેદ, સ્મૃતિ, દર્શનં (છ શાસ) તથા પુરાણા, પૂર્વે થઇ ગયેલા મહાન્ પુરુષા, -એ વગેર સર્વેના આદેશ માત્ર ઇશ્વરના જ ગુણ ગાવાના છેઃ પછી ચાહે તા સ્તુતિરુપે કે નિંદારુપે. જેમ વિવાહ સમયે પરણતા યુરુષનાં ખંને પક્ષ (માંડવાવાળી અને જાનરડીએા)ની સ્ત્રીએા, જે ગીત ગાય છે તેમાં, જાનરડીઓ વરને નાના પ્રકારના અલંકાર આપી (વાણીના) ને તેને રાજાસમાન વર્ણવે છે; ત્યારે માંડવડીએ તેને કુરુપ, અક્કલ વગરના, નિર્ધન વગેરે કહીને હલકા પાંડે છે; પરંતુ તે ગીત પરણનાર વરનાં જ છે. માંડવડીએ વરનાં નિંદારુપ ગીત ગાય છે, તે અંતઃકરણપૂર્વક નહિ, પણ માત્ર વિનાદને અર્થે જ. चेथी ते लेडे निंहे छे, तथापि तेचानी निंहा परिलाममां प्रशंसा જ છે; કેમ કે એ વિનાદની નિંદા તેની પ્રશંસાને અર્થે જ છે. એવી रीते धश्वरने सिद्ध वा असिद्ध भानीने पणु तेम भाननाराओ। તેને સિદ્ધ જ કરી આપે છે; અને તેથી ઇશ્વરના એવા અપ્રતિમ અને અપાર ગુણનું સોંદર્ય આપણા ધ્યાનમાં આવે છે; અને આપણા નિશ્વય થાય છે કે, "અહાં! જેને અનેક રીતે વર્ણવવા છતાં પણ કાઇ જેના પાર પામી શક્યું નથી, એવા તે પરંપ્રદ્યા પરમાતમાં ગૂઢ છે, ધન્ય, ધન્ય! '

આ તો નિશ્ચયાત્મક છે કે, સર્વની હૃષ્ટિ ઇશ્વરપર છે, ત્યારે પ્રશ્ન થાય છે કે તેઓ કેવી રીતે ઇશ્વરને વર્ણવે છે? વેદાએ પ્રત્યેક (ધાતુની) ખાણા ઉઘાડી આપી છે અને શાસ્ત્રાએ તેઓના ઉદ્દેશના અનુસાર જુદી જુદી ઓળખાણા આપી છે; તે ધાતુઓને અહાર કાઢીને સ્મૃતિઓએ ગાળી શુદ્ધ કરીને એકત્ર કરી છે; અને પુરાણા તે તૈયાર થયલી ધાતુના નાના પ્રકારના અલંકારા કરી વિલાસી પુરુષાને પહેરવા—વાપરવાને આપે છે. અર્થાત્ વેદાએ પ્રત્યેક વસ્તુનાં મૂળતત્ત્વા કથન કરેલાં છે, ત્યારે તે મૂળતત્ત્વાનાં શાસ્ત્રાએ વિભાગ પાડીને તેપર વિવેચન કીધું છે, અને સ્મૃતિઓએ એટલે ધર્મશાસ્ત્રાએ વેદામાં દીસતાં–ઝઘારા મારતાં ધર્મતત્ત્વના સિદ્ધાંતાને ચાપ્ખી રીતે ઉપાડી લઇને એકત્ર કર્યા છે; તથા પુરાણાએ તે ધર્મતત્ત્વના સિદ્ધાંતાને, કહા કે વિધિવાકયાને નાના

પ્રકારના ઇતિહાસા તથા ઇશ્વરાવતારનાં અદ્દેશત કર્મો ચરિત્રા સાથે સંયાજને વિશેષ મીઠાશવાળાં તથા સરળ કીધાં છે; જે શ્રવણ ચવાથી સ્થળ મનવાળા જવ પરિશ્રમ વિના સમજ શકે. વિનાશ્રમે તૈયાર થયલું ભૂષણ પહેરીને રાજ થવું એ જેટલું પ્રિય લાગે છે. તેટલું જ પુરાણે વેદાદનું મથન કરીને દર્શાવેલા ઇતિહાસને દૃદયમાં ધારણ કરવા પ્રિય લાગે છે.

ું વેદાદિ સર્વ શાસ્ત્રાના મત દેખીતા જૂદા, પણ ખરું જોતાં એક જ છે. સૂક્ષ્મદૃષ્ટિએ નારને એ વાત યથાર્થ લાસે છે. પણ ધર્મ-तत्त्व (आत्मतत्त्व वणेरे) काण्वाना आरंक करनारने तेम सासतुं નથી. માટે મેં તને આ કર્તવ્ય કહ્યું કે, "મનુષ્યે માત્ર એકમતને અનુસરલું." એકમતને અનુસરવાથી તે મત એકવાર હઢ થાય છે, અને તે જ પાતાને છેવટ સુધી પહોંચાઉ છે. "આ ઠીક કે આ ઠીક," એમ અસ્થિર મનને લીધે એકેપર પ્રીતિ બેસતી નથી, તેથી કાઇ પણ તત્વ વસ્તુ ગહુણ થઈ શકતી નથી. માટે જ, પૂર્વે યાગે-ધર યાત્રવલ્કથે જનકરાયને ઉપદેશ કરતી વખતે કહ્યું હતું કે, "જનક! હું તને તત્ત્વાપદેશ પછી કરીશ, પણ પ્રથમ એક મારી वात सांक्षणः तारे भात्र भारा वयनने क भान्य धर्बं, अने तेने જ પોતાનું હિતકારક તથા શ્રેષ્ઠ માનલું; પણ તેના કરતાં ખીજું गमे तेट खं तने श्रेष्ठ अने भिष्ट कार्गे ते। पणु, तेनापर तारे विश्वास राणवे। निष्क तेम करवाथी तारुं भन यंयण न थतां तने तत्त्व પ્રાપ્તિ થશે: તારા વિચારા અનેક શાખાવાળા ન થાતાં સ્થિર થશે, સંશય દ્વર થશે. અને અંતે તારી મુક્તિ થશે. માત્ર મારાં જ વાકચાને અનુસરજે, જેથી નિરંતર કલ્યાણ લાકતા થઇશ." એ જ પ્રમાણે લગવાન્ શ્રીકૃષ્ણચન્દ્રે, સખ્યભક્ત અર્જીનને પણ કહ્યું હતું કે, "હે પાર્થ! આ સર્વ ધર્મો (અનેક શાસ્ત્રાએ પ્રતિ-પાદન કરેલા ) થી તારું સમાધાન ન થતું હાય, વા તેમાં તને સમજણ ન પડતી હાય તા તે સર્વ ત્યજીને તું મારે શરણ ંઆવ્ય-અર્થાત્ માત્ર મારાં જ વચનને અનુસર; અન્યત્ર ચિત્ત-વૃત્તિ દાહાવીશ માં, જેથી તું એક સિદ્ધાંતપર આવીશ." \* માટે

<sup>\*</sup> सर्वधर्मान्परित्यज्य मामेकं शर्ण वज की वस्त्रनथी.

યજ્ઞભૂ! હરકાઇ શાસ્ત્રાક્ત મતના એક નિશ્ચય પાતાને માટે કરવા; પણ તે પાતાના મનથી જ નહિ—સદ્યુરુએ અતાવેલા વા ઉપદેશેલા મત હાય તેપર જ નિશ્ચય રાખવા. એ માટે જ "સદ્યુરુના વચનપર વિશ્વાસ રાખવા" એને પણ મેં એક કર્ત્તવ્યસ્ત્પે તને કહી સંભળાવ્યું. હવે એક માર્ગનું અનુસરણ કરવું, એ વાક્યનું દહીકરણ કરવા માટે હું તને એક ઇતિહાસ સંભળાવું છું, જે બ્રવણ કરવાથી અનેક માર્ગપર દૃષ્ટિ રાખનારને કેવા મિથ્યા બ્રમ થાય છે તથા સ્થિરચિત્તથી એક માર્ગ ચાલનારને કેટલીક ઇચ્છિત વસ્તુપ્રાપ્તિ (તત્ત્વપ્રાપ્તિ) થાય છે, તે તને સમજાઇ જશે.

ખેં વ્યાહ્મણપુત્રની કથા.

ત્રૈલાક્યપાવિની ભાગીરથીના પવિત્ર તટ ઉપર આવેલા એક નાના ગામમાં એક ખ્રાદ્માણ રહેતા હતા. તેના પિતાના કાઇ ગુણને લીધે પ્રસન્ન થઇ, તે દેશના રાજાએ તેને કેટલીક રસાળ જમીન શાસિત કરી આપી હતી. તે ખ્રાહ્મણ પિતાના વારાથી ચાલતી આવેલી તે જમીનપર ખેડ કરી પાતાના નિર્વાહ ચલાવતા હતા. તેની આ ઘણી સુશીલ હતી અને તે સારા વિદ્રાન્ હાવાથી, તેઓ આ નાના ગામમાં ખહુ આનંદથી કાળ નિર્ગમન કરતાં હતાં. એ-તીની અંદરથી જોઇતું અન્નાદિ આવતું હતું, જેથી તેમને પાતાના નિર્વાહ માટે ખીજી કશી કાળજી કરવી. પડતી નહાતી. તેઓને આટલા દિવસ કશું સંતાન નહાતું; પણ છેક વૃદ્ધાવસ્થામાં અંગે વરસને અંતરે બે પુત્ર થયા. માટા પુત્રની ઉમ્મર જયારે આઠ વરસની થઇ, ત્યારે બ્રાહ્મણે તેને યગ્રાપવીત સંસ્કાર કરવાના વિ-ચાર કીધા. સંસ્કારને અંગે જોઇતું સઘળું સાહિત્ય તૈયાર કીધું, સગાંવહાલાં તથા સંસ્કાર કરવામાં કુશળ બ્રાહ્મણાને નિમંત્રણ કર્યો. સંસ્કારને માટે નિમેલા યાગ્ય દિવસ પણ આવી પહોંચ્યા. એટ-ંલામાં દૈવયાગે તે પ્રાદ્માણના શરીરમાં જ્વર પ્રવૃત્ત થયા. પ્રાદ્મણનું શરીર અતિ વૃદ્ધ હતું, મૂળે અશકત તે ખરું જ, અને તેમાં વળી આવે કઠિન જવર, જેથી તેણે ધાર્યું કે, હવે આ મંદવાડમાંથી હું ખેઠા થઇ શકીશ નહિ. પતિની આવી અવસ્થા જોઇને પવિત્ર સાધ્વી

<sup>\*</sup> સત્તામાં કરી આપી હતી. ને તેનાે કર પણ માક કાધાે હતાે.

שાह्मणीએ પણ નિશ્ચયજ કર્યો કે, હવે વૃદ્ધપતિ આ સંસારમાં ચાડા દિવસના પરાણા છે, તેથી તેણે તેને વિનતિ કરીને કહ્યું, 'સ્વામીનાથ! આપ સુજ્ઞ છાં. જેથી આપને હું શું કહેવાને સમર્થ હું ? પણ એક વાત મારે આપને નિવેદન કરવી છેઃ આપણાં ખન્નેનાં શરીર પૂર્ણ વૃદ્ધતાએ પહેાંચ્યાં છે; તે તેમાં વળી આપને આ-દુષ્ટ જવર આવ્યા છે. શરીરના ભરાંસા નથી. કે ક્યારે પડશે ? પણ પડશે એ તા નિશ્ચય છે. નાથ! આપ જાણા છા કે આપણાં બાળક ખન્ને છેંક નાનાં છે; માટે આપણા માટા દીકરાને મોંજ ધારણ ક-રાવવાના વિચાર કર્યો છે, તાે તેની સાથે આ નાનાને પણ કરાવી દાે. સમય છે, કાલ કાેેે જોઇ? પછવાઉથી એને મોંજળંધન કરાવનાર કાેઇ છે નહિ; માટે એ બાળક અસંસ્કૃત રહેવાથી અથવા સંસ્કાર કરવા યાગ્ય વય વ્યતીત થઇ જવાથી, વાત્યતાને પામે; જેથી તેનાં પિતૃરુપ આપણે મહાદાષિત ઠરીએ, તથા તેના હાથનું ઉદક પણ પામવાના આપણને અધિકાર રહેશે નહિ. એને હાલમાં છઠ્ઠું વર્ષ પૂરું થઇ સાત્સું ચાલે છે, ને શાસમાં પણ ખ્રાહ્મણના ખાળ-કને સાતમે વર્ષે ઉપવીત સંસ્કાર કરવાની આજ્ઞા છે એમ હું જાણું છું; માટે, મારું આટલું કહેવું આપ માન્ય કરા તા ખહુ સારું. વળી એની ખુદ્ધિ અત્યારથી તીક્ષ્ણ અને ખહુ નિર્મળ દીસે છે, માટે એક વરસ વહેલા સંસ્કાર થશે, તા પણ મને લાગે છે કે એના માટા લાઇની સાથે શાસ્ત્રાક્ત નિયમ પ્રમાણે વર્તી ચાલી શકશે." આ સાંભળી હાહ્મણ બાલ્યા, "તેં ઘણા સારા વિચાર કીધા. આ સંબંધે જો કે મેં તારા જેવા નિશ્ચય તા નહાતા જ કરચો, પણ અંતઃકરણમાં મને એમ થઇ આવ્યું હતું ખરું, કે આમ થાય તો વધારે સારું; પણ હવે મારા પણ નિશ્ચય છે કે બંને બાળકાને સાથે જ સંસ્કાર કરાવવા."

मों श मुड्रिनी हिवस आवी पड़ोंच्ये। ख्राह्मणाहि सर्व निमंनित मनुष्ये। आव्या. थीळे हिवसे संस्कार याद्ध थये। जर्लाधान्यी आज हिनपर्यंतमां कहाय के संस्कार रही जये। हाय वा विधियुक्त न थये। हाय ता ते सहणाना प्रायक्षित्तथी मांडीने ते छेक यत्तापवीत धारण कराववा सूधीनी सहणी हियाओ ऋत्विलेओ, सूत्रमां आज्ञा करया प्रमाणे, मंत्र तथा विधि पुरस्सर करावी. पष्टी

યત્રાપવીત ધારણ કરવાથી વેદમંત્રાપદેશના અધિકારી થયલા ખત્રે આળકાને ગાયત્રીમંત્રના ઉપદેશ કરવાના સમય આવ્યાં. ગાયત્રી એ સર્વેાત્કૃષ્ટ મંત્ર અને વેદમાતા ગણાય છે. એ મંત્ર સાક્ષાત્ પર-ષ્રદ્યાનું સ્વસ્ત્રપ પ્રતિપાદન કરનારા છે; એટલું જ નહિ, પણ તે साक्षात् अहास्वरूप क छे. ४र्भ, ઉपासना अने ज्ञान से अधिना એમાં સમાવેશ થાય છે. એનાે શુદ્ધ મનથી નિરંતર જપ કરનાર પુરુષ કૈવલ્ય પ્રદ્યાને પ્રાપ્ત થાય છે. માટે એના ઉપદેશ પણ સંસ્કૃત ચયલા ખાળકને કાેઇ સત્વશીળ પ્રાહ્મણથી થવા જોઇએ અને તેમ નહિ તા તેના પિતાદ્વારા થવા જોઇએ. આ ખાળકના પિતા પણ सारे। विद्वान् अने शांत प्रकृतिने। हते। तेथी ऋत्विजे गाय-ત્ર્યુપદેશ કરવા માટે તેને કહ્યું. પાસે બેઠેલા બીજા કાઇ ન સાંભળી शंडे तेम त्रणु त्रणुवार तेमना हिस् णु डर्णुद्धारा, ते प्राह्मणे पाताना યુત્રાને મંત્રાપદેશ કરચો; ત્યારે ઋત્વિજોએ તે ખાળકાને તેના अतिहिन त्रिंडाण जप डरवानी आज्ञा डरी; अने सूत्रानुसारे ज्या-૦યું કે, "હે પ્રદ્રાચારી એા! તમે હવે સઘળાં વૈદિક કર્મો કરવાને अधिकारी थ्याः आज्यथी तमारे नियमपूर्वक अस्यर्थमत पाणीने વેદાધ્યયન કરેલું." આ સમયે કટિએ મોં જ તથા ક્રોપીન ધારણ કરેલા, હાથમાં દેડ તથા અગલમાં કૃષ્ણાજીન અને ખલે યગ્નાપવીત તથા ઉત્તરીય વસ્ત્ર ઈત્યાદિકથી અલંકૃત થયલા બે ખટૂં કાને, ચંદન યુષ્પા-हिथी वधावी, भाताओं सिक्षा आधी; त्यारे पिताओं तथा अत्व-નેએ આશીર્વાદ દઇ સર્વ કૃત્યની પૂર્ણાહુતિ કીધી.

निमंत्रेलां सगांचा तथा श्राह्मण्डाने थाउा हिवस राणी, हिल्ला सन्मान छत्याहिथी संतुष्ट हरी विहाय डीधा पछी पाताना णंने आण होने ते श्राह्मण्डे संध्या वगेरे हमीं शिणववा मांड्यां. पण्ड तेना शरीरमां पेठेंद्वा जवर प्रतिहिन वधारे जिरमां व्यावता जवाथी ते तहन व्याहत थया. थाउा हिनमां तेना हाण व्यावी पढ़ोंच्यां. व्यंत समये पातानी स्त्री साथ जंने आण होने पातानी सन्मुण मांदानी तेणु हत्युं, "पुत्रा! थीछ हाई पुत्र विद्यारवाणी सदामण्ड हरवाने तमे ढल येग्य थया नथी, पण्ड तेने माटे व्या समये तमाने ढुं कोट्यं ज हुं छुं हे, तमारे आ तमारी माताने व्यनु

२८७

36

સરીને ચાલવું. તમારા નિર્વાહાર્થે કાઇ વાતની ચિંતા નથી; કેમ કે તમારું સ્ત્રી રીતે પાષણ થઇ શકે તેટલું અન્ન મારા સ્વર્ગવાસી પિતાએ ઉપાર્જિત કરેલી બૂમિમાંથી દર વર્ષે ઉત્પન્ન થાય છે. વળી ધર્મ સંબંધે હું તમાને કંઇ પણ ઉપદેશ કરી શક્યા નથી; પણ કંઇ ચિંતા નહિ, અત્યાર પહેલાં હું તમને ગાયત્રીમંત્રના ઉપદેશ કરવા શિક્તમાન્ થયા છું તે પણ ઘણું જ છે. તેમાં જ સર્વ છે; ને નિર્તર તેના જપથી ખુલા તેજની વૃદ્ધિ સાથે પરખ્રલાના સ્વરુપની પ્રાપ્તિ થાય છે. માટે પ્રતિદિન સંધ્યાવંદન કરી ગાયત્રી મંત્રના જપ કરે જો; અને પછી તમારી મા સાથે ખેતરમાં કામ કરવા જે તે." આટલું કહી બ્રાહ્મણ બાલતા અંધ થયા, ને મનસાવાચાથી હરિ સ્મરણ કરતાં કરતાં થાડીવારે તેણે પ્રાણ છેડયા.

. 🕝 અગ્નિસંસ્કારથી માંડીને છેક સંવત્સરી શ્રાદ્ધપર્યંતની સર્વક્રિયાએા તેના માટા હિકરાએ કરી, ને ધીરે ધીરે પિતાની યુત્રને વિસ્મૃતિ થતી ગઇ. માટાની ઉમરખારેક વરસની થઇ. તે ખેતીના કામકાજમાં હુશિ-યાર થવા આવ્યા એટલામાં તેમને મૂકીને તેમની મા પણ ચાલતી થઇ. મંને ખાળકા નાધારા થઈ પડ્યા. પણ માટા સઘળું કામ કરતા હાવાથી તથા તેમના ઘરમાં ઘણા દિવસથી રહેતા એક શૂદ્ર ચાકર ળહુ લહા હાવાથી, તેમનું ખેતીનું કામ જેમનું તેમ ચાલ્યું ગયું. માટા રાજ નિયમ પૂર્વક ગાયત્રી જપ કરે ને તે જ પાતાનું દેવત તથા તે જ પરમગતિ છે એમ નિશ્ચયપૂર્વક માની તેમાં પરાયણ રહે. નાના પણ તેને અનુસરતા હતા ખરા, પરંતુ તેને કામકાજની ઝાઝી ચિંતા નહિ હાવાથી, તે ખીજા ખ્રાહ્મણુપુત્રા સાથે કાઇ કાઇ સ્થળે સ-लायो, यज्ञी वगेरे जीवा सारु जती; जेथी त्यां जीवामां आवता विद्वाने। तथा विद्याने बीधे थती तें भानी पूजा था वशेरेथी तेने पण विद्याल्यास डरी शास्त्रज्ञ थर्छ सलाच्यामां मान मेजववानी ઇચ્છા થઇ. તે પાતાના માટા ભાઇની આજ્ઞા લઇને કાશીપુરી ગયા, ने त्यां चित्तं दर्ध विद्याल्यास अरवा भांउचो. भुद्धि अति तीक्ष्यु હાવાથી થાડીક મુદતમાં તેણે વ્યાકરણ ન્યાય વગેરે શાસ્ત્રાનું સારું ત્રાન સંપાદન કીધું. મૂળથી જ તેના મનમાં વિદ્વાન્ થઇ સભાઓમાં માન મેળવવાની માટી અભિલાષા હતી; તેથી તેણે શાસ્ત્રાના સારા

અભ્યાસ કર્યો. તે જે જે શાસ્ત્ર સંપૂર્ણ શિખતા તે તે શાસના સિદ્ધાં-તાથી પાતાના સહાધ્યાયીઓ સાથે તકરાર ચલાવતા ને તેમાં पातानी डेाटि अपर रहेती लारे गहु आनंह पामता हता. आभ કરતાં તેણે લગભગ ચાર શાસનું સારું અધ્યયન કર્યું, ને તે ઉપ-रांत विशेष अल्यास पण डीधा, परंतु तेनी सला जितवानी અભિલાષાએ તેને અટકાવ્યા. શેહેરમાં નાની માટી સભાઓમાં તે જવા લાગ્યા, ને પાતે અધ્યયન કીધેલા વિષયના વાદમાં પ્રત્યેક સ્થળે આગળ પડી પાતાની પ્રભા પાડતા હતા. તેને જ્યાં ત્યાંથી યથાયાયા માન મળવા માંડયું, અને તે વિદ્યન્મંડળમાં એાળખાવા લાગ્યા તેથી તેને અલ્યાસ ઉપર અલાવ ઉત્પન્ન થયા. તેને મદ ચઢચા કે, "કાશીપુરી સરખા નગરમાં હું ઘણાક વાદમાં જિતી ચૂકયા છું, તા હવે બીજે સ્થળે મારી સામું રહી વાદવિવાદ કરનાર કાંણ મળશે ?" પણ તે જાણતા નહાતા કે, મારે હજ ઘણું જાણવાનું છે ને લાલુવાનું છે; હું, હુજુ ઘણી વાતે અપૂર્ણ છું. આટલેથી જ કંઇ શાસ્ત્રવેત્તા કહેવાઉં નહિ. આવા વિચાર તેના મનમાં કેમે આવ્યા નહિ. તેણે તેા નક્કી જ માન્યું હતું કે, હવે જે કંઈ છું તે હું જ છું. મારે હવે આ કરતાં કંઇ વધારે જાણવાની જસ્તર નથી. વેદાંતાદિ વિષ-ચાને માત્ર હું ઉપર ઉપરથી જોઇ લઇશ તા ઘણું છે, કે જેથી તો કાઇ દહાડા મારા કામમાં આવે.

આમ કરતાં કેટલાક કાળ ગયા. કાઇએક દિવસે કાશાપુરીમાં એવી ખબર ફેલાઈ કે અત્રેના રાજા આ વર્ષની સમાસિ વખતે એક એવી સભા કરનાર છે કે જેમાં આવનાર પંડિતા સર્વ શાસવેત્તા હાવા જોઇયે, ને તેઓએ પ્રતિજ્ઞાપૂર્વક પરમપુરુષ પરમાત્માનું અસ્તિત્વ સિદ્ધ કરી આપનું જોઇયે. વળી આ નગરની અંદર અદ્યાપિપર્યંત થયલી અનેક સભાઓમાં વાદ કરી માન પામેલા દરેક પંડિતાએ તેની સભામાં અવશ્ય આવનું જોઇએ, અને તેને ત્યાં નિરીશ્વરવાદી પંડિતાને વાદમાં જિતવા જોઇએ. જો, તેમ નહિ ખની શકશે, અર્થાત્ નિરીશ્વરાને જિતી શકાશે નહિ તા રાજા સઘળે નિરીશ્વર મત સ્થાપન કરશે, અને હારેલા સર્વ પંડિતાને દેશનિ કાલ કરશે. આ ખબર જયારે આ પંડિત થયલા બાદ્માણપુત્રના

सांसणवामां आवी त्यारे ते लांचे निद्रामांथी लागत थये। हाय तेम એકાએક ચમકી ઉઠયાે. તે વિમાસણમાં પડયાે, "અરે વળી! આ કેવા વાદ, કે જેમાં તે હારનાર દેશનિકાલ થાય ? એ સભામાં હું વાદાર્થે જઇશ ત્યારે મારે કયા સિદ્ધાંતા ગ્રહણ કરવા ? શું ન્યાયની કાેડીથી હું સિદ્ધ કરી શકીશ કે ઇશ્વર છે? અરે! તે તેા પરમા-ા લુવાદી છે અને પરમાણું એ એ અવિનાશી માને છે. ત્યારે મીમાંસા? તે તો કર્મોનું પ્રાધાન્યપાણું ગણાવે છે. ત્યારે સાંખ્ય? રે એ તો પ્રકૃતિ પુરુષને સિદ્ધ કરે છે અને નિરીશ્વર સાંખ્ય તાત્વિક સૃષ્ટિને માને છે. ત્યારે વેદાંતમાં કદાચ તે વાત સંપૂર્ણપણે વર્ણવેલી હશે, પણ તે તા હું પૂરેપૂરું જાણતા નથી " આવી રીતે વિચાર કરતાં પાતે શીખેલાં શાસ્ત્રોમાંથી ઇશ્વરને સિદ્ધ કરનારાં વચના કાઢ, ને તેને પાતાનાં જ વચનથી અસિદ્ધ કરી મૂકે. આથી તેને એકે વાતના નિશ્ચય ન થયા. જેમ જેમ તેના વિચાર ઊંઢા ઉતરતા गये।, तेम तेम तेने अम पणु विशेष थते। गये। आ ते। स्वा-ભાવિક જ છે કે કાઇ પણ વાતપર સંશય અને ભ્રમ થયા, તા પછી તે જલદી ચિત્તને સ્થિર થવા દેતું નથી. આ ધાહાળુપુત્રને પાતાના શાસ્ત્રાનું માેટું અભિમાન હતું; છતાં પાતાના જ બ્રમથી તેનું મન ખહુ વમળમાં પડી ગયું. તે સંશય સાગરમાં હાલવા લાગ્યું. પાતે વિદ્વાન થઇ નામના મેળવેલી તેથી પાતાના આવા સંશય ખીજાને કેહેવાય પણ નહિ, તેમ કરતાં શરમ લાગે. માટે આપ મેળે ઘણાક દિવસ સૂધી વિચાર કરવાથી તે એકે વાતના નિશ્ચયપર ન આવતાં ખહુ ગલરાયા. રાજાની સભામાં જવા માટે શું કરવું તેની તેને કશી સૂઝ પડી નહિ. છેવટે તેણે વિચાર કીધા કે આમાં જે હારશે તેને તા રાજા દેશખહાર કરવાના જ છે; ત્યારે હાસ્યા પછી માનલંગ થઇ નિકળવું, તે કરતાં આપાઆપ જ અહીંથી પલાયન કરી જવું તે વધારે સારું. આવા નિશ્ચય કરીને તે ગુંચવાયલા પ્રાહ્મણ પુત્ર, પાતાનાં પાયાં થાયાં લઇ રાતારાત નાઠા, ને થાડાક દિવસમાં પાતાને ઘેર આવ્યા. માટા ભાઇ નિયમ પ્રમાણે પાતાનું કૃષિકર્મ કરવો જતા હતા અને પાતાના પિતાએ કરેલા ઉપદેશને આધારે જ પાતાનું કર્તવ્યકર્મ

ચલાવી ખીજ કશા વમળમાં પહેલા નહાતા. નાનાલાઇને ઘણું વર્ષે દેશાવરથી રહા વિદ્યાલયાસ કરી ઘેર આવ્યા જોઇ તે ખહુ રાજી થયા, ને તેનું સારી રીતે આદરાતિથ્ય કીધું. પછી ખંને લાઇ રાત્રે નિરાંતે વાતચીત કરવા ખેઠા, ત્યારે માટા લાઇએ નાનાને તેના દેશાટનના તથા વિદ્યાલ્યાસના સમાચાર જાણવા માટે પ્રશ્નો પૂછવા માંડ્યા. નાનાએ સઘળા વૃત્તાંત જણાવી કાશીપુરીમાં થનાર સલા માટે વાત કરતાં કહ્યું કે, "માટા લાઇ! મારે અહીં એકાએક નિકળી આવવાનું કારણ એ જ છે: અને હજી સૂધી ઇશ્વરના અસ્તિત્વ વિષે મારું સમાધાન થતું નથી. મેં આજ સૂધી મેળ-વેલી વિદ્યા કંઇ જ કામમાં ન આવી, પરન્તુ હું ભ્રમમાં પડયા, ને પ્રતિષ્ઠાનું ખંડન થવાના લયથી અહીં નાશી આવતું પડ્યું છે. આટલા ખધા પઠનેશ્રમ ન કરતાં ઘેર રહી, માત્ર આપની મેં સેવા કરી હાત તાપણ હું કૃતાર્થ થાત."

આ સાંભળી માટા ભાઇએ કહ્યું, " ભલા માળુસ! હજુ સૂધી તેને ઇશ્વર વિષે શંકા થાય છે? અને તેથી તું તારી વિદ્યાને દ્રષ્ણ દે છે? શું તું આપણા પિતાજનું હિતવચન ભૂલી ગયા? તેમણે અંત સમયે આપણને ખાલાવીને શું કહ્યું હતું? તેમણે આપણને યગ્નાપવીત સંસ્કાર વખતે ઉપદેશેલા ગાયત્રી મંત્ર જ પરમાત્મ-સ્વરુપનું યથાર્થ દર્શન કરાવનાર છે. તેના નિરંતર જપ કરવાથી મનુષ્યને ઇશ્વર સિદ્ધ કરવા તા શું, પણ ઇશ્વરના સાક્ષાત્કાર થવા પણ દુલિલ નથી, એ તું કેમ ભૂલ્યા? પણ ખરું છે કે, માત્ર તેનું જ લક્ષ હાય તા. અનેક વિચારના એાઘમાં પહેલા મનુષ્યને તે સિદ્ધિ મળતી નથી.

यथ मृदतमोलोको यथ बुदेः परं गतः। उभौ तौ सलमेथेते क्रिक्यत्यन्तरितोजनः॥

" જે મનુષ્ય લાેકમાં મહા મૂઢ હાેય છે અથવા તાે જે મહા વિદ્વાન હાેય છે તે ખન્ને પરમ સુખ લાેગવે છે, પરંતુ અર્ધદગ્ધ મનુષ્ય કલેશ લાેગવે છે." એક ગામથી ખીજે ગામ જતાં વચમાં જૂઢા જૂઢા ઠેકાણાના દશ ખાર માર્ગ એકઠા થતા હાેય ત્યાં આગળ અજાણ્યા માણુસે જાણીતાને પૃછવાની વાટ જોઇ ઉભા રહેવું એ

જ વધારે સારું. અનેક પ્રકારનાં સ્વાદિષ્ઠ પંકવાનાથી ભરેલાં ઘણાંક પાત્રા, ભૂખ્યા મનુષ્યના આગળ મૂકી તેમાંથી રુચે તે એક જાતના પાકે ઉપાડી લેવાને કહેવામાં આવ્યું હાય તા પછી આ સારું કે આ સારું એવા વિચાર કરનાર ભૂખે જ મરે; પણ જે-નામાં સઘળું પચાવવાની શક્તિ હાય ને ળધાં પાત્રા લઇ લે તે, અથવા ગમે તે ખાઇશું તાપણ ભૂખ મટશે એવા સાદા વિચારવાળા, ગમે તે એક પાત્ર લઇ ખેસે તે જ માત્ર તૃપ્ત થશે. તેં સમગ્ર શાસ્ત્રાના અભ્યાસ કીધા નહિ, તેથી તું આ પાર પણ નહિ, ને પેલે પાર પણ નહિ એવા રહ્યો; અને તેથી તને અનેક પ્રકારની શંકાએ ને ભ્રમા ઉપજ્યા. પણ એ તકરારી વિષયમાં તું પ્રથમથી પડયા જ નહાત; વા પડીને તે સર્વ વિષયાનું સંપૂર્ણ અવલાકન કીધું હાત તા તારી भतिने अभ यात निंड. भाटे, डेवे, तुं स्थे सर्व वात स्थेड णालुसे મૂકી, માત્ર આપણા પિતાજના અંતકાળના વચનપર જ દહનિષ્ઠા રાંખી અનુવર્તન કર એટલે તારા સર્વ બ્રમ મટી તારું કલ્યાણ થશે." આ સાંભળી તેણે ગાયત્રીમંત્રથી પ્રભુની ઉપાસના કરવા માંડી; જેથી ચાડાક કાળમાં તેનાં સર્વ પાપ નાશ થઇ ગયાં, ને અંતઃકરણ નિર્મળ થયું. તે કેવળ નિરિલિમાની થયા, ને અલિમાન ગયું એટલે સર્વમાં ઐક્ય માનવા લાગ્યા, ને તેને ચાંગે પરમ પુરુષ પરમાતમાનું સ્વ, રુપ તે આ જગત તે હું પાતે જ છું, એવું શુદ્ધ અદ્ભૈતપાશું જાણી જીવન્સુકત થઇ રહ્યો

## સંગ.

પ્રત્યેક મનુષ્યે, સાધુ પુરુષની સંગતિ કરવી જોઇએ. સંગ એ સૌથી ખળવાન છે. સર્વ પદાર્થોનું ઉત્પત્તિ સ્થાન સંગ જ છે. તું સૂક્ષ્મદિષ્ટિથી વિચાર કરી જો કે, શી વસ્તુ સંગ વગર ખની છે? સર્વત્ર સંગ, સંગ ને સંગ જ છે. સંગ એટલે મેળાપ અથવા એક્ય એક પદાર્થનું ખીજાની સાથે જોડાનું એનું નામ સંગ. આપણી દૃષ્ટિયે જોવામાં આવે છે તે સર્વ પદાર્થો સંગથી જ ઉત્પન્ન થયા છે. હું, તું, અને આખું જગત્ સંગથી જ ઉત્પન્ન થયું છે. પૃથ્વીપર પડેલા ખીજને પાણીના સંગ થવાથી જ, તેમાંથી નવા અંકૂર ફૂટે છે, તેમાંથી કાળાંતરે માટું નૃક્ષ થયું છે. સ્રી પુરુષના સંગથી

ખાળક ઉત્પન્ન થાય છે. એકેક ઇ ટના પરસ્પર સંગ થવાથી માટું મંદિર ઉલું થાય છે. જળના સંગ થાય તાજ વસ્તુ પલળે છે; ને પારસમણું લાહેના સંગ કરે છે તા જ તેને સુવર્ણ કરી શકે છે. સંગથી મૂર્ખ પંહિત થાય છે, ને કુલટા સતી થાય છે; ટૂંકામાં આ આખું જગત્ પણ સૂક્ષ્મ પરમાણુઓના સંગથી જ પેદા થયું છે. સંગથી સારું અને માઠું બંને ફળ થાય છે. વિષના સંગથી– વિષયાનથી મનુષ્ય મૃત્યુ પામે છે, તે અમૃતના સંગથી અમર થાય છે. એમ જ મુમુક્ષુજને સાધુ (સજ્જન-જ્ઞાની) પુરુષના સંગ કરવા કે જેથી કરીને પાતે સાધુ થઈ શકે. જ્ઞાની થવાના ખરેખરા માર્ગ ગ્રાની પુરુષની સંગતિ કરવી, એના જેવા ખીજે એક નથી. ज्ञानीकतना संगथी ज्ञान थाय छे, अने तेथी संशयनिवृत्ति थाय છે. સાધુના સંગને સત્સંગ કહે છે. એ સત્સંગની જેટલી પ્રશંસા કરીએ તેટલી થાડી છે. એનાે મહિમા અપાર અને જગત્વિખ્યાત છે, એ સત્સંગથી પરમપદ ગામ થાય છે. તે પદ પૂજન, અર્ચનથી, શાસાર્થ જાણવાથી, કે પુષ્ટય પ્રાપ્ત કરવાથી થતું નથી, પણ સાધુ સમાગમથી ઉદ્દેભવેલા વિચારથી વિશદ થયેલા દૃદયથી ગામ થાય છે. એને માટે કાઇ ઉદાહરણની જરૂતર નથી. પ્રત્યેક મતુષ્યે નિરં-તરસત્સંગતિ કરવી.

विषय तक.

મનુષ્યે વિષયાધીન ન થવું તે વિષે સાંભળ. જગતમાં વિષય પાંચ છે, ને તેને ભાગવનારી ઇન્દ્રિયા પણ પાંચ છે. એ વિષયાથી આણું જગત અંધાયલું છે, ને તે તેઓને આધીન થઇને જ વર્તે છે. વિષયા પાંચ તે આઃ શખ્દ, સ્પર્શ, રૂપ, રસ અને ગંધ. એ પંચ-મહાભૂતા થકી ઉત્પન્ન થયલા છે. શખ્દ આકાશથી, સ્પર્શ વાયુથી, રૂપ તેજથી, રસ જળથી અને ગંધ પૃથ્વીથી ઉત્પન્ન થયલા વિષય છે. એ પાંચને ચહુણ કરનારી અનુક્રમે શ્રોત્ર (કાન), ત્વચા (ચામડી), ચક્ષ, જિલ્લા અને નાસિકા, એ પાંચ ત્રાનેન્દ્રિયો છે. એ પ્રત્યેક વિષયો પોતાને આધીન થનારના નાશ કરે છે. માત્ર એક શ્રોત્રેન્દ્રયને આધીન અર્થાત્ તેમાં વિશેષ ત્રાનવાળું મૃગપશુ, તે ઇન્દ્રિયન વાવય શખ્દથી લાલાઇ મરણ પામે છે. મૃગને નાદ (શખ્દ)

અતિશય પ્રિય હાય છે; તેથી પારધી લાકા કસ્તૂરીને અર્થે તેને નાના પ્રકારના વેશુ, વીશુા ઇત્યાદિ વાદ્યોના નાદમાં નિમગ્ન કરે છે. જયારે તે નાદના આનંદમાં તછ્લીન થાય છે ત્યારે પછવાડેથી શસ્ત્ર વા અસથી તેના પ્રાણ હરે છે. સ્પરોંદ્રિયથી માતંગ (હાથી) વશ થાય છે. હાંથી હાથણીના સ્પર્શ (ભાગવિલાસ) કરવામાં ખહુ આતુર હાય છે, માટે અરેષ્ટ્યમાંથી હોથીએાને પકડનારાએા એવી ચુક્તિ કરે છે કે, એક માેટી કાગળની કે એવી ખીજી કાેઇ વસ્તુની હાથણી ખનાવી ઉભી રાખે છે; ને જે માર્ગેથી હાથી આવવાના હાય તે ખાજુ એક માટા ખાડા ખાલી તેનાપર વાંસ, પાતરાં, લાકડાં વગેરે પાથરી, ઉપરથી જમીન જેવી જમીન કરી મૂકે છે. પછી હાથ-ણીને ઉઘાડી મૂકી તે સઘળા માણુસા જ્યાં ત્યાં આસપાસનાં ઝાડામાં - સંતાઇ રહે છે. પછી અરહ્યમાં કરતા કરતા હરકાઇ હાથી, હાથ-ણીને જોઇ વિષયાંધપણાથી તેના સ્પર્શ કરવાને માટે તેણી ભણી. દાેડયા આવે છે. પણ જ્યાં તે પેલા ઢાંકેલા ખાડાપર આવ્યા કે અંદર પહે છે, અને પછી તેમાંથી તે નિકળી શકતા નથી. જ્યારે घणा हिवस सूधी भूभ तरस वेठी ते भाडामां पडवे। पडवे। निर्भण થાય છે; ત્યારે પકડનારાઓ તેને અંકુશાના મારથી અને સાંકળાના અંધનથી નમ કરીને દેશમાં લાવે છે. ૨૧૫ વિષયથી પતંગ પ્રાણ ખૂએ છે. તેને તે જ ઉપર અત્યંત પ્રીતિ હાય છે. રાત્રિને વખતે भंगता हीवा अथवा अणता अशि हे भाय तेने ते सत्य भानी तेनी ઉપર પડે છે, ને વિલંભ વગર એ દીવામાં કે અશિમાં પડી પ્રાણ ં ખુએ છે. રસના-સ્વાદ જાણનારી જિલ્લા ઇંદ્રિય છે, તેને લીધે મીનના (માછલાંના) પ્રાણ જાય છે. મત્સ્ય જાતિની સ્વાદેંદ્રિય અતિ પ્રખળ હાવાથી તેને પાણીમાંથી પકડનારાએ એક પ્રકારના લાેઢાના કાંટાના ઉપયોગ કરીને પકડે છે, તે વેળા લાહાના તીક્ષ્ણ અણી-વાળા કાંટા ઉપર ઘાના લાટમાં સાકર નાંગી અનાવેલી ગાળીએ! ભરાવે છે, ને તેને (તે કાંટાને) ખીજે છેકે દોરી ખાંધી તેને પાણીમાં નાંખે છે. સ્વાદમાં લાભાઇ રહેલું મત્સ્ય તે ગાળી મોંમાં લે છે કે લગ્ર દેતા કે પેલા તીક્ષ્ણ કાંટા તેના તાળવામાં લાકાઇ જાય છે; જેથી તે તરફડી પાતાના પ્રાણ ખુએ છે. ઘાર્ણેદ્રિય-નાસિ-

કાના વિષય ગંધ છે. એ ગંધ પણ તેને આધીન થનારના નાશ કુરે છે. એ વિષે મધુકર (ભ્રમર)નું દર્ણાંત પ્રત્યક્ષ છે, ભ્રમરને સુન ગાંધ અતિ વહાલા હાય છે, તેથી તે નિરંતર નાના પ્રકારનાં પુષ્પા ઉપર ભટકયા કરે છે. એમાં કમળના ગુંધ તેને અતિ પ્રિય હાવાથી પ્રાતઃકાળે સૂર્યોદય સુમયે કમળા ખીલવા લાગ્યાં કે, તે તેઓ પર બેશે છે, ને તેની અંદર બેશી નિશ્ચિંતપણે મકરંદ ગહેણ કરે છે: આ રસમાં તે એટલા ખધા નિમગ્ન થઇ જાય છે કે, સંધ્યાકાળ સૂર્ય પ્રકાશ શાંત થવાથી કમળા ખંધ થવા માંડે છે, તાપણ તેનાથી સુગંધના પ્રેમ છાડી અંદરથી ઉડાતું નથી. હમણાં ઉડું, હમણાં ઉડું, એમ કરતાં કરતાં કમળ સંપૂર્ણ રીતે ખીડાઇ જાય છે અને ભ્રમર અંદર કેદી થઇ જાય છે. એ ભ્રમરની શક્તિ શું થાહી છે? ગમે તેવા કઠણ અને જાડા લાકડામાં પણ તે પાતાના ડંખવડે આરપાર છેદ પાંડે છે, તાે પછી આ કમળ યુષ્પની અતિ સકાેમળ પાંખ-ડીઓને કારીને તે ખહાર ન નિકળી શકે એ કેલું આશ્ચર્ય ? પણ તેમ તેનાથી ખનતું નથી. રસના પ્રેમથી તેને ત્યાંથી નિકળવાનું મન થતું નથી; જેથી તેના લાેભમાં હમણાં નિકળું, હમણાં નિકળું, એવાં विचारमां ते अभण हारीने अहार निअणी शहता नथी अने आतः-કાળ થતાં પહેલાં અંદર ને અંદર રુધાઇને પ્રાણ ખૂએ છે.

આવી રીતે પ્રત્યેક વિષયો પાતાને આધીન થનારના પાણુ લે છે. યજ્ઞભૂ, તું વિચાર કરી જો કે, માત્ર અકેક ઇંદ્રિયન્, જ્ઞાનવાળા અને એક જ વિષયપર આસક્તિ રાખનારા પ્રાણીઓના એ રીતે નાશ શય છે, તો પછી જેને એક સાથે એ પાંચે વિષયો શહેણુ કરવાનું સાન્મર્થ્ય છે, ને તે પાંચેને શહેણુ કરનારી ઇંદ્રિયા પાતપાતાના વિષયમાં મગ્ન છે, એવા જે મનુષ્ય પ્રાણી, તે તેઓને આધીન થવાથી તત્કાળ વિનાશ પામે એમાં આશ્ચર્ય શું ? પુરુષની પાંચે ઇંદ્રિયા પ્રભળ છે, ને તે પાંચેના વિષયોપર જે આસક્ત હાય તેના વિનાશ કેમ ન થાય ? શય જ. એ જ પ્રમાણુ સકળ મનુષ્ય—પ્રાણીઓ વિનાશ પામે છે જ. પ્રશ્ન આ થશે કે, શું એ વિષયોના ત્યાગ કરવા અને તેઓને શહેણું કરનારી ઇન્દ્રિયાને પૂરી મારી નાંખવી? ના, તેમ નહિ. શિષ્ટ જનાનાં વચન છે કે, જો વિષયનું વિધિયુક્ત સેવન કરવામાં આવે, તાે તે

304

વિષય ત્યાગ કરવા સમાન જ છે.' એ વચનને અનુસરીને વિષયા ભાગવવા ચાગ્ય છે. વિષયામાં અંધ થઈ લાગવાતાં વિષયસુખ પ્રથમ તાે અમૃત સમાન લાગે છે, પણ પરિણામે વિષરત્પ નિવેડ છે. પરંતુ એમ છેક એ વિષયોને ધિક્કારી કાઢી, તેઓની અવજ્ઞા કરવા છતાંએ, એ વિષયાનું વિધિવત્ સેવન કરવાનું મહાત્મા જનાએ કેમ કહ્યું હશે ? એટલા માટેજ કે, જેમ એક સુરા સ્ત્રી, પાતાના પતિએ આણેલું કુધાન્ય પણ સુધાન્ય કરીને રાંધે છે, તેમ અવિ-द्याथी विभुण येवा सुज्ञ छव पणु, ये विषयाने सारे भागें लागवी શકે છે. જેમ વિષ–સામલ, જંગાલ, વગેરે–ખરેખરા નાશ કર્તા પદાર્થ છે, અને તેના અજાણતાં ઉપયોગ કર્યો હાય તાપણ તે નાશ કરે છે. પણ જો તે સુરા વૈદ્યના હાથમાં આવ્યું હાય તા તે, તે વિષને કેળવી, તેની રસાયન પ્રયાગાથી ઉત્તમ માત્રા ખનાવે છે, જેના સેવનથી ઘણા સમયથી પીડાતા રાગીએ આરાગ્ય પામે છે. તેમજ અશિ પ્રત્યક્ષ દાહુક પદાર્થ છે, અને તે પાતાને મળનારી સર્વ વસ્તુને ખાળીને પાતાના જેવી કરી મૂકે છે; છતાં વિધિયમાણ તેનું સેવન કરચું હાેચ તાે તે જ સર્વના પાષક થઈ પડે છે, શીત મટાઉ છે, પ્રકાશ આપીને અંધકાર દૂર કરે છે અને અજ્ઞાદિ પદાર્થો પક્વ કરે છે. એ જ પ્રમાણે, જળ, પૃથ્વી, વાયુ, આકાશ ઈલાદિ અતો તથા ખીજા દશ્ય પદાર્થ માત્ર, વિધિ પ્રમાણે સેવ્યા હાય તો ગુણુકારી થઈ પડે છે. તેમ જ આ પંચ વિષયાને જે પુરુષ, ચાગ્યાયાગ્યના વિચાર કરતા લાગવે છે, સન્માર્ગ તેને વેહેવા દે छे, ने आरंसे डे अंते से विषये। श्री हर्लान्यने। से। श्री। नथी; યણ સત્-ચિત્-આનંદમાં મસ મસ્ત ખની રહે છે, ને પરમ લાલ યામે છે. પણ અવિદ્યાર્થી દેશયલા તે ફળ મેળવી શકતા નથી. એ ઠેકાણે જ ગાતાના ખપ પહે છે; ને ત્યાં જ ગાનીજનની પરીક્ષા શાય છે. નખળાંને સારું કરી ઉપરાગમાં લેવું એ જ ડાહ્યા પુરુષનું ડહાપણ દેખાડી આપે છે. આ ઇદ્રિયનિષયા યાગ્યતા પ્રમાણે સેવન કરવા ચાગ્ય છે. શખ્દથાહુક શ્રોત્રેદ્રિયદ્વારા અનેક પ્રકારનાં કુિત્સત લાષણ, પરનિંદા તથા એવી કાઇ પણ મનને ઉન્માદકારિણી વાતનું શ્રવણુ કરવું નહિ; પણ જે વાણી સાંભળવાથી અંત:કરણ પાવન

થાય તથા પ્રાયશ્ચિત્તોના પણ નાશ થાય એવાં હરિકીર્તન, સત-ચિત્-આનંદની કીર્તિ, લગવત્કથા તથા સજ્જન પુરુષાના મુખમાંની હરિગુણાનુવાદથી રચેલી પવિત્ર વાણી, ઇત્યાદિક શ્રવણ કરવી, કે જેથી સર્વ પરમ કલ્યાણ થાય. આર્લિંગન, ચુંખન, સંગ ઇત્યાદિ સ્ત્રી સાથેના વ્યવહારા સ્પર્શેન્દ્રિયથી થાય છે, તેથી સ્પર્શેન્દ્રિયને વશ થનાર પ્રાણી સત્વર નાશ પામે છે. પરસ્ત્રીના સંગ કરનાર તથા તેમાં લુખ્ય થનાર કેવા અવદશાને અને કેટલા અપમાનને પાત્ર થાય છે, એ જગપ્રસિદ્ધ વાર્ત્તા છે; અને એતું નામજ, પરસ્ત્રી સંગ કરવા તે જ, સ્પર્શેન્દ્રિયના કુરુપયાગ કીધા કહેવાય છે. એટલા માટે જ ज्ञानी યુરુષા કહી ગયા છે કે, સ્પર્શવિષય ઘણા અજિત છે, ને તે તારાથી તછ શકાશે નહિ; માટે તું યાગ્ય વયે તારા ચાગ્ય, રુપ ગુણવતી કન્યાનું, વેદની એટલે સૂર્યની, ઋષિ, ખ્રાહ્મણ, યુરાહિત, ઋત્વિજાદિની, તથા સહાદર કુટુંખ આદિની સાક્ષીથી, મારી આજ્ઞા પ્રમાણે, વિધિપૂર્વક પાણિયહણ કર અને પાતાની थयसी स्त्रीनी साथ पणु तुं विधि प्रभाषे क वर्तन कर." ज्ञानीक-નાએ આ આગ્રા ઘણી જ યાગ્ય અને મનુષ્ય પ્રાણીના અત્યંત હિતને માટે કહેલી છે. વ્યવહારમાં રહીને એ પ્રમાણે વર્તવાથી, સ્ત્રી પુરુષ નિરંતર સુખી રહે છે, અન્યાન્યમાં વ્યભિચારી ભાવ-મનસા, વાચા અને કર્મ હાએ કરી, ઉત્પન્ન થતા નથી, પણ ખંના, અદ્વેતરવપે રહે છે ને તેઓની સંતતિ પણ ધર્મશીળ, યુદ્ધિમાન્ તથા હઢ શરીરવાળી ઉત્પન્ન થાય છે. પરસ્ત્રીને તા તજાય; પણ પાતાની સ્ત્રીનું પણ અધિક સેવન કીધું તા તેણુ વિષય સેવ્યા કહેવાય છે. આ ઉપરથી એમ ધારવું નહિં કે, પાતાની સીપર પ્રીત નહિ રાખવી. પણ સ્ત્રીને આધીન જ થઇ જવું, અને ગારુડી જેમ મર્કટને નચાવે તેમ તેની આગળ વિષયાંધપણ નાચવું, એ ભ્રષ્ટતાની નિશાની છે. તેમ વળી સ્ત્રીને આધીન પાતે ન છતાં સ્ત્રીને પાતાને આધીન રાખતા હાય તે પણ ંખરેખરા સૌણ (સ્ત્રીને વશ થયલા–સ્ત્રીને ખીજી સર્વ વસ્તુ કરતાં अति प्रिय भाननारे।) छव लाणुवे। वेहाज्ञा-शास्त्राज्ञाने नि ગણકારનારા સેણ જવા એટલા ખર્ધા દુષ્ટ હાય છે કે, સજ્જને, તેઓનું મુખાવલાકન કરલું પણ યાગ્ય નથી, એવી મહાત્માની

આગા છે, તેઓ કીયું પાપ નહિ કરે તે કહી શકાય નહિ. સ્પર્શ વિષય વિધિપૂર્વક સેવવાના છે. સંત પુરુષાના મંગળ ચરણારવિંદને આલિંગન દેવું, તેઓની જ ભેટ લેવી, તેઓમાં જ આસકિત રાખવી અને મનામય પરમાત્માની ભગવન્મૂર્ત્તિ (માનસિક સેવા, પાતાની સેગ્ય મૂર્ત્તિનું પાતે ધ્યાન કરતા હાઇએ તેઃ જેવી કે શ્રીકૃષ્ણ, શ્રીરામચંદ્ર, શિવ, વિષ્ણુ, નારાયણ ઇત્યાદિ)ની સેવામાં અત્યંત પ્રીતિભાવ ધરવા, એ સ્પરાન્દ્રિયના ઉત્તમ વ્યવહાર છે.

એવી જ રીતે સ્વય વિષયના પણ સદુપયાગ કરવા. તેજમાં (તેજના રુપમાં) લાભાઇ જેમ પતંગીઓ ખળી મરે છે, તેમ મનુષ્ય, સ્ત્રીના રૂપમાં લાભાઇને નાશ પામે છે. હંમેશાં જ સ્ત્રી, યુરુષના અને યુરુષ, સ્ત્રીના સ્વયમાં લાભાય છે. તે માટે એ સ્વય વિષયની ગ્રાહક ચક્ષુઇંદ્રિયને સન્માર્ગે લગાડવા માટે યતન કરવા. પ્રત્યેક વસ્તુપરથી પ્રીતિ ઉઠાડવાને તેના અવગુણા તરપ્ર લક્ષ દેલું જોઇએ, એટલે મનની રુચિ તે તરફ વળે નહિ. જે સ્ત્રીનું રૂપ જોઇ મન લટકયા કરે છે, તે જ સ્ત્રી જો કે ઉપરથી ગમે તેવી સુઘડ દેખાય છે, પણ તેમાં ઘણી જ મલિન વસ્તુઓ ભરી છે. એને રકત, માંસ, પરુ ઇત્યાદિ વસ્તુએાથી ભરેલા તથા ખહારથી માંજી ચળકતા કરેલા ઘટની ઉપમાં આપી શકાય. માંસ, પરુ, રક્ત, મળ, મૂત્રથી લરેલું એ હાડપિંજર છે. એવી જ રીતે સ્ત્રીના સંબંન ધમાં પુરુષ પણુ છે. આ સંબંધે સૂક્ષ્મપણે વિચાર ન કરી શકતાર પુરુષે, તેણીને, પ્રાતઃકાળમાં જેવી તે ઉઠે તે જ સમયે અવલાકવી? એટલે તેનું યથાર્થ સ્વરુપ ધ્યાનમાં આવશે; અને તેને લાગશે કે, ગમે તેલું ઉપરથી સ્વસ્તપવાન દેખાતું શરીર પણ, ખરેખર નર-કથી લરેલા ઘટ જ છે. આ વિચાર ખરેખરા ઠસવા પછી મનુષ્યને કદી ૨૧૫ ઉપર પ્રીતિ થશે નહિ. એવા ખાટા ૨૧૫૫૨થી ઉઠાઉલી પ્રીતિ મનુષ્યે ભગવત્સ્વસ્વપમાં જોડવી. ધ્યાન સમયે પાતાના હૃદય કુમળની અંદુર દર્શન દેતા અવિનાશી કાેટી કંદર્પ સુંદર પ્રભુ પર-માત્માના મહા મંગળ મુખારવિંદપર માહ કરવા; અને વારવાર, "એ શ્રીમુખનાં મને પુનઃ કયારે દર્શન થાય; રે તે પ્રભુ મારાપર કયારે કૃપા કરી આ લવદ્વંદ્વથી મુક્ત કરશે, અને સાક્ષાત્કાર

આપશે," ઇત્યાદિ કામનાઓ નિત્યની નિત્ય કર્યા જવી જોઇએ. તેમ જેનાં દર્શન માત્રથી જ મનુષ્યને સદ્યુપાદ સૂત્રે છે, એવા મહાત્મા સત્યુરુષા, જ્ઞાનીજના, ભક્તજના વગેરેનાં દર્શન કરવાપર પ્રીતિ રાખવી. એ સ્પવિષયના સેવનનું સાર્થક છે.

રસ વિયયને લીધે જિહ્દા મનુષ્યને ફાંસામાં નાંખે છે. અનેક ઝકારના રસા, જેવા કે, ગારસ, મધુરસ∗, ઇક્ષુરસા, ખાટા, ખારા, તીખા, ઇત્યાદિ રસાના સ્વાદમાં લાલસા હાવાથી પ્રાણીને છેવટે પ્રાણું ખાવાના સમય પણ આવી પડે છે. એવા અનેક રસાતું સેવન કરવાથી ઇંદ્રિયા બેહેકી જઇ નિયમમાં રહેતી નથી, પણ નાના પ્રકારના ઉપદ્રવા તથા અપકૃત્યમાં શરીરને નાંખે છે. જ્યારે એમ ચાય છે ત્યારે શું મનુષ્યે રસાના ઉપભાગ ન લેવા ? સર્વ વસ્તુ ઉપલાગને અર્થે જ છે, પણ તે તેના નિયમમાં હાવી જોઇએ. રુપવિષયમાં ભળતા નાનાપ્રકારના અલંકારા, ઉંચા વસ્ત્રા તથા એવા ખીજા શરીરને નાજીક તથા સુશાભિત દેખાડનારા પદાર્થો, સેવન કરવા'ન મળે તાે તે વિના કંઇ શરીરનાે નાશ થતાે નથી અને તેના અદલામાં સદા શરીરનું રક્ષણું કરનારા ને નાજીકાઇ કરતાં 'લજ્જાને સાચવનારા વસાદિ પદાર્થી, સેવન કરવાથી મનુષ્યને કશી હાનિ થતી નથી, પણ તે સૌ વાતે ગુણકારી થઇ પડે છે, એવી જ रीते आ रस विषयमां पण जाण्युं. अभुक अक्षरतुं मिष्टान है।य તા જ જમાય અને તે ન હાય તા તેથી પ્રાણ જાય એવું કદી ખન્યું છે? પાંચ પ્રકારનાં પકવાસ અને ગમે તેવાં કુધાન્ય (બંટી, ખાજરા, કાદરા, વગેર) ના ભક્ષણથી પણ આ પાંચલૌતિક દેહનું પાષણ શાય છે, તેમ જ પકવાવના ખાધાથી પણ ભૂખ મટે છે, માટે રસના (જીલ) ને એવા મિચ્યા સ્વાદમાં લાભાવવી નહિ. વળી વાણી પણ એ રસનાને આધીન જ છે. માટે તેવકે અનેક કુષ્ટ ભાષણા, કાનને સાંભળવાં પણ ન ગમે તેવાં કઠાર વેણા, બીલત્સ ગીતા તથા વચના, પારકી નિંદા, મિશ્યાસ્તુતિ, મિશ્યાભાષણ, ઈત્યાદિ કાર્યોથી તેને અટકાવીને ઉત્તમ કાર્યોમાં યાજવી. દેાષયુક્ત लाषणु न करतां सीने प्रिय लागे तेवां मधुर वयना उच्यारवां,

<sup>\*</sup> મધના રસ, મધરસ.

<sup>†</sup> શેરડીના રસ.

'પરનિંદા ન કરતાં તથા કાેંઇની મિચ્ચારતુતિ ન કરતાં, સર્વે ધર પ્રભુના ગુણાનુવાદ ગાવા તથા તેની જ સ્તુતિ કરવી. એ રસનાના પરમ ધર્મ છે. મુખેથી સત્ય જ બાલવું. "तत्यानास्तिपरोधर्म !" સત્ય જ પરમ શ્રેષ્ઠ ધર્મ છે. જે બાલવાથી પારકાનું કાર્ય સુધરે વા કાેઇનું પણ કલ્યાણ થાય તેવા કામમાં વાણીના ઉપયાગ કરવા. રસ માત્ર ખાટા છે, સર્વોત્તમ રસ છે. પણ એક રસ છે કે તેનું જેમ જેમ વધારે સેવન કરવામાં આવે તેમ તેમ તે વધારે ગુણપદ થાય છે. 'તે રસનું નામ સુધારસ છે. નામ સુધારસ એવા છે કે તેનું નિરન્તર પાન કરતાર પ્રાણીઓ નિષ્પાપ થઇ, પ્રભુને અતિપ્રિય થાય છે. नाम सुधारस ते એ જ કે જીલવડે નિરંતર પ્રભુનાં પવિત્ર નામનું રટન-સ્મરણ કરવું. માટે હે સાધુ! રસ ગ્રહણ કરવા માટે અતિશય પ્રીતિ ધરનારી રસનાને, આ નામ સુધારસ (ભગવાનના નામસ્મ-રાયુરુપી અમૃતરસ) ની મીઠાશ ચખાડવી, કે જેથી કરીને તે ફરી ળીજા મિથ્યા રસા–દુ:ખદ રસાની આકાંક્ષા જ કરશે નહિ. વળી એને ચારા બીજાં કશાં સાધનાના ખપ ન પડતાં આત્મા, નિજ-'સ્વરતપને પાપ્ત કરી શકશે. એને જ મહાત્માએ અમૃત કહે છે.

ગંધ વિષય પણ ઇન્દ્રિયોને ઉન્મત્ત કરનારા છે. અનેક પ્રકા-રના સુગંધી પદાર્થોનું સેવન કરવાથી ઇન્દ્રિયા વિલાસિની થાય છે, ને એથી પછી કામવાસનાની વૃદ્ધિ થાય છે. માટે જેના વગર ચાલે જ નહિ તેવા ગંધા માત્ર સેવન કરવા, અથવા યથાપ્રાપ્ત સેવન કરવા; પણ તેઓને આધીન થવું નહિ. ગંધ વિષય સેવવાનું ખરું સાર્થક તો એ છે કે, મનુષ્યે સંત—સજ્જન પુરુષના ચરણરુપી કમળના ગંધ સુંઘવા; અર્થાત્ તેમના ચરણ કમળની રજ જેવી રીતે કપાળને અને નાસિકાને અડે એવી રીતે નમીને તેઓને નમસ્કાર કરવા તથા તેઓને શરણે જવું, કે જેથી તેઓની કૃપા-વડે જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી મુક્ત થવાય.

## નિરીક્ષા.

ા શખ્દ, સ્પર્શ, રૂપ, રસ અને ગંધ–આ પાંચે વિષયા પાતાને આધીન થનારના નાશ કરે છે; ને આધીન કરી લેનારને પરમ સુખ આપે છે. આ સંબંધે એક મહાત્માને તેમના શિષ્યે પ્રશ્ન કર્યો હતા કે, "ગુરુજી! આપે કહ્યું કે એ વિષયાને આધીન થના રને તેએા હુઃખી કરે છે, ને તેએાને પાતાને આધીન કરનારને તેએા અનુચરા પ્રમાણે સેવા કરીને સુખ આપ છે તે કેવી રીતે ?"

ગુરુ કહે છે-" હે શિષ્ય! એ માટે મુખેથી કહેતાં તારું સમાધાન થશે નહિ; માટે તું કાલે પ્રહેરેક દિન ચઢયા પછી, પહારાના નગરની રાજસભાના દ્વાર આગળ જઇ ઉભા રહેજે, એટલે तने એ विषयनुं यथार्थ ज्ञान थशे. थीले हिने, शिष्य, गुरुसेवाथी परवारी, पूर्व हिवसे तेमछे डरेबी आज्ञानुसार, राज-દ્વાર આગળ જઇને ઉભા રહ્યો. પહેલા પાહાર હતા. રાજદારના ભાગ્ય દરવાજા ઉપર ચાઘડીયાં ગડગડી રહ્યાં હતાં, અને તે સાથે भनने हर्ष पभाडे तेवा अति बांणा अने भीठा स्वरथी, सरणा-ઇએ, કલ્યાણની છાયામાં ભૈરવી રાગ ગાઇ રહી હતી. રાજાનું દીર્ઘાયુવ્ય ઇચ્છવાને માટે પાતાના નિત્યના નિયમથી તેને નમન કરવા માટે ગયેલી મુખ્ય સેનાની ટુકડીએ, પાતાના સૈનિક પાશાક તથા આયુધાથી અતિ શાભા આપતી, એક પછી એક યુદ્ધ વાદ્યોના દ્યાપ સાથે, ખહાર નિકળતી હતી. સ્નાનસંધ્યાદિ નિત્ય કર્મથી પરવારી, દાનકૃત્ય કરવા બેઠેલા મહારાજાએ આપેલાં, પાતપાતાની ચાગ્યતા પ્રમાણુનાં અનેક પ્રકારનાં દાન લઇ, અનેક थ्राह्मणे, विद्यार्थीं था, निराश्रिता तथा लाट्यारणाहि गंहिकनी વગેરે, આનંદથી જય જય કરતા ને રાજાની ઉદારતાના ગુણ ગજા-વતા રાજદરખારમાંથી ખહાર નિકળતા હતા. કચેરીએ! ઉઘડવાના સમય થયાં હતા, તેથી ઉતરતા વર્ગના કામદારા, કારકુના, મેહેતા, मुत्सदीयो। वर्गेरे पेतिपेतिनी याडरीपर ढाकर थवाने, योड पछी એક અંદર જતા હતા. કાઇ દેવસ્થાનામાં દર્શન પૂજનાદિ કરવાને, તા કાઈ નાના પ્રકારના ખાગ ખગીચાએામાં આવેલાં જળાશચામાં સ્નાનાદિક કરવાને પણ જતા હતા. રાજયુત્રા તથા રાજકુટું બીએા, પાલખી, મિયાના ઇત્યાદિ વાહનામાં ખેશીને મહેલમાંથી ખહાર નિકળતાં હતાં. કાઈ દાઉસ્વાર હતા, તા કાઇ શણુગારેલી સાંહણી-. આપર બેઠેલા હતા. કાઇ પાળાઓ વગેરે, દ્વરના ને નજીકના અનેક દેશાવરાથી રાજકીય સમાચારા લઇને આવતા હતા. જેમ જેમ

સંમય થતા ગયા તેમ તેમ મોટા માટા અમલદારા, ન્યાયાધીશા, મંત્રીઓ, પ્રધાના, સુખેદારા, ન્યાયશાસ્ત્રીઓ વગેરે, સુખપાલ, મિયાના, દ્યાડા, ગાડી, રથા, ઇત્યાદિ વાહનામાં ખેશી, આગળ તથા પાછળ વાવટાવાળા દ્યાં દેસ્વારા સાથે આવી, એક પછી એક રાજદ-રખારમાં કડારાથી પ્રવેશ કરતા હતા.

અમલદારા પાતપાતાનાં કાર્યાસના ઉપર વિરાજ્યા. રાજસભા ભરાઇ. નગરમાંથી વાદી પ્રતિવાદીએાનાં ટાળેટાળાં આવવા માંડ્યાં. वणी तेम्भानी इरीयाहनी अंहर जाणीता है।य स्भेवा तेमना साक्षी-चें।ने, तेम क थील अपराधीचें।ने, राजनी सत्ताथी अनुचरा तेडी લાવવા માંડ્યા. આ સઘળા પ્રકાર જેવામાં પેલા શિષ્ય તલીન થઈ રહ્યો હતા, ને એક પછી એક એવી નવીન નવીન બાખતા જોઈ તેને આક્ષર્ય થતું હતું, એટલામાં, દરખાર ગઢ તરફ આવવાના એક માર્ગ ઉપર, ઘણુંક દ્વારથી એક ચીસ તેના સાંભળવામાં આવી. ચર્મ-કીને તેણે તે તરફ જોયું તેા ચાર પાંચેક કાળાં વસ્ત્રવાળા પટાવા-ળાએા, એક અપરાધીને પકડીને દરખારમાં ઘસડી લાવતા હતા. તે અપરાધીને હાથે અને પગે લાહાની એડીઓ પહેરાવી હતી; શરીરપરથી કટીવસ્ત્ર સિવાય ખાકીનાં વસ્ત્રા ઉતારી લીધાં હતાં. તેના શરીરપર જેરખંધના માર મારતા તેઓ ચાલ્યા આવતા હતા, ને એને જ લીધે તે બંદીવાન કારમી ચીસા પાડતા હતા. પગે બેડીએ! હાવાથી તેનાથી સીધું અને ઉતાવળું ચલાતું ન હાતું, હારે સિંપા-धंचे। तेने બંદુકના કુંદાએાથી અથવા ચાળુકાથી મારી અનેક પ્રકા-રનાં દુષ્ટ વચનાવઢ સીધા ચાલવાનું કહેતા હતા. તેની આંખે ચાધારાં આંસૂ વહેતાં હતાં, શરીર મારથી ઉપડી આવ્યું હતું ને વળી અત્યારે તેા આટલા માર પડે છે, પણ દરખારમાં ગયા પછી કાૈણ જાણે શું વીતશે! એવી ધાસ્તીથી તેને પગે લથડીઆં આવતાં હતાં. આવી સ્થિતિમાં છે પાછળ અને ત્રણ આગળ એમ પાંચેક પટાવાળાઓ તેને દરખારમાં લઇ જતા હતા. આ જોઇ તે ઋષિ-યુત્ર (પેલા મહંતના શિષ્ય) ને મનમાં ખહુ કરુણા ઉત્પન્ન થઇ. તે વિચાર કરવા લાગ્યા કે, અરે, આ દીન થયલા મનુષ્યને આ . ક્રષ્ટ પટાનાળાએ કેવા પજવે છે? પણ શું કરે? તેણે અપરાધ

કરવો છે માટે રાજાની સત્તાને આધીન થવું પડ્યું છે, ને તેએ! જે કરે છે તે કંઇ પણ ખાલ્યા વગર સહન કરવું પડે છે.

આમ વિચાર કરતા તથા માર્ગપરથી બીજી અનેક શાલા નિરખતા તે ઋષિપુત્ર, કેટલીકવાર થયાં એક વૃક્ષ નીચે ઉલા રહ્યો છે એટલામાં, માર્ગપરના લાકાને, ખસા, ખસા, એમ કહેતા એક સ્વાર દરખારમાંથી નિકત્યા તેના પછવાઉ લાઇઓએ ઉપાડેલી એક સુંદર પાલખી આવી. એ પાલખીની આગળ પાછળ એ, એ પટાવાળાઓ ચાલતા હતા ને પાલખીમાં કાઈ એક માટા સત્તાધીશ ખેઠેલા હતા. તે, દરખારની આત્રાથી કાઇ દેકાણે દરખારી કામ માટે, જતા હતા માટે તેના કામમાં ઉપયોગી તેનું દક્તર, આગળ ચાલનારા બંને સિપાઇએાએ ઉપાડ્યું હતું; ને પાંછલાં એ તેના જોડા, તથા તેને જ્યારે પાલખીમાંથી ઉતરી ્નીચે ચાલલું પડે ત્યારે તેનાપર ધરવા માટેની છત્રી વગેરે વસ્તુઓ! ું ઉપાડી હતી. આ પાલખી છેક માર્ગપર આવી ત્યારે જમણી ળાજી ે આવેલા માર્ગપર તેઓને જવું હતું. છતાં સિપાઇએા, બૂલથી સીધે-સીધા આગળ જ ચાલ્યા જવા માંડ્યા, ત્યારે તેમાં ખેઠેલા અમ-લદારે કોધથી આંખ ફેરવી, તેએાને કહ્યું, "રે, આંધળાએ!! તમને આ વેળા દશ દશ પ્રદેશની શિક્ષા થવી નેઇએ. શું તમારું મગજ - ફરી ગયું છે, કે તમે આગળ ચાલ્યા જાઓ છા ? એા હરામ ખારા, યાછા કરા ને આ માર્ગે ચાલા." પાંચે સિપાઇએા થરથર કાંપર્વા લાગ્યા. અને તે માનવંત કાેણુ જાણે વળી શું કહેશે એવા લયથી તે અમલદારના મુખ સામું જોતા, ખાજાના માર્ગપર વળ્યા આ વખતે ઋષિપુત્ર ઉભા ઉભા તે સઘળું જોયા કરતા હતા. તેણે, પેલા પાંચે સિપાઇએ ને તુરત એાળખી કાઢ્યા; અને તે પાતાના મનમાં આ શ્રિર્ય પામી કહેવા લાગ્યા કે, અરે! આ સિપાઇએ! તા હમ-્રાં જ પેલા કેદીને દરખારમાં લઇ જતા હતા તે જ છે. ઠીક થયું! ખિંચારા ગરીખ માણુસને તેઓ નિર્દેયપણ સંતાપતા હતા, પણ આ વખતે કેવા શુંએ છે! તેઓને તા એમ જ થવું જોઇએ. પણ ેર, આમ કેમ ? સિપાઇએ ને તા મેં જ્યારે ત્યારે લોકાપર હુમેલા કરતા ને ત્રાસ આપતા ક્રીયા છે; અને સાંભળ્યું છે કે, જેના લાખ

393

હાય તેને સિપાઇનું તેડું આવે. ત્યારે આ તો તે જ સિપાઇઓને આ પાલખીમાં બેઠેલા માણુસની આજ્ઞામાં રહેલું પહે છે એ કેલું કોતુક છે." આમ વિચાર કરતા હતા, એટલામાં દરવાજાપર મધ્યા- ફ્રનાં ચાઘડીઆં ગડગડ્યાં, અને મધ્યાદ્ધ સંધ્યાના સમય થયા જાણી ઝાધપુત્ર ત્યાંથી પાતાના આશ્રમ લાણી વિચાર કરતા ચાલ્યા કે, આના અર્થ શું હશે તે ગુરુજને પૂછીશ, ત્યારે જ સમજાશે, મને તા એમાં કંઈ ગમ પડતી નથી.

પછી ગુરુજીના ચરાશુમાં સાષ્ટાંગ દંડવત્ કરી, એણુે રાજદ્વાર આગળ ખનેલી સઘળી વાત નિવેદન કીધી, ત્યારે ગુરું છએ કહ્યું, તેં જોયલા રાજાના અનુચરા, જેઓની સ્થિતિ અંદર જતાં અને મહાર આવતાં જુદા જુદા પ્રકારની હતી, તે ઉપરથી જ તારે રહસ્ય સમજવાનું છે. એ અનુચરાને તું પાંચ વિષયાને ઠેકાણે ગણ; અને પછી વિચાર કરી જે કે તેમને આધીન થનાર અને તેઓને પાતાને આધીન કરનાર કેવા હાય છે, અને તેઓની સ્થિતિમાં કેટલા તર્ફા વત છે. પેહેલાં તે સિપાઇઓને તેં જોયા, તેઓ એક કેદીને પકડીને લઇ જતા હતા, ને તે કેદી તેઓને આધીન હતા, એટલે તેઓ ચલાવે પડતા હતા. તેવી જ રીતે વિષયા સ્પા સિપાઇએ ને આધીન થયલા યુરુષની ગતિ જાણવી. વિષયાધીન જીવને, મન જેમ દારે તેમ દારાલું પઢ છે; તેને લીધે દેહને પ્રથમ તા કિચિત સુખ દેખાય છે, પણ પરિણામે તેને મહા માર સહન કરવા પહે છે તથા આત્માને પણ દુર્ગતિ લાગવવી પહે છે. હવે ખીજવાર એ જ સિપાઇઓની સ્થિતિ કેવી દયામણી હતી? કેમ કે એ વેળા તેઓ એ અમલદારને આધીન હતા તથા તેની આગાથી જરા પણ વિરુદ્ધ ચલાય અથવા બૂલ થાય તો ઉલટા પાતાને માર પડે અથવા પાતાની નાકરી જાય એમ હતું. માટે તેનું સાહિત્ય-તેનાં ખાસડાં સુદ્ધાં-ઉપાડીને તેની સાથે ગદક ગદક દાેડલું પડતું હતું. એટલું છતાં પણ તે હુંકમદાર તેઓને વારંવાર ધમકાવતા હતા. એવી જ સ્થિતિ વિષ-ર્યાને સ્વાધીન કરનારની છે. તે પાતાની ઇચ્છા મુજબ જ તેઓને સેવે છે, જેથી તેઓનું ખળ તેનાપર કદી ચાલતું નથી; તેમ જ તે

જેવા ઉત્તમ માર્ગ માને યાજે છે, તે માર્ગે તેઓ પ્રવૃત્ત થઇ તેને રુડાં પૂળ કે છે તથા આત્માનું કલ્યાણ કરે. છે. જે પ્રમાણે કેદી અમલદાર એ બન્નેની સાથે સિપાઇઓ હાય છે, પણ તેઓ ક્રિયાઇ ક્રિયાઇ કરાય કર છે, તેવી જ રીતે વિષયોને સેવન કરનારાઓના ક્રિયાં સમજવું." આથી તે શિષ્યના મનનું સમાધાન થયું, ક્રિયાં ગુરુની, આવું પ્રત્યક્ષ દ્રષ્ટાંત આપવાની યુક્તિ જોઇ, તેમને ક્રિયાં કરીને સંધ્યાવંદન માટે જવાની આજ્ઞા લીધી. છ શત્રુઓ.

મુંગુને મિત્ર કરવા એ મનુષ્યનું કર્તવ્ય છે; ને તે જ્ઞાત રાકે છે. પ્રપંચમાં પાતાથી વિરુદ્ધ ચાલનારા, અને િયારા શત્રુઓ હાય છે; તેમ પરમાર્થમાં પણ તેવા છ શત્રુએ! ાં કંઈ મનુષ્યના વૈરી નિર્માણ થયલા નથી, પણ હમણાં કહેલા પાંચ વિષયાની પેઠે તેઓ બન્ને માર્ગ ચાલી શકે ાની મનુષ્યા તેઓની મિત્રતા કરવા જાય છે, (અર્થાત્ ઈ મનુષ્યા કામ, ક્રોધ, લાેભ ઇત્યાદિ સેવે છે) તે કંઇ તેમને ા શત્રુ જાણીને સેવતા નથી; પણ તેઓની સાથે મિત્રતા 🧃 તેઓને વર્તતાં આવડતું નથી જેથી, આપાઆપ તેઓ શગ્ર નિય છે. તેઓ છ છે; કામ, ક્રોધ, લાલ, માહ, મદ અને ર. કામ એટલે પાતાના ચિત્તને પ્રિય લાગતી અમુક (સ્રી હું ધનાદિ) વસ્તુને પ્રાપ્ત કરવાની ઇચ્છા. ક્રોધ એટલે પાતાના )મનના વિચારથી ઉલદું અથવા પાતાને અભુગમતું થતું જોઇ મનતું તપી જલું-કાપલું. લાલ એટલે અમુક વસ્તુ (ધનાદિ) પાતાની પાસે નથી; અથવા તા એાછી છે તા તે વધારે થાય અને તેમાંથી हभी थवाने। प्रसंग आवे निं तेने भाटे तृष्णा राभवी ते. मे। इ એટલે અમુક વસ્તુ (ધન સ્ત્રી આદિ) પર આસકત થઈ તે ઉપર અત્યંત પ્રીતિ ખાંધવી અને ખીજ વસ્તુઓનું ભૂલવું-વિસારા કરવા તે. મદ એટલે હું અમુક-ફલાણા કહેવાઉં છું, હું ફલાણાના દીકરા, મારી કીર્તિ આવી, મારું અળ વિદ્યા આવાં, હું આવા ધનાહચન્ર છતાં મને કાઇ ટુંકારા કરે ? અથવા મારી કાઇ અવજ્ઞા કરે ? વાહ ! हुं ते इक्षाणा साथ भाकुं? छलाहि विचाराथी भीकामापर मिथ्या

એ વાત તા નિશ્ચિત છે કે, જેની આસક્તિ તેની પ્રાપ્તિ, અર્થાત के वस्तु निरंतर वित्तमांथी णसती न द्वाय तेतुं हेाई डाणे पण् દર્શન થાય જ. પરમાત્માના સગુણ સ્વરૂ પતું ચિંતન રાત દિવસ હાય અને તેયર જ પ્રીતિ દઢ થઇ હાય તા પરમકૃષાળુ પ્રભુ પા-તાના આતિલંકતાને અવશ્ય દર્શન આપે જ. એ પ્રસાણે માહ પણ સફળ થાય છે. મદ, જે અન્ય પ્રાણીઓપર કરવામાં આવે છે કે, અરે, પ્લાણા મને આમ કેમ કહે? રે, હું આવી ઉત્તમ વસ્તુના लाइता ते आवी दुसंडी वस्तुने डेम अंदुं? प्रसाखा भने नम्ये। કેમ નહિ? હું તે કાઇને મસ્તક નમાલું કે? એવા મદથી અત્યંત हानि छे. येभ भटने आधीन थनार पुरुष उथारे विनाश पामशे તે કહી શરૂાય નહિ. પાતાને જ સૌ વાતે ચાગ્ય જાણનાર સૌની નિંદાનું પાત્ર થાય છે. તે સારા માઠાની પરીક્ષા કરી શકતા નથી. એ સૌની અવકુષા મેળવે છે; ને સૌને અમાન્ય થાય છે. માટે એ ્રિકના ઉપયોગ એમ કરતાં, પાતાના જ શરીરપર કરવા. અરે હું મનુષ્ય પ્રાણી છું! રે, વળી તેમાંએ હું યુરુષ (નરદેહવાળા) છું; મારી યાગ્યતા શું? પશુ પક્ષીની યાનિમાં ઉપજતાં પ્રાણીએા કરતાં પહું. ગઇ? રે તે પશુ પક્ષ્યાદિ યાનિમાં જન્મીને તા પ્રાણીથી તારે શોં પાયનું કશું સાધન થઇ શકતું નથી, માટે જ પાણીની દયા જાહી તેને નરદેહ આપે છે. તો હું શું પશુ, વા પક્ષી કે એવા કાઇ હલકા પ્રાણી છું કે મારાથી તારણાપાય નહીં અને ? હું તો મનુષ્ય છું, માટે મારી યાગ્યતા સમજી, અવસ્થાને યાગ્ય કરવાનાં કૃત્યા કરવાં જ નેઇયે. ભાર શા છે કે, આ દેહમાં આવ્યા છતાં પણ હું ઈશ્વરપ્રાપ્તિ ન કરી શકું? આ દેહે કરી શ્રીહરિના સ્મરણ કીર્તનાદિ સાધનાથી તેમનું દર્શન હું ન પાસું તા પછી હું મનુષ્ય શાના? હું મનુષ્ય દેહમાં અવતર્યા તેનું સાર્થક્ય પણ શું? ને આ દેહવડે હું ઉત્તમ સાધન ન કરી શકું તા પછી ધિક્કાર છે! ું આટલા જ્ઞાતા બન્યા પછી મને મારા પરમાર્થ કાર્યમાં કાશુ-અટકાવી શકે એમ છે? લાર શા છે મારી મનાવૃત્તિઓના ને ઇન્દ્રિયાના કે તેઓ મને ઉપાધિમાં લીન કરી પુરમાર્થ કાર્યથી વેગળાં કાઢ? ખખરદાર, છે મન! મને સાવધ રહેવા દે, દ્વર જાએ!

સંતનું આ વચન સાંભળી તે પ્રાદાણે પૂછ્યું કે, "મહારાજ! આપ કહ્યું તે પ્રમાણું જે કે મનુષ્યની પ્રીતિ ઘરખાર આદિ ઉપાધિપરથી ઉઠી ગઇ હાય, પરંતુ તે ઉપાધિ જ તેને વારવાર તાણી તાણીને તેમાં લાવી નાંખતી હાય, અર્થાત્ એ ઉપાધિના સૂત્રી (ચલાવનારા) પાતે જ હાવાથી તેનાથી તેમાંથી ખહાર નિકળાતું ન હાય, તા પછી તેણે શા ઉપાય કરવા ?" મહાત્માએ કહ્યું, "શાસમાં એ સંબંધે સ્પષ્ટપણે કહેલું જ છે કે, મનુષ્યની અવસ્થાના ચાર આશ્રમ છે, તેમાં ગૃહસ્થાશ્રમ નામની ખીજી અવસ્થામાં જ તેણે ગૃહસૂત્રાદિ ચલાવવાનું છે, સ્ત્રીને એકાદા યુત્ર-પાતાની પછવાઉ તેનું રક્ષણ કરનાર થયા કે, પછી તેણે વાનપ્રસ્થ થવું. તે અવસ્થા પૂરી થયા પછી સીની આંગાએ સંન્યસ્ત ધારણ કરવું; અર્થાત્ સ્ત્રી, પુત્ર, ધન, संपत्ति आहि धरसूत्रनी सांसारिङ ઉपाधिना अरेभरा त्याग करवाः એ ઉપરથી તું તારી અવસ્થાના વિચાર કરીને ઉપાધિના ત્યાગ કર. મા આખા સંસાર ઉપાધિથી વિટાયલા છે. જીવ ઈશ્વરાદિ લેદ પણ ઉપાધિવડે જ ભાસે છે. રાજા અને રંક તેઓ પણ ઉપાધિવડે જ ઓાળખી શકાય છે. નહિ તા, વસ્તુતઃ, ઉપાધિ તજવાથી તેઓ અને એક જ પંક્તિમાં છે. પરખ્રદ્ધ પરમાત્મા અખંડ અવિનાશી તા એકજ છે; તાપણ ઉપાધિવડેજ તે જીવ અને ઇશ્વર, પશુ અને પક્ષી, દેવ અને મનુષ્ય ઇત્યાદિ લેદવાળા જણાય છે. એટલા માટે ઉપાધિ તજવી, એ જ પરમાત્મા સાથે એક્યુતા છે, પણ તે અહં-लाव छुटया विना तकाती नथी."

ગુરુદેવનાં એ વચન સાંભળીને હાદ્માણે તે દિવસથી પાતાના મનમાં નિશ્ચય કરવો કે, "મારે નિશ્ચે આ ગૃહસ્ત્ત્રાદિ ઉપાધિના ત્યાગ કરવા. મારે એક પુત્ર છે, વળી તે માટા પણ છે એટલે મારું કામકાજ સુખેથી ઉપાડી લેશે, ને હું છૂટા થઈશ." આવા વિચા-રથી તેણે પાતાની સ્ત્રી આગળ બેશી એક વખતે એકાંતમાં આ વાત સમજાવી, અને કહ્યું કે, "હું વિરક્ત થઇશ; કેમ કે તેમાં આપણું સર્વનું કલ્યાણુ છે. આ આપણું દીકરા પણ હવે સંસાર ચલાવવા પાય થયા છે; તે તમારું સર્વનું પાષણ કરશે, માટે મને તમારે બધાંએ સંન્યસ્ત થહેલું કરવાની આના આપવી." સ્ત્રીએ

ા કટલાક સમય ા શારીર ચેષ્ટા (હાવલાવાદિ) કરવા લાગી. સ્ત્રી સાથે છે કે, સ્ત્રીને એ તેને ચંચળ કરનાર છે, માટે તેના લાલ લઇ તેણે પરથ્યો એટલે તી ઉઠતાં સુધીમાં ભાન લુલાવી દીધું. ગમે તેવા જ્ઞાની રહેતી નથી; કેમ જે તેઓનું (ઇદ્રિયાનું) પાષ્યુ કરવામાં આવતું હાય તે સ્ત્રીએ પાતા વિષયપાશમાં પ્રસાવી મૂકે છે, તા પછી આ સ્વામી યુને તા એટ તે રવામી જમી ઉડી શુદ્ધાચમનાદિ કરીને મઠમાં (સંન્યાસી) નવારી કરવા લાગ્યા, ત્યારે સ્ત્રીએ તુરત તેમના દંડ કમન્ સર્વ ઉપાઇ વી લીધાં, અને હાથ પકડી ખડકીમાંથી ઘરમાં લઇ જઇ કરયાં. એ કર્યા સન્યાસીને કેમ અઠકે છે? રે, તે તો મારા વ્રતના ધાયી મુકીયા. શિવ! શિવ! શિવ! આ તું શું અધર્મ આદરે છે?" ખહારથું લાંભળી તેણે કહ્યું, "સ્વામીનાથ! સ્ત્રીને અડકવાથી વ્રત લંગ થયું, અને તરે રસાઇ તો મેં જ કરી હતી. ને મેં જ મારે હાથે તમારા ચરણ દંડ, આતી, આસનપર ખેસાડીને પૂજા કીધી હતી, તથા પીરસ્યું; તો યી શું આપનું વ્રત લંગ ન થયું? એવી મિચ્યા વાત રહેવા દા, ગોહતા કૃપા કરા. આજે સારે ભાગ્યે ઘરમાં કાઇ નથી, ને એટલાજ ક્ટલોક સમય ા શારીર ચેષ્ટા (હાવલાવાદિ) કરવા લાગી. સ્ત્રી સાથે રહેલ કૃપા કરા. આજે સારે ભાગ્યે ઘરમાં કાઇ નથી, ને એટલાજ લાગમાટે મેં સઘળા ચાલુ સાધ્યા છે. હે નાથ! આ ઘણા દિવસની તપેલી છાં અને જેનાં સંસાર સુખના તમે નાશ કરવો છે એવી અળળાના આ ઘરએક જ વારના છેલ્લા મનારથ પૂર્ણ કરા, નહિ તા હું વિહ્વલતાને આ લીધે તમાને પ્રાણુ આપીશ." સ્વામીએ કહ્યું, "આ ઘણું નિંદિત સં-મેં છે. હે સાધ્વી! આમ થવાથી તું, હું, ને આપું આપહું કુળ, માતે દાર નરકમાં જઇશું એમાં સંશય નથી. વળી કદાચ મારા આંગથી તુંને લેડાજોગે ગર્ભ રહી ગયા, તો તેથી તારી અને મારી માંકામાં માટી અપક્રીર્તિ થશે, અને આવા પ્રસંગ તારા પુત્રના પાતાલુવામાં આવતાં તેને ખહુ ખેદ થવાથી તે સમયે કીર્તિના નાશને કુ.કીધે, પ્રાણઘાત પણ કરશે. માટે શાંતિ રાખવામાં સૌનું કલ્યાણ રૂં છે, તેથી તું મને સત્વર અહીંથી જવા દે. બિસા થઇ રહ્યા પછી (સંન્યાસીએ ગૃહસ્થના ઘરમાં એક પળ પણ ઉલું રહેવું ચાગ્ય ખનથી." પણ ઓ કંઇ સમજી નહિ. સ્વામીનું ભાષણ સાંભળી તેણે માત્રેમના હાથ ખેંચી આસનપર ખેસાડ્યા, સાને કહ્યું, "નાથ! ગમે

મનાવૃત્તિઓએ તેને માટા ખેદના ખાડામાં નાંખી દીધો. તે વિચાર કરવા લાગ્યા, 'અરર ! મેં આ શું કીધું ? શું મેં મારા વ્રતઃઉપર પાણી ક્રેરવ્યું. જેના ત્રાસથી, જેના સંગથી છૂટી, હું કેવળ શાંત અને નિવૃત્ત થવાની આશાએ સંન્યાસી થયો હતા, તેની જ પાશમાં હું કસાયા. અહા ! ધિક્કાર ! મેં કેટલા ખધા અધર્મ કીધા છે? भारा सिद्धियारे। तथा विरक्ष्तवृत्तिने हेटबी अधी डाणप बगाडी છે ? શાસ્ત્રામાં પણ મારા જેવું કર્મ કરનારને માટે કેવી માટી શિક્ષા લંખી છે ? વિરક્ત થયા પછી જેઓ સંસાર તરફ બૂએ છે (તે લાગવવાની જેને ઇચ્છા જ માત્ર થાય છે) તેઓના રૌરવ નરકમાંથી ં પરમાત્મા કદી ઉદ્ધાર કરતા નથી. હાય! હાય! હવે હું શું પ્રાય-શ્ચિત્ત કરું ? હું શાે ઉપાય કરું, કે જેથી આ પાપથી મુક્ત થાઉં ? આનું પ્રાયસ્થિત ખીજું એકે નહિ, પણ જેની પ્રાપ્તિ થવા અર્થે विरक्ष्तपणुं धारणु કીધું છે, ते ज्ञान-श्रद्धाज्ञान જ છે; કેમ કે ज्ञाना-િસની અંદર સારાં અને માઠાં સર્વ કર્મો ખળીને લસ્મ થઇ જાય છે. હવે મારે તેની પ્રાપ્તિના જ યત્ન કરવા.' આવા વિચાર કરતાં વળી તે મન સાથે બાલ્યા, 'એ ખધું તા ખરું, પણ શું આ સ્થળે રહીને મારાથી તે સાધન થવાનું હતું ? કદી નહિ. અહીં રહેવાથી જ મારા વતને લાંછન લાગ્યું; અને વળી રહીશ તાે ભવકૂ પમાં પડીશ. સાટે હવે એક પળ પણ અત્ર રહેવું યાગ્ય નથી.' આવા નિશ્વયથી તુરત તે જ સમયે તે ત્યાંથી ઉઠયા, અને વન તરફ ચાલ્યા. સર-સ્વતીને કિનારે કિનારે છેક સંધ્યાકાળ પર્યંત ચાલ્યા કીધું, એવામાં એક રમણીય સ્થળ આવ્યું. ચારે તરફ સુંદર વૃક્ષાની ઘટા આવી રહેલી હતી, સરસ્વતી નદીના ઉત્તમ કિનારા પાસે જ આવેલા હતા, ને ગામાદિ ઉપાધિ એટલામાં ક્યાંય દૃષ્ટિએ પડતી નહાતી. એવું એઇ તેણે ત્યાં આગળ આશ્રમ કરવાના નિશ્ચય કરવો. રાતની રાત તા એકાદ વૃક્ષ નીચે પડી રહ્યો. પ્રાતઃકાળ થયાે એટલે શૌચ સ્નાનાદિ કરીને ત્યાં એકાંત સ્થળે પર્ણુકુટી ખાંધવાના નિશ્ચય કીધા. ઝાડની ડાળીએા, પાંદડાં, પાન્ય કરિયાદિ સાહિત્ય આસપાસથી એક દું કરી એક નાનાશા ડુંગરની તળેટીમાં ઝુંપડી બાંધી. નિત્યના

<sup>\*</sup> નદી ,કાનારે ઉછરતાં ચીક્ણાં અને જાડો નાેટાં લાંબો તૃણ.

ભિક્ષાના સમય થયા એટલે ક્ષુધા લાગી. પણ આજ કંઇ તેમને શીરા, જલેળી કે માલપુવા મળવાના નહાતા. આજ તા તેમને ગૃહસ્થા- શ્રમીઓને ઠેકાણે વનનાં વૃક્ષા પાસે ભિક્ષા માંગવાની હતી. હવે જ સ્વામીજનું કલેનું ઠેકાણે આવે એમ હતું. લાગલી જ તેણે એક ઝાળી વાળી, અને સામે દેખાતી વૃક્ષાની ઘટા તરફ વનફળ લેવા સારુ ચાલ્યા. પેટપૂરતાં પૂળ એકઠાં થયાં એટલે તે લઇ પર્ણકૂટિ તરફ આવ્યા. પેટપૂરતાં પૂળ એકઠાં થયાં એટલે તે લઇ પર્ણકૂટિ તરફ આવ્યા, અને નિરાંતે એસી તેનું ભક્ષણ કર્યું. પછી સરસ્વતીનું નિર્મળ અને શીતળ જળ પી શાંત થયા ત્યારે તેના આત્મા થીર એઠો. ત્યારપછી તે 'મન સાથે કહેવા લાગ્યા કે, અસ, આવું જ બોઇએ. કાઇ વાતની ચિંતાએ નહિ, ને કાઇના સંસર્ગ નહિ. કાઇની પાસ ભિક્ષા કરવા જવુંએ નહિ, ને નાંતરાંની વાટ બોઇ એસલુંએ નહિ. એ જ સંસર્ગ ત્યાગ, હવે જ મારી ઉપાધિના ખરેખરા ત્યાગ થયા છે.'

यज्ञास्, ते विरक्त હમणां આવા विચार કરવા લાગ્યા હતે! ખરા, પણ તેમાં તે ખહુ ઠગાતા હતા. તેને એમ ખબર નહાતી કે ઉપાધિ ખરેખરી કેમ છૂટે છે અને વિરક્ત કાને કહે છે! અહિંયાં પણ ઉપાધિ તા તેની પછવાડે જ વળગેલી હતી, અને તે वृद्धिंगत थती हती. इरी योड वणत तेना सगवामां तेलें ( ७ पा-ધિયે) ધૂળ ઘાલી. મારા આમ બાલવાથી તને કદાચ મનમાં રાંકા થશે કે એે હો ઘર છાડ્યું, સ્ત્રી, પુત્ર તથા પાત્ર પંહા છાડ્યાં, પ્રાહ્મ- હાત્વ છાડ્યું, ને છેવટે આખું ગામ છાડ્યું, તથા સારું સારું તો શું પહા સાધારહા અજ્ઞના આહાર પહાં છાડી તે વનકળ ઉપર નિર્વાહ કરવા લાગ્યા, અને મહેલને ઠેકાણે પાંદડાંની ઝુંપડી ખાંધીને રહ્યો, છતાં હુજુ તેને ઉપાધિ શાની રહી ? પણું આમ કર્મના અહારના ત્યાગથી કંઇ ઉપાધિ છૂટતી નથી. ઉપાધિ તા અંતરની ખુદ્ધિથી છુંટે છે. હજ એ સ્વામી પાસે ઉપાધિવાળી ઘણી વસ્તુઓ હતી, ने જ્યાંસુધી તે તેનાથી છૂટે નહિ ત્યાંસુધી તેણે ઉપાધિ તજ ક્વાય નહિં. એ સર્વ ઉપોધિમૂલક એક મુખ્ય જે દેહાલિમાન, શું એનામાં હેલું સુધી સજ્જડ વાસ કીધા હતા; અને તે, ખરા ડકા લાગ્યા વગર, અને દેહ એ કાઇ કાળે આત્મા નથી, પણ ાતમા કરતાં જાદા જ પદાર્થ છે, એવું નિશ્ચયપૂર્વક જાણ્યાં વગર,

મટે તેવું નહાતું. વળી એને લીધે તેનામાં હું અને મારાપણું એ દેહાલિમાનની બે શાખાએક પણ આવી જ ગઇ.

मे प्रभाशे वनमां हणाना क आहार हरी शांतपशे निर्कन-સ્થાન વિષે રહેતાં કેટલાક માસ વહી ગયા. એવામાં શીતકાળ આવ્યા. એક તા હિનારા, ખીજું પહાડી વન, ત્રીજું ચારે તરફથી નિરંતર પવનના સપાટા આવે એવી પાંદડાંની ઝુંપડીમાં નિવાસ, અને ચાંશું એાછામાં પૂરું વિંધ્યાચળ પર્વતની નજીકના પ્રદેશ, એટલે ત્યાં વસનારને ટાહના ઉપદ્રવ માટે તા પૂછલું શું ? દિનપ્રતિ-દિન સૂર્યનારાયણ દક્ષિણાયનની છેલ્લી રેષામાં પ્રવૃત્ત થવા લાગ્યા, ં અને દિવસ છેક નાના થતા ગયા. તે પર્ણકુટિમાં વસનારા સ્વા-મીને ખરેખરી તપશ્ચર્યા થવા માંડી. ટાહથી દેહનું સંરક્ષણ કરવા માટે સ્વામીની પાસે એક બે કાષાયાંખર હતાં ને એક મૃગચર્મ હતું, પણ તેટલેથી કંઈ આ ટાઢ જાય તેમ નહાતું. તેમણે . ખીજાં કેટલાંક વલ્કલ\* એ વનમાંથી પેદા કીધાં. પણ એમાં એને શત્રુ નડવા માંડ્યા. એક તેા ડુંગરા, ખીજી ઝાડી, અને વળી તેમની પર્ણકૃટિની એાથ મળી એટલે તે ડુંગરામાંના ઉંદરડાએાએ ત્યાં આગળ દર પાડી માટા રાફડા ખનાવી દીધા; અને રાત્રે સ્વામી ઉંઘે ત્યારે, કે દિવસે ક્યાંઇ વનપૂળ વગેરે લેવા બહાર જાય ત્યારે, તેનાં, તે પર્ણકુટિમાં મૂકેલાં વસ્ત્રા, કાતરી ખાવા લાગ્યા. સ્વામી રાજ રાજ સંભાળીને વસ મૂકે, પણ ખીજે દિવસે જૂએ તા તેમાં માટમાટાં ગાખડાં પાડેલાં હોય. તે સ્વામી જોઇ જોઇને રાજ ત્રાસ પામે; પણ શું કરે ? એમ કરતાં થાડાક દિવસમાં ઉદરાએ સ્વા-મીનાં બધાં કપડાં કાતરી નાખ્યાં, ને તેમાંથી એક પેંહેરવા કે એાહવા જેવું રહ્યું નહિ. સ્વામીના મનમાં ખહુ જ સંતાપ થવા લાગ્યા; ને તેણું ક્રોધમાં આવી જઇને ઉંદરાના નાશ કરવાં માટે કંઈ ઉપાય शाधवाना निश्चय अस्यो. એક हिवसे वनमां इस्तां इस्तां तेखे એક ખિલાડીને જોઇ, અને વિચારયું કે, "ઉદરડાઓના નાશ કરવાના આ સૌથી સરસ ઉપાય છે; ચાલા આ ળિલાડીને આપણે આશ્રમે લઇ જઇએ." તુરત તે, તે જંગલી બિલાડીને પકડીને લેઇ ગયા અને

ઝાડનાં પાંદડાંનાં અથવા છાલનાં વસ્ત્ર; જે પેહેરાય ઓહાય તેવાં હોય છે.

પાતાની પર્શુકુટિમાં જ્યાં આગળ ઉદ્દરડા આવજા કરતા હતા ત્યા<u>ં</u> આગળ જ, તેણે તેને એક ડાલની દારડીએ ખાંધી. તે રાત્રિના, ખિલા-હીના શર્ષ્ક સાંભળી ઉદરાએ ખિલકૂલ આવજાવ કે ચુંચાં પણ કર્યું નહિ; અને સ્વામીને એથી કરોા પણ ઉપદ્રવ થયા નહિ. પરન્તુ પર્ણકુટિમાં આખી રાત્રિ એક પણ ઉદ્દર આવ્યા નથી એમ જાણીને કુવામીને મનમાં ખહુ આનંદ થયા. તેણું ધારચું કે આ ઉપાય આપ-ણુને ઠીક મળી ગયા; હવે લુચ્ચા ઉંદરાનું કશું ચાલવાનું નથી, પણું જ્યારે તેણે ખિલાડી સામું જોયું, ત્યારે વળી તેને એક નવી ચિંતા ઉત્પન્ન થઇ. પાછલા આણા દિવસ અને આખી રાત તે અવાચક યાણીને કશું લક્ષ્ય મળ્યું નહતું, તેથી ક્ષુધા તૃષાથી તે ખિલાડું સરવા જેવું થઇ ગયું હતું, અને તેનામાં ચુકારા કરવાની પણ શક્તિ રહી નહાતી. આ જોઇ સ્વામીને દયા ને ચિંતા ઉત્પન્ન થઇ કે, 'અરે, આ નિર્દોષ પ્રાણીને મેં કેટલું હુ:ખ દીધું; હર હર! હું કેવા નિર્દય! પણ શું ત્યારે હું એને પાછી છોડી મૂકું? તેમ કરું તો આ ઉદ્દરડા પાછા જોરુંપર આવી જશે. ત્યારે આને રાખીને હું શું ખવરાવીશ? એ વનફળ ખાઇ શકરો નહિ; હું ભિક્ષા કરવા જતા હાત તા ચાડું ઘણું અન એને માટે લાવત, પણ તેએ નથી. ઠીક, કંઇ ને કંઇ થઇ રહેશે, પણ એ ખિલાડીને હવે જવા હઇ, ઉંદરાની પીડા લાગવીશ નહિ."

આમ વિચાર કરતા કરતા તે રનાનાદિ કરવા માટે સરસ્વતી નદીના તીરે ગયા. ત્યાંથી પાછા આવતા હતા તે વેળા, વનમાં ચરવા આવેલું, પાસેના ગામનું ગાયાનું એક માટું ધણ તેણે દ્વરથી જોયું. તેણે મનમાં ધારથું કે, આ સારી તક હાથ આવી છે; કેમ કે એ ધણમાંથી એકાદી દ્વઝણી ગાય મને મળે, તો પેલી ખિલાડીનું એના દ્વથી રક્ષણ થશે. આવા વિચાર કરી તે ગાવાળની પાસે જઇને ઉભા રહ્યો. હાથમાં દંડ કમંડલુ તથા શરીરે લગવાં વસ્ત અને અને લસ્મ ધારણ કરેલી લવ્ય મૂર્તિને જોઈ, તે ગાવાળ લાંખા થઈ લિક્તિલાવથી દંડવત્ નમસ્કાર કરી હાથજોડીને ખાલ્યા 'મહારાજ! મારાં લાગ્ય ક્યાંથી કે આજે આપે વનમાં મને દર્શન દીધાં! હું કૃતાર્થ થયા; માટે આપની શી ઇચ્છા છે? તે કહા." સ્વામીને તો એટલું જ જોઇતું હતું; તેથી તેમણે તેને કહ્યું, "તારું કલ્યાણ

થાએા; મારે ખીજી કંઇ ઇચ્છા નથી, માત્ર એક દ્રઝણી ગાય પર-માર્થ સારુ જોઈએ છીએ." તુરત એક સારામાં સારી દ્વઝણી સવત્સી ગાય તે ગાવાળે સ્વામીની આગળ કરી, અને પાતાનાં માણસને ગાયાનું ટાળું સોપી, સ્વામીની સાથે તે ગાયને મૂકવા પર્ણકુટિ તરફ ચાલ્યા. ત્યાં આગળ જઇ ગાયને એક વૃક્ષને થડે બાંધી, પાંદડાના પટીયામાં તેને દાહી, પેલી ખિલાડીને દ્રધ પાયું. ખિલાડી ટટાર થઇ, ને તેના જીવમાં જીવ આવ્યા એટલે સ્વામી નિશ્ચિત થઇ મનમાં આનંદ પામવા લાગ્યા. પણ તે જાણતા ન હતા કે જેમ જેમ હું ચિંતા એાછી કરવા મશું છું, તેમ તેમ તે ચાગણી વધતી જાય છે. रात पडी ने टाढना सपाटा आववा साम्या, त्यारे गायना तथा વાછરડાના લાગ મળ્યા! સવાર થતાં થતાં તા તેની પૂરી દુર્દશા થઇ રહી. સ્વામીએ ઉઠીને જોયું તેા ગાય ટાઢથી કાેકડું વળી ગયલી હતી, તેનાં રુવાટાં કાળાશ મારી ગયાં હતાં, અને વાછરહાનું તેા પૂછલું જ શું ? સ્વામીએ વિચાર કીધા, 'આ તા મેં ખહુ ખાં હું કીધું. આ ખિચારી ગાયને માટે તા એક ખૂબ હુંફ વળે એવી ઝુંપડી આંધવી જોઇએ; નહિ તાે તે ટાઢને લીધે મરી જશે, અને મને ગૌહત્યા ચાંટશે.' પછી સ્નાનાદિ કૃત્ય કરી આવીને સ્વામી દાહવા ખેઠા, ત્યારે ટાઢથી કરી રહેલી ગાય રાજના જેટલું દૂધ આપી શકી નહિ. તે જોઇ સ્વામીને વધારે ચમક પેઠી, અને તુરત ખિલાડીને દૂધ પાઇ તથા ગાયને માટે થાડુંક આસપાસથી ઘાસ લઇ આવીને, પછી તેને માટે ઝુંપડી ખાંધવાના ચત્ન કરવા માંડયા. થાડીકવારમાં ઘણાંક ડાળાં પાંદડાં લાવી એકઠાં કીધાં, ને પાતાની ઝુંપડીની નજીક આવેલાં એ ઝાડની વચ્ચે તેમણે એક ઘટ ઝુંપડી તૈયાર કરી તેમાં ગાયને ખાંધી, તેથી ગાયને કંઈક સુખ થયું ખરું. સ્વામી રાજ આંસપા-સથી હાથે ચુંટીને કેટલુંક ઘાસ લાવે અને ગાયને નીરે. કેટલાક દિવસ એમ ચલાવ્યું; પણ તેથી ગાયને પૂરું થતું ન હાતું માટે વળી તે સુંકાવા લાગી. સ્વામીએ વિચાર કીધા કે, 'આ તા કંઇ કીક નહિ. મારી પાસે કંઇ દાતરડું વગેરે સાધન ન હાવાથી હું પૂરું દાસ લાવી શકતા નથી, અને ગાય તા ભૂખે મરે છે. હવે તા એને છૂટી ચરવા મૂકવી જોઇએ. તેમ નહિંતા, ઘણીકવાર હું તેને

**३**२८

ચરાવવા જઇશ.' ખીજે દિવસે સવારે ગાય તથા વાછરડાને છોડા સ્વામી ડુંગરની તળેટી આગળ ચરાવતા હતા, તેવામાં ઘણેક દ્વરથી ગાયે પાતાનાં આગળનાં ટાળામાંની ગાયોના ભાઁ ભાઁ શખ્દ સાંભળ્યા કે તે તુરત ભડકી અને ચરલું પડતું મુકી ઊચી ડાક કરી કરીને ચારે તરફ જોવા લાગી; તથા એકાદી ગાય તેની નજરે પડતાં જે તે ત્યાંથી પીઠપર પુંછડી ઉછાળીને દાડી, અને સ્વામી ઘણાએ યત્ન કરી પછવાડે દાડયા પણ તે પાછી વળી નહિ. ગાયે ગઇ ને વાછડુંએ ગયું. સ્વામી સિયાવિયા થઇ ગયા. અને નિરાશ થઇ પર્ણકૃટિ આગળ આવી ઉભા ઉભા વિચાર કરવા લાગ્યા કે, 'અરે, રામ! એ ગાય કયાં ગઇ હશે ? હવે તે પાછી કેમ કરીને આવશે ? આ તા માટું સંકટ થયું. ખિચારા ગાવાળ પરમ ભાવથી આપેલી ગાય હું ખાઇ ખેઠા. હવે હું શું કરું? અને શાધવાએ કાથુ જશે ?' ગાય પોતાના ટાળામાં જઇ ઉભી ત્યારે પેલા ગાવાળ, પાતે

દાન કરેલી ગાય તથા વાછડું પાછાં આવ્યાં જોઇ, જાણી ગયા કે, 'આ ગાય ત્યાંથી જરૂતર નાશી આવી છે; માટે તેને પાછી મૂકી આવું.' આવા વિચાર કરીને ગાય તથા વાછડાને લઈ તે સ્વામીની ઝુંપડી આગળ આવ્યા, અને સ્વામીને તે વાત જણાવી ગાયને તેને ખીલે ખાંધી. સ્વામીએ તેને આશીર્વાદ દઇ કહ્યું, "લાઇ ગાેવાળ ! તારું કલ્યાણ થજો. તેં. મારે માટે ખહુ યતન કર્યો. પણ હવે એક મારું કહેવું સાંભળ: હું અહીં એકલાે છું, માટે મારાથી કંઇ આ ગાય જળવાઇ શકારા નહિ; તેમ વારંવાર નાશભાગ કરશે ત્યારે તેની વાંસે પણ હું આવી શકીશ નહિ; માટે તારે ત્યાં અથવા તારા ગામમાં કાઇ ભાવિક મનુષ્ય હાય તા તેને અહીંઆં લઇ આવ, કે જે અહીં નિરંતર મારી પાસે રહે ને ગાય વાછડાની ચાકરી કરે.? એ સાંભળી ગાવાળે કહ્યું, "મહારાજ! ઘણું સારું; મારા એક નાન્ના ભાઇ છે, તેને જ હું તમારે ત્યાં મુકીશ. અમા માણસે બાહિયાળાં છીએ એટલે કંઇ કામની તાણ પડે તેવું નથી; વળી અમારાં છોવાં ભાગ્ય કયાંથી કે આપની સેવા ચાકરી અમારે હાથે ખને. હું કાર્યે જ એને અહીં લઇ આવીશ; તે રાજ સવારે ખાઇ પીને અહીં અીવિશે, ને સાંજે પાછા ઘેર જશે; ને આપની ઇચ્છા હશે તા અયહીં જ રહેશે." એમ કહી ગાવાળ પગે લાગી ગયા ત્યારે સ્વામી મનમાં રાજી થવા માંડ્યા કે, "લ્યા, ઠીક થયું; આયતી જ પીડા પતી ગઇ. એ બિચારાં આખા દિવસ ગાયની સેવા ચાકરી કરીને વળી સાંજે પાતાને ઘેર જશે. અને તે કદાચ અહીં રહેશે તાએ શું ?' ગાય, દ્રધ પુષ્કળ દે છે માટે રહી રીતે એના પણ નિવાહ ચાલી શકે એમ છે, ને વળી માણસ માણસના ભાગલા જવા દેતું નથી: માટે આખા દહાડા એ શું કરશે ? એને કંઇ ને કંઇ કામે લગાડી દઇશં, એટલે એતું પેટીયું એની પાતાની મેહેનતમાંથી જ નિકળશે."

ખીજે દિવસે ગાવાળ પાતાના લાઇને મૂકી ગયા. સ્વામીએ તેને ગાયની ઝુંપડી, તેને ચરવાની ડુંગરની તળેટીની છુટી જગ્યાફ ને તેને પાણી પાવાના સરસ્વતીના આરા વગેરે ખતાવી, સર્વ વાતે માહીતગાર કરચો. આ સેવક તા જાતે જ ગાવાળ એટલે ગાયાના પાળનાર જ હતા, વળી તે ખાસ એ જ કામ ઉપર રહ્યો હતા તેથી ગાયની ખૂખ સંભાળ રાખવા લાગ્યા. રાજ તે ગામમાં જતા, ત્યાંથી દાતસ્ડું, કાદાળી, પાવડા, કુવાડી વગેરે જોઇતાં એા જરા દેરથી ઉપાડી લાગ્યા એટલે કાઇ વાતે તે અટકી રહેતા નહિ. તે જોઇએ તેટલું લીલું ઘાસ ગાયને માટે કાપી લાવતા, ને वणी तेने चरावी आवता ते जूहं. आधी गाय वाछरडी भूभ हप्रपुष्ट થયાં અને બે માણુસનું પાષણું થાય તેટલું દ્વધ ગાય આપવા લાગી. દ્રધ વધી પડતું જોઇ સેવકે એક દિવસે સ્વામીને કહ્યું, "મહારાજ! હમણાં દ્રધ નકામું જાય છે, ને મારા પીતાં વધે છે તે હું વાછર-ડાને પાઇ દઉં છું. કૃપાનાથ! આપ થાડું થાડું લા તા ઠીક?" સ્વામી ખાલ્યા, "ના લાઇ! મારે એ સ્વાદ જોઇએ નહિ. મારે તે કાચાં પાકાં વનફળ જ લલાં. મારે વિરક્તને વળી દ્વધ શાનું? એ ઉપાધિમાં વળી કેાણુ પહે?" યજ્ઞભૂ, જોયું કે? આટલી ઉપાધિમાં પ્રતિદિન ક્સાતા જતા છતાં હજી તે પાતાને ઉપાધિ રહિત સમજે છે.

તે ગોવાળ પ્રતિદિન નિયમ પ્રમાણે આવતા હતા અને ગાયની સેવા ચાકરી રહી રીતે થતી હતી. એમ કેટલાક માસ વીતી ગયાઃ સ્વામીએ પાતાને ઉપાધિમાંથી છૂટેલા માન્યા. કર્મ જ બંધનું કારણ છે, ને જેમ જેમ કર્મ વધે છે તેમ તેમ જીવ વધારે પ્રસાતા જાય

છે. જ્યારે સત્ જ્ઞાન થાય છે ત્યારે જીવ મુક્ત થાય ને તેના કર્મ પાશ છૂટે છે. સ્વામીમાં સત્ જ્ઞાનના પ્રવેશ નહાતા તેથી તે છૂટ-વાના પ્રયત્ન કરતાં વધારે અંધાઇ જતા હતા. ધીરે ધીરે તે સેવક ગામમાંથી માેડા આવવા માંડચો તેથી ગાયને ચારા પાણીની તથા દાહવા વગેરની વેળા વીતી જવા માંડી, એટલે સ્વામીએ વિચાર કીધા કે, 'એને હવે ગામમાં જવા દેવા નહિ; પણ એને રહે-વાની તજવીજ અહીં આં જ કરીએ તેા પછી નિશ્ચિન્તપણે તે પાતાનું કામ કરવો જાશે. ચામાસું પાસે આવ્યું છે ને આ સામેના મેદાનમાં જમીનના કટકા પણ સારા સપાટ તથા રસાલ દેખાય છે; માટે એની પાસે થાંડું થાંડું રાજ ખાદાવલું, ને વરસાદ આવે ત્યારે વવ-રાવવું. એટલે તે આશામાં ને કામકાજમાં અહીંના અહીં પડચો રહેશે. ગાવાળ ગામમાંથી કાદાળી પાવડા વગેરે ચાજારા તા લાવેલા જ હતા, તેથી એક દિવસે સ્વામીએ તેને કહ્યું "તું એક કાંમ કર, એટલે તારે હમ્મેશાં ઘેર જવાની ચિન્તા ટળી જાય. પેલી સામે દેખાતી જમીન મને ખેહુ સારી લાગે છે; માટે તેમાં રાજ ચાંહું ચાંહું ખાદતા જા, એટલે વરસાદમાં તેની અંદર કંઇક અનાજ વંવાય, જેથી તારું અને ગાયનું પાષણ થશે; ને તું ખારે માસ ખાઇશ તેટલું અનાજ મેળવી શંકીશ."

वरसाह पुण्डण अने जभीन रसाण तथी ओड जण्जनी में डेन्ति पण अन्न पुण्डण पाइयुं. ते जावाण पण्ड त्यां ओड सारी ने माटी छापरी णांधी, ने भेतरनी निपजभांथी मछामां राटला आता, ने स्वामीनी तथा जाय वाछरडानी सेवा डरता त्यां रहेवा लाग्ये. तेने भेतीनुं डाम डरवुं ठीड पड्युं, तेथी पासेनी णीळ पण्ड डेटलीड जभीन तेणे जाजा उपटां डाढी नांभीने ओडनां छे भेतर डरी दीधां. ओवामां ओड दिवसे ओ प्रांतना देशना राजना सवारा जभीननी तपास डरवा निडज्या हुशे तेओ त्यां आजण थर्धने जता हता, तेओ ओ, ओ णंने भेतरा ज्यां, ने तेमां वायेतर थयक्षं जोंड ओ भेतर डानां छे तेनी पूछपरछ डरवा मांडी. जोवाणे तेने जण्डाव्युं डे "आ भेतरा ते। विरक्ष्तानंद स्वामीनां छे, हुं ते। तेमने। सेवड छुं, ने अहीं डामडाज डरं छुं." स्वाराओ

તુરત જમીનની જાત, નક્કી કરી સ્વામીનું નામ લખી લીધું, ને દરખારમાં જઇ, તે ખેતરાને સરકારી દપ્રતરમાં સ્વામીના નામ ખાતે નાંધ્યાં, તેથી સ્વામીની ઉપાધિમાં ઉપાધિ વધી. દાણાના પાક તૈયાર થયા કે સરકારી (રાજાના) પટાવાળાઓએ તેની પાસે આવી, ઉપજમાંથી રાજાના છઠ્ઠો લાગ માંગ્યા. અહીં કંઇ સ્વામીનું ચાલે તેમ નહાતું, તેમ કંઇ ચિન્તાએ નહાતી; કેમ કે જમીન નવી ખેડાણ તેથી અન્ન પણ તેમાં યુષ્કળ પાકતું હતું માટે તુરત તેમણે ઉપજેલા અન્નમાંથી છઠ્ઠો ભાગ રાજાનાં માણ-સાને કાઢી આપ્યા. પણ એટલેથી જ પત્યું નહિ. આ તા લાગા વર્ષોન वर्ष भारे हता. એક भे वर्ष ते। आभ रुडी रीते याल्युं; पण પછી સ્વામીજની ખરેખરી રેવડીના વખત આવ્યા. એક સાલ તે દેશમાં કાઇ સ્થળે સુદ્દલ વરસાદ પડિયો નહિ, દુકાળ પડિયો અને લાકા અન્ન વગર તથા જનાવરા ચારા વગર ૮ળવળવા લાગ્યાં. સ્વામીજનાં ખેતરામાં તા થાડા ઘણા વરસાદ પડયા હતા, તેથી તેમાં અન્ન પાકત, પણ પેલા સેવકના કેટલાક પ્રમાદને લીધે, સમ-યસર વાવેતર થયું નહિ એટલે ખરડિયાને લીધે વાવેલું ખીજ પણ નકામું ગયું. પાછલા વરસતું કંઇ થાડું ઘણું અજ્ઞ વધ્યું. હતું તે વહે નિર્વાહ કરતા હતા. પણ રાજાના કર કેવી રીતે ભરવા એના સ્વા-મીના મનમાં માટા ભય પેઠા. કર ભરવાના દિવસા પણ પાસે આવી પહોંચ્યા હતા. રાજાના માણુસાએ સ્વામીજની પાસે આવીને કરની ઉઘરાણી કરી ત્યારે તેમણે જણાવ્યું કે, "હાણું સાલ કર્શ પણ અનાજ ન પાકવાથી અમા કર ભરી શકીએ તેમ નથી." પણ આમ કહેવાથી કંઇ તેના છૂટકાે થાય એમ હતું ? રાજાના માહ્યુ-સોને સખત હુકમ હતા કે, "જે જમીનદાર કર ભરવાને આનાકાની કરે તેને મને પૂછયાની વાટ જોયા વગર ખેલાશક ખાંધી લાવવા." તેથી રાજસેવકાએ સ્વામીને ખુલ્લું જણાવી દીધું કે, "મહારાજ! जे કે આપ અમારે સર્વથા વંઘ છો; પરંતુ રાજાની આગ્ના છે માટે કાં તા હરકાઇ ઉપાયે કર ભરા, અંથવા તા અમારી સાથે દરખા-રમાં ચાલા." ખિચારા સ્વામી તેંા તુરત પટાવાળાએાની આગળ થયા. સ્વામી આગળ તા લિક્ષા કરવા સારુ પણ ગામની અંદર

જતા નહિ, કેમ કે ઉપાધિ તજી હતી (!), પણ આજે તા છેક કેચેરી-જ્યાં કર નહિ ભરી શકનાર ગરીખ ખેડૂતાને પુરી રાખવામાં આવ્યા હતા ત્યાં જઇ પૂરાયા. આ વખતે તેણે પાતાના યતિ (સંન્યાસી) વેશને ખરેખરા ભજવ્યા રાજાએ પણ જાણ્યું કે, ફલાણા સંન્યાસીબાવા આપણાં કેદખાનાંને પાવન કરવા માટે પધાર્યા છે. કાઇ દહાંદા નહિ અનવા જેવી વાતથી-સન્યાસીખાવાને કેદમાં પૂરા-યલા એઇને, તે શેહેરના લાેકા, તેમ જ કચેરીના સર્વ કારભારીઓ વગેરેને ખહુ આશ્વર્ય થયું. લાેકાનાં ટાળેટાળાં તેમને જોવા લેગાં થયાં, જેઓને જોઇને સંન્યાસીબાવા મનમાં ખહુ જ સંકાચ પામવા માંડચા પણ કરે શું ? આજે તેની સ્થિતિમાં કેટલા ખધા ફેર પડી ગયા છે ? ક્યાં સંન્યસ્ત ગહુણુ કરનાર પુરુષને સૌથી શ્રેષ્ઠ સ્વતંત્રતા, ને ક્યાં આજે આ સ્વામીનું રાજાના માણસાને તાળે થઇ કેદમાં પૂરાલું ? કેયાં સન્યાસીનું વિરક્તપાશું અને કર્યા આ આજે અમે વેવાંમીની જમીનદારી ? ક્યાં સંન્યાસી પુરુષનું ગંગાસ્તાન તથા સત્પુરુષા (જ્ઞાનીઓ, પરમહંસા, મહાત્મા વિરક્તા)ના સમાગમ અને ક્યાં આ સ્વામીનું મહાઅધમ સ્થળ-કેદખાનામાં પૂરાઇ નીચ, ઉંચ, સર્વ જાતિના મનુષ્યા સાથે અથડાલું ? કર્યા સન્યાસીના અહનિશ પ્રાણવના જાપ, ને કયાં આ સ્વામીનું, 'અરેરે! કરને માટે કાણ જાણું રાજા શીં શિક્ષા કરશે ? હાય! મારે માથે વળી આ શી નવી ઉપાધિ આવી પડી ?' ઈત્યાદિ વિચારાનું અતિ આતુરતાથી ચિંતન:! આવી વિલક્ષણ અવસ્થામાં તે વિરક્તાનંદ મહારાજ આવી પડચા. સંન્યાસી શા ને વળી તેને રાજદરણાર શા ! "સંન્યાસી" એ નામ-ને જ પ્રયંચની કાઇ પણ ઉપાધિ (ગમે તા સારી કે નરતી) કેમ छाले ? सम्यह्-रुडी प्रकार करेंद्रा छ न्यास च्येटले त्याग लेखे ते સન્યાસી કહેવોય, પણ અહીં આં એથી સર્વ ઉલટું જ**ે**છે.

રાજા કરોરીના ખીજા કામકાજથી પરવારથા એટલે નાદારાને કેદમાંથી પાતાની હુજાર ખાલાવ્યા, જેમાં આ સ્વામી, પણ નીચું મહાં કરીને તેઓની લેળા, રાજાની આગળ જઇને ઉભા વદ્યા રાજા એક પછી એક નાદારને તેની સ્થિતિ, ને હુકીકત પૂછી જે ચાંચા લાસે તેવી શિક્ષા કરતા હતા. ઘણાક જમીનવાળાઓના ન્યાય થયા પછી હવે સ્વામીની વારી આવી, ત્યારે રાજાએ પૃછ્યું, "વિરુ-કતાનંદ સરસ્વતી કાતું નામ ?" સ્વાસી નીચે મ્હાઉ જ બોલ્યા, "મારું નામ." "તારી પાસે કેટલાં ખેતર છે?" સ્વામીએ કહ્યું, "બે." રાજાઃ "તારે ત્યાગીને ખેતર શાં ?" સ્વામીઃ "મારે માટે નહિ, પણ એક ગાયના નિર્વાહને અર્થે તે છે." રાજા: "ખંને ખેતરાના કર હુજ સુધી કેમ ભર્યો નથી ?" સ્વામીઃ "હાેેેે આવે કંઇ અન્ન પાક્યું નથી તેથી." રાજા: "તારી તરપૂનાં સઘળાં ગામાના ખેડુતાના કર આવી ગયા છે, કેમ કે ત્યાં વરસાદ થયા હતા; અને તારે એકલાને ત્યાં વરસાદ ન પડયા એમ કેમ બન્યું ? એ પ્રાંતનાં સઘળાં ગામાના કર વરસાદ પડચાવિના કયાંથી આવ્યા ? તારે ત્યાં વરસાદ પડ્યો હતા, છતાં તું રાજાના કર ડૂળાવવા કેમ ધારે છે? આ સાલના કર નહિ આવ્યા તેને માટે તને યાગ્ય દંડ થવા જ જોઇએ." રાજાના આ કહેવાનું સ્વામીએ જરા પણ ઉત્તર આપ્યું નહિ; કેમ કે સ્વામીની તા આ વિલસ્ ા ખનાવથી મતિ જ મુંઝાઇ ગઇ હતી. પછી રાજાના હુકમથી પટાવાળાઓએ સ્વામીને કાંડું પકડીને મહાર કાઢ્યા, અને એ દેશના રીવાજ પ્રમાણે સૌ કર નહિ ભરનારા ખેડુતાની ભેડ તેમને પંજુ શિક્ષા કરવામાં આવી. ત્યાં શિક્ષા કરવાના એવા ધારા હતા કે, તડકાની અંદર અપરાધીને ઉઘાડા ઉલા રાખી, તેના ખંને હાથનાં કાંડાં લેગાં ખાંધી, ઉંચાં કરી, માથાની પછવાડે રાખતા હતા અને તે ઉભા કરેલા હાથ, ગરદનની પાછળ રાખીને ગરદન તથા હાથની વર્ચ્ચ એક ભારી શિલા મૂકતા હતા.

ખરા મધ્યાદ્વ થયા. દિવસ પણ ઉદ્ગાળાના હતા. અપરા-ધીઓને શિક્ષા કરવાનું મેદાન પણ રેતીથી લરેલું હતું, અને તે રેતી, તડકાને લીધે એવી તા તપેલી હતી કે તેમાં પગ પણ મૂકાય એવું નહાતું. ત્યાં આગળ આપણા વિરક્તાનદ સરસ્વતી છને લઇ જવામાં આવ્યા. હાથ ખાંધીને ગરદન ઉપર તડકાથી તપેલા માટા પત્થર મૂકવામાં આવ્યા, કે સ્વાસી છ નીચી મુંડી કરી કંઇ પણ ખાલ્યા વગર તપશ્ચર્યા કરતા ઉભા રહ્યા. ઉપરથી ઉહ્નાળાના તડકા તપે છે, શરીર ઉઘાડું છે અને ગરદનપર શિલારાપણ થયેલું છે, તથા નીચે લાહ જેવી રેતી તપેલી છે. આ સઘળા ત્રાસ એક વખતે જ

થવાથી સ્વામીનાં રામે રામથી પરસેવાની ધારાઓ વેહેવા લાગી; અને આંખરામાંથી આપાસાપ પાણી પડવા માંડ્યાં. યજ્ઞભૂ આનાથી બીજી નરક યાતના કથી ? આ વખતે સ્વામીના લેખમાં ખરેખરી ધૂળ પડી. હવે જ તેમના વિરક્તપણાના વેશ શાલા આપવા લાગ્યા. અપરાધી પત્થરા ગરદનપરથી નાખી દે નહિ, માટે રાજાના અનુચરા જેરબંધ લઇ ચારે બાજી તે મેદાનમાં, તપાસ राभंता इरता हता, ने के डांध अपराधी आडा आवणा थता तेने तुरत इटडावी डाढता હता. आ वणतना ज्यास अर्थात् ते वेणा કેંલું સંકટ પડતું હતું? તે વાત માત્ર સ્વામી જ પાતાના મનમાં જાણતા હતા. આ વખતે તેના મનમાં ખરેખરા કાંટા આવી ગયા, અને ઉંઘેલા માણુસપર ફટકા પડવાથી તે એકાએક જાગે અને પછી તેને પાતાનાં કૃત્ય માટે પશ્ચાત્તાપ થાય તેમ, સ્વામીને અત્યારે પંશ્ચાત્તાપ થવા લાગ્યા. 'અલ્યા દેહીડા! આ શી વેળા આવી છે? તું શું હતા ? ને શું થઇ ગયા છે? આવી આપત્તિ, રે આવું દ્વ:ખ તા કાઇ મહાપાતકીને પણ નહિજ હાય. અહાં! તારે તે અહ યાતના ભાગવવાનું હાય કે એકાંતસ્થળમાં સ્થિર ચિત્તે પ્રાણાયામ કરીને પ્રભુનું ધ્યાન કરવાનું હાય ? શી વૈષ્ણવી માયા અને શું તેનું પ્રાખલ્ય ! પણ આ બધું શાને લીધે થયું છે ? અલ્યા ! સંસારની ઉપાધિ તજવાને અર્થે તું વિરક્ત થયા; અને ગામમાં રહેતાં પણ તને ઉપાધિ લાગી ત્યારે વનમાં આવ્યા, તા ત્યાંએ પણ તારી એ જ દશા. તને આ અપાયમાં નાખનાર તે ખેતર જ થયાંની ? પણ એ ખેતર તાે ગાયને અર્થે જરુરનાં જ હતાં. પણ શું ગાય विना तारे यावतुं न छातुं ? भेतरानुं अनाक् के गायनुं इध ते। તેં કાઇ પણ દિવસે ઉપયાગમાં લીધું નથી. ગાયની તા ખિલાડીને માટે જરુવર હતી, ખિલાડી વગર ઉંદરાના ઉપદ્રવથી કપડાનું રક્ષણ શાત નહિ; ત્યારે શું એક કપડાંને વાસ્તે જ તું આટલા દિવસ સુધી માેટા વ્યવસાયમાં અને આખરે આ અપાયમાં આવી પડયો કે? હર! હર! કેવી તારી ક્ષુદ્ધક મુદ્ધિ! કેવાે નિંઘ વિચાર! પણ રે, કપડાં वगर ते। तारे यादी तेम नहातुं, माटे तेनुं रक्षणु अवश्यनुं हतुं लारे ખરી વાત તા આજ કે શરીરુ પાતાને માટે જ પાતાને હાથે પાતાને

અપાયમાં નાંખ્યું છે. ત્યારે પાતાનું કરયું ,પાતે ભાગવવું એ તે ન્યાય જ છે; માટે શરીર દુઃખી ચઇને કાેને દાેષ દે. એમ છે 🖁 હશે! ઇશ્વરેચ્છા! પડી તે લાગવ્યા વગર છૂટકા નથી.' આટલે-થી જ કંઈ તેના વિચાર શાંત પડ્યા નહિ. આ કરતાં પણ વધુ ઉડા ને ઝીણા વિચાર તેણે કીધા. તેને તરગ ઉઠયો, "પણ અરે! શરીરનું કરયું શરીર લાગવે, એ વાત સત્ય છે. જો ખેતરના દાણા वर्गेरेथी आ शरीरनुं पेषणु थयुं હत ते। तेम पणु संलवतः परंतु એ સંબંધ તા આ શરીર કશા ઉપલાગ લીધા નથી. જો શરીર સંબંધે જ આ પીડા લાેગવવી પડતી હાેચ તાે તે મારે તાે નથી જ પણ પેલા સેવકને ભાગવવી પડે; કેમ કે, ખેતરનું અન્ન તથા ગાયનું દ્વધ વગેરેના ઉપલાગ એણે જ કીધા છે. છતાં એનું તા કાઇએ નામ પણ લીધું નહિ, ને ચાલ્યું ચાલ્યું આ ગળામાં ઝાેસરું આવી પહેયું, તેનું શું કારણ ? પણ હા એ ખેતરા "મારાં" કહેવાયાં છે, ને એના 'હું માલિક' થયા છું, માટે જ આ દેહને વિટંખણા આવી. પરંતુ એ મારાં કેમ કરીને કહેવાયાં ? હું ક્યાંથી લાવ્યા ? ને મને કાષ્ટ્રે આપ્યાં ? આગળ હું કથા સાંભળવા જતા, તે મહાત્મા તે એમ કહેલા હતા કે, આ દેહ, કે જેની અંદર આપણે (આપણા આત્મા) વસીએ છીએ, તે પણ આપણા નથી; તા પછી ખીજાં તે આપણું ક્યાંથી થાય ? વળી હું જ્યારે ખાદ્મણ હતા તે વખ-તનાં મારાં સ્ત્રી પુત્ર વગેરે પણ હાલ મારાં નથી; કેમ કે હું એમને મારાં કહેતા નથી; જ્યારથી હું વિરક્ત થયા છું ત્યારથી એમની તરફની સઘળી ચિતા પણ મને મઠી જ ગઇ છે. નહિ તા પહેલાં એમને માટે પણ વારંવાર મારે અનેક વિટંખણાઓમાં ક્સાલું પડતું હતું. તેઓ મારાં નથી જ, છતાં હું જેઓને મારાં કહેતા તો તેઓની વતી મારે દુઃખી થવું પડતું હતું, તેવી જ રીતે આ ખેતરા મારાં ન છતાં મારે દુઃખી થવું પડે છે, તેનું કારણ હવે મને સલ્ક દંશીયું છે, અને તે એ જ કે, એ ખેતરાને મેં 'મારાં' કહ્યાં, ને તેના માલિક 'હું' કહેવાયા. અહા! ત્યારે 'મારું' કહ્યું એટલા માટે જ હું આ ચાતનામાં આવ્યા છું. 'મારું' અને 'હું' એ એ શબ્દ માત્રમાં જ આટલી અધી ઉપાધિ વધે છે. હું ઉપાધિ ત્યાગ કરવા માટે આડ-

330

આટલું મચ્યા, પણ ઉપાધિનું ખરેખર મૂળ તા મારામાં ઉડી જડ દ્યાલી રહ્યું છે. અહા ! પણ હવે તે મારા જેવામાં આવી છે. તેની જડ ગઈ તા ઝાડ ઉગવાની આશા નથી, માટે, હું એને તજ દઉ તા ખરેખર હું ધારું છું કે, મારી સર્વ ઉપાધિ નિર્મૂળ જેવી થઇ જાય અને હું મહા સુખી થઇ જાઉં.' આવા વિચારની ખૂબ ધૂનમાંથી તે એકાએક ચમકી ઉઠ્યો, અને "આજે જ મારી ઉપાધિ સમૂળી ગઇ." એ છેલા ખાલ ખૂબ હર્ષસેર ખાલતા તથા આનંદ, દૃદયમાં ન સમાવાથી એકાએક તે આનંદમાં ઉછળતા ખડખડાટ હસી પડયો, અને તે વેળાના મનના ઉમંગના ઉછળવાના આંચકાથી, ગરદન-પરના પત્થર આપાસાપ નીચે પડી ગયા.

આવે સ્થળે સ્વામીના આવા વિચલ્ર પ્રકાર જોઇને તથા આવી લાહે જેવી રેતીમાં કાેઇના પણ લય વગર તેને હર્ધલેર નાચતાે ને કૂદતા જોઇ, અનુચરા તથા કેદીએા અને તેની આસપાસ ઉલેલા થીજા સર્વ લોકા ખહુ વિસ્મય પામી ગયા. આ વખતે આ સ્વા-મીને શાના આનંદ થઇ આવ્યા ? તેના તેઓ વિચાર કરવા લાગ્યા. પટાવાળા કે કારલારીએા વગેરે કાેઇને પણ પૂછવાની વાટ ન જેતાં સ્વામી તુરત વાડાની ખહાર નિકળી આવ્યા, ને રાજા આગળ જઇ તેને કહેવા લાગ્યા કે, " જેણે મને આ તારી આજ્ઞાનુસાર દંડના અપાયમાં નાંખ્યા છે, એ નાંખનાર ળીજું કાઇ નહીં, પણ માત્ર આ મારી લંગાટી જ છે (લંગાટી લજ્જાને માટે છે, તે લજ્જા, જ્યાં સુધી હુંપાગું છે ત્યાંસુધી જ છે માટે) તે તને સાંપી દઇ, હું કેવળ છૂટા ચાઉં છું; ને આ સંબંધે તું જ મારા ખરેખરા ગુરુ છે, માટે તને પૂર્ણ મેમથી પ્રણામ કરું છું." આટલું કહી તે સ્વામીએ લાંળા થઇ રાજને નમસ્કાર કીધા ને હજારા લાકાના દેખતાં, પાતે પહેરેલી કાૈપીન ગઢી, રાજા સામે ફેંકી દઇ પાતે દિગંભર થઇને તુરત સાંથી ચાલી નિકત્યા. આજથી જન્મ ભરની, રે! હજારા અને લાખા જન્મા લેવા પડત તે સર્વની સઘળી ઉપાધિ તેની ટળી ગઇ, ને તે તત્લ-શે જ મહા જ્ઞાની જીવન્મુક્ત થઈ યથેચ્છ સ્થળે વિચરવા લાગ્યાે. આ પ્રમાણે તે સ્વામી અવધૂત, સર્વોત્તમ શાંતિનું સુખ ભાગવતા થયા. ઉપાધિ એવી રીતે અણુવધારી વધે છે, ને તેથી એટલાં

નાનાં વીતે છે; માટે ઉપાધિને કદી વધારવી નહિ અને બહુ સાવધ રહેવું જોઇએ. સંસારમાં છતાં પણ જેમ ખને તેમ ઉપાધિ એાછી જ રાખતા જવું અને ઉપાધિ માત્રનું મૂળ જે અહતા, મમતા, તેને જડમૂળથી તજવાથી પુરુષ જીવન્મુક્ત થાય છે. એ જ આ વિસ્તીર્ણ ઇતિહાસનું તાત્પર્ય છે.

## સારાસાર વિચાર.

विशासकेतु! પછી તે મહાત્મા સદ્યુરુએ મને સંબાધીને આ યમાણે કહ્યું:-જગતમાં પરમાત્માએ જે કંઇ વસ્તુ નિર્માણ કરેલી છે, તે સઘળી પાતાના સારા નરસા પૂળ માટે, તેના ઉપયોગ કર-નાર મનુષ્યની, સારું નરસું સમજવાની વિવેકી યુદ્ધિ ઉપર આધા? રાખે છે. તે ઉપરનાં ઘણાંખરાં દૃષ્ટાંતાથી તારા સમજવામાં આનું હશે. મેં આગળ કહેલાં એ સઘળાં કર્તવ્યા પાતે જાણવાં અન તેઓને પાતાના કાર્યમાં આણવાં અર્થાત્ હરકાઇ વસ્તુ ગમે તેવા રુપકમાં અને ગુણમાં હાય, પણ તેમાંથી પાતાના અર્થનું શું ? અને નકામું શું ? એના નિશ્ચય કરી, સારું અને પાતાના અર્થનું હાય તેટલું જ ઉપયોગમાં લેવું, એવી મતિને સારાસાર વિચાર કહે છે. સારાસાર વિચાર ન જાણનાર કે ન કરનાર મનુષ્ય ગુણકારી પદા-ર્થોના પણ ઘણા ઉલટા ઉપયાગ કરે છે. તેમ ન થાય માટે સારા-सार विचारणुद्धि मनुष्ये अवश्य ઉपयोगमां क्षेवी क लेडिंभे अने तेटक्षा माटे क, अने में डर्तव्यमां गण्युं छे. सार अने असार, अने संपूर्ण रीते लाणुं के निर्मण शुद्ध णुद्धिवाणा मनुष्यनं डाम छे, ने तेवा विचक्षणं अने ज्ञाता युरुषा गमे तेवी वस्त (સારી વા નરસી) પાતાના આગળ આવે ત્યારે તેને ખરાખર એાળખી, તેમાંથી જેટલા મળે તેટલા સારાસાર માત્ર ગહણ કરી, અસારને તજ દે છે. દહીં એ દેખીતી ઉત્તમ અને એક જ વસ્તુ છે; પણ સારગ્રાહી તેનું રુડી રીતે મથન કરી, તેમાંથી સારરુપ नवनीत अही से छे, ने छाशने जूही अरी हे छे. तेवी ज रीते डेवण એક જ દેખાતી વસ્તુ મનુષ્ય ગાણી છે. પણ ગાતા પુરુષા, તેમાંથી (તેનાથી) સારસ્ત્રપ પરમ તત્ત્વ પરમાતમાને જાણી, આકી રહેલા અસાર રૂપને તેમાંથી જાદેા અને અનિત્ય માને છે. આટલું તા

આટલું મચ્ચાે, પણ ઉપાધિનું ખરેખર મૂળ તા મારામાં ઉડી જડ ઘાલી રહ્યું છે. અહાે! પણ હવે તે મારા જેવામાં આવી છે. તેની જડ ગઈ તા ઝાડ ઉગવાની આશા નથી, માટે, હું એને તજ દઉં તા ખરેખર હું ધારું છું કે, મારી સર્વ ઉપાધિ નિર્મૂળ જેવી થઇ જાય અને હું મહા સુખી થઇ જાઉં.' આવા વિચારની ખૂબ ધૂનમાંથી તે એકાએક ચમકી ઉઠ્યો, અને "આજે જ મારી ઉપાધિ સમૂળી ગઇ." એ છેદ્યા બાલ ખૂબ હર્ષલેર બાલતા તથા આનંદ, દૃદયમાં ન સમાવાથી એકાએક તે આનંદમાં ઉછળતા ખડખડાટ હસી પડયો, અને તે વેળાના મનના ઉમંગના ઉછળવાના આંચકાથી, ગરદન-પરના પત્થર આપાઓપ નીચે પડી ગયા.

આવે સ્થળે સ્વામીના આવા વિચક્ષણ પ્રકાર જોઇને તથા આવી લાહે જેવી રેતીમાં કાઇના પણ લય વગર તેને હર્વભેર નાચતા ને કૂદતા જોઇ, અનુચરા તથા કેદીએા અને તેની આસપાસ ઉલેલા ખીજા સર્વ લેકિકા ખહુ વિસ્મય પાસી ગયા. આ વખતે આ સ્વા-મીને શાના આનંદ થઇ આવ્યા ? તેના તેઓ વિચાર કરવા લાગ્યા. પટાવાળા કે કારલારીઓ વગેરે કાઇને પણ પૂછવાની વાટ ન જેતાં સ્વામી તુરત વાડાની અહાર નિકળી આવ્યા, ને રાજા આગળ જઇ તેને કહેવા લાગ્યા કે, " જેણે મને આ તારી આજ્ઞાનુસાર દંડના અપાયમાં નાંખ્યા છે, એ નાંખનાર ખીજું કાઇ નહીં, પણ માત્ર આ મારી લંગાેટી જ છે (લંગાેટી લજ્જાને માટે છે, તે લજ્જા, જ્યાં સૂધી હુંપાં છે લાંસુધી જ છે માટે) તે તને સાંપી દઇ, હું કેવળ છૂટા શાઉં છું; ને આ સંબંધે તું જ મારા ખરેખરા ગુરુ છે, માટે તને પૂર્ણ મેમથી પ્રણામ કરું છું." આટલું કહી તે સ્વામીએ લાંખા થઇ राजने नमस्धार धीधा ने ढलरा दे। हाना हे भतां, पाते पढ़िरेदी કાૈપીન કાઢી, રાજા સામે ફેંકી દઇ પાતે દિગંખર થઇને તુરત ત્યાંથી ચાલી નિકળ્યા. આજથી જન્મ ભરની, રે! હજારા અને લાખા જન્મા લેવા પડત તે સર્વની સઘળી ઉપાધિ તેની ટળી ગઇ, ને તે તત્લ-શું જ મહા ગ્રાની જીવનમુક્ત થઈ યથેચ્છ સ્થળે વિચરવા લાગ્યા. આ પ્રમાણે તે સ્વામી અવધૂત, સર્વોત્તમ શાંતિનું સુખ લાગવતા થયા. ઉપાધિ એવી રીતે અણુવધારી વધે છે, ને તેથી એટલાં

લાનાં વીતે છે; માટે ઉપાધિને કદી વધારવી નહિ અને બહુ સાવધ રહેવું જોઇએ. સંસારમાં છતાં પણ જેમ ખને તેમ ઉપાધિ એાછી જ રાખતા જવું અને ઉપાધિ માત્રનું મૂળ જે અહંતા, મમતા, તેને જડમૂળથી તજવાથી પુરુષ જીવન્મુક્ત થાય છે. એ જ આ વિસ્તીર્ણ ઇતિહાસનું તાત્પર્ય છે.

## સારાસાર વિચાર.

વિશાલકેતુ! પછી તે મહાત્મા સદ્દગુરુએ મને સંબાધીને આ યમાણે કહ્યું:-જગતમાં પરમાત્માએ જે કંઇ વસ્તુ નિર્માણ કરેલી છે, તે સઘળી પાતાના સારા નરસા પૂળ માટે, તેના ઉપયોગ કર-નાર મનુષ્યની, સારું નરસું સમજવાની વિવેકી ખુદ્ધિ ઉપર આધા? રાખે છે. તે ઉપરનાં ઘણાંખરાં દર્શાતાથી તારા સમજવામાં આનં હશે. મેં આગળ કહેલાં એ સઘળાં કર્તવ્યા પાતે જાણવાં અને તેઓને પાતાના કાર્યમાં આણવાં અર્થાત્ હરકાઇ વસ્તુ ગમે તેવાં રુપકમાં અને ગુણમાં હાય, પણ તેમાંથી પાતાના અર્થનું શું ? અને નકામું શું ? એના નિશ્ચય કરી, સારું અને પાતાના અર્થનું હાય તેટલું જ ઉપયાગમાં લેવું, એવી મતિને સારાસાર વિચાર કહે છે. સારાસાર વિચાર ન જાણનાર કે ન કરનાર મનુષ્ય ગુણકારી પદા-ર્થોના પણ ઘણા ઉલટા ઉપયોગ કરે છે. તેમ ન થાય માટે સારા-સાર વિચારખુંદ્ધિ મનુષ્યે અવશ્ય ઉપયોગમાં લેવી જ જોઇએ અને તેટલા માટે જ, એને મેં કર્તવ્યમાં ગણ્યું છે. સાર અને અસાર, એને સંપૂર્ણ રીતે જાણું એ નિર્મળ શુદ્ધ યુદ્ધિવાળા મનુષ્યનું કામ છે, ને તેવા વિચક્ષણ અને જ્ઞાતા યુરુષા ગમે તેવી વસ્તુ (સારી વા નરસી) પાતાના આગળ આવે ત્યારે તેને ખરાખર ઓળખી, તેમાંથી જેટલાે મળે તેટલાે સારાસાર માત્ર ગહુણ કરી, અસારને તજ हे છે. દહીં એ हे) ખીતી ઉત્તમ અને એક જ વસ્તુ असारन ता है है है है जिस जान जान जाड़ कर परत छैं; पण सारआ है तेनुं रही री है अथन हरी, तेमांथी साररूप नवनीत हाढ़ी दे छे, ने छाशने जूही हरी है छे. तेवी कर रीते हैं बण ओह कर हे आती वस्तु मनुष्य आणी छे. पण ज्ञाता पुरुषा, तेमांथी (तेनाथी) साररूप परम तत्त्व परमात्माने जाणी, आही रहेदा असार रूपने तेमांथी लूहा अने अनित्य माने छे. आटबुं ते।

સત્ય જ છે કે, એક વસ્તુમાથી (સાર અને અસારરુપ) છે લાગ પડ્યા, તો તેના ઉપલાગ કરનારના મનમાં તે સારવાળા લાગ ઉપર વિશેષ પ્રોતિ- રહેશે, ને અસાર તો છે તોયે શું ? ને ન હાયે તોયે શું ? એમ તેનાપર પ્રીતિએ નહિ, ને અપ્રીતિએ નહિ—તેમ વર્તશે. તેવી જ રીતે આ આખું જગત અને તેમાં સર્વત્ર વ્યાપી રહેલું પરખ્રદ્ધા રુપ, જયારે જ્ઞાતાના એાળખવામાં ખરેખરું આવ્યું, ત્યારે તેની જગતપરની પ્રીતિ પાતાની મેળે નહિ જેવી થઇ, સત્ય પ્રીતિ ખ્રદ્ધાપર જોડાશે. આ સંબંધે સંપૂર્ણ સારાસાર વિચાર કરનારા મહાત્મા જનક રાયને કાઇ ચમતકારિક રીતે પ્રશ્ન ઉઠેયા હતા, જેનું 'માધાન કાઇએ નહિ, પણ એક આઠ વર્ષના ઝાધ કુમારે કર્યું તું, તે ઇતિહાસને તું સાંભળ.

लनः विदेषुनं स्वप्त यरित्र,

ભાગીરથીના પવિત્ર તટપર જ્યાં ઘણાક મહર્ષિઓના આશ્રમા આવેલા હતા, ત્યાં અનેક જાતના વૃક્ષાના સમૂહા શાભી રહેલા હતા. ત્યાં સૃષ્ટિલીલા સંપૂર્ણ રીતે પાતાની અલિહારી પ્રકટ કરતી હતી. તે સ્થળે સાંજ પડવા આવી હતી, તે વેળા, છેક ભાગીરથીના તટપર આવેલી લતાઓમાં, કેટલાંક આળકા રમતાં હતાં. કેટ-લાંકની નજર ભાગીરથીના ગંભીર પ્રવાહપર, આ પારથી પેલે પાર જા આવ કરતા સુંદર મછવાએાપર ઠેરી રહી હતી, કેટલાંક વૃક્ષલ-તાપર નાના પ્રકારના શખ્દ કરી રહેલાં, તથા સંધ્યાકાળ થવાથી એક પછી એક પાતાના માળાએાપર આવી બેસતાં પક્ષીઓને જોઇ રહ્યાં હતાં. વળી કેટલાંક વિચક્ષણુ ખાળકા, સંધ્યા સમે સૂર્ય છેક અસ્તાચળ ઉપર પહેાંચતા હાવાથી, ઠંડા સાનેરી તડકામાં પાતાના અતિ ઘણા લાંભા પડછાયા તરફ જોઇ, ખહુ આશ્ચર્ય પામતાં હતાં, ને ખીજા સાથે પાતાના પડછાયાની લખાઇ સરખાવતાં હતાં, તેા કેટલાંક કંઇ જાૂદી જ પ્રકારની રમતામાં ને નાચ કૂદમાં ગુંચાઇ રહેલાં હતાં. કેટલાંએક ખોળકા નવનવા મનાગત આનંદના શખ્દા ઉચ્ચારતાં હતાં. એ સા બાળકા બહુ તેજસ્વી અને પવિત્ર દેખાતાં હતાં. કેટલાંક માટી ઉમરના હતાં તેઓને ખલે શાબી રહેલાં યજ્ઞાપવીત તથા કટિપરની માંજ મે ખલાપરથી ખુલ્લું જણાતું હતું કે

તેઓ સા ઋષિઓના કુમાર છે. ખાળકાના વિહારમાં ને વિહારમાં, સૂર્યનારાયણ છેક અસ્ત થવા આવ્યા, સાથં સંધ્યાના સમય થયા જાણીને સૌ ખાળકા સંધ્યાવંદા કરવા માટે ગંગાના તટપર જવાને તૈયાર થયા. એટલામાં ત્યાંથી થાઉક છેટે દેખાતા આશ્રમ તરફથી એક ખાળકને આવતા તેઓએ જોયા. લાગલા જ સર્વ ખાળકા તેની તરફ પૂરીને હસવા ને કૂદવા લાગ્યા, "કૂખડા આવ્યા, અરે વાંકલા આવ્યા, અરે લાઇએ ! તેની ઠમકતી ચાલ તા ન્યૂએ !" ઇત્યાદિ ખાલતાં તેને ચ્હીડવવા મંડવા. પેલાે છાકરાે છેક પાસે આવ્યા, ત્યારે કાઇએ તેના હાથમાંથી લાકડી લઇ લીધી, તાે કાઇએ તેની ખગલમાંથી યજ્ઞના લસ્મની દાખડી અને દર્ભાસન છીનવી લીધું: કાેઇએ પછ-વાડેથી તેની લંગાટી ખેંચવા માંડી, તેા કાઇ તેનાં પાંસળાંમાં સળીએ કે આંગળીએ દ્યાંચતા ઉભા રહ્યા. એમ અનેક પ્રકારનાં ટીખળ અને ચાળા કરીને ખાળકા તેને પજવવા લાગ્યા. આ આળક પાતાના હાથમાંથી લાકડી ગઈ કે તુરત અશક્ત થઇ પૃથ્વી-પર ખેશી ગયા, કેમ કે લાકડીના આધારે જ તેનાથી ચલાતું હતું. તે આખાં શરીરે આઠ ઠેકાણે કૂખડા હતા. તેનાં સર્વ અંગો એવાં કઢગાં તથા વાંકાં ચૂકાં હતાં કે તેની વિલક્ષતા જોઇ હરકાઇ માટી ઉમરના મનુષ્યને પણ સંહેજે હસવું આવે. પાતાના હાથમાં લાકડી લઇ તે ચાલતા ત્યારે તેનાં આઠે અંગા, એક સમયે, હસવા જેવી રીતે વાંકાં વળી જતાં હતાં, અને ત્યારે જ તેનાથી એક ડગલું ભરાતું હતું, તેથી હરકાઇ જોનારને તેની તરપૂ છે લાવ ઉત્પન્ન થતા હતાઃ એક હાસ્ય ને ખીજી દયા. આટલી નાની, આઠ વર્ષની ઉમ-રમાં, તે બિચારા આટલા ખધા દુઃખી, કુરવપ અને વળી અશક્ત, તેથી દયા તાે સહજ ઉપજે; અને વળી તેમાં આ વખતે છાક-રાઓએ તેને પજવી નિરુપાય કરી દીધા હતા એટલે, તે દેખાવ ે તા ખરેખર કરુણ જ હતા. પણ યત્તભૂ! ઈશ્વરી સાયા કંઈ વિલ-ક્ષણ જ છે. જગતમાં ઘણે ઠેકાણે જોવામાં આવે છે કે, જો કાઇ મતુષ્યતું એક અંગ કાઇ કારણથી નકામું થઇ ગયું હાય તા तेनुं भी लुं अंग तेना भहतामां विशेष भणवान् अने यंयण हाय છે. એક હાથ, યુદ્ધમાં વા કાઈ કારણથી, કપાઈ ગયા હાય તા,

ખીજો તે બેનું કામ ઘણી ચાલાકીથી ને ખળથી કરી શકે છે. જેની ચક્ષુ ઇંદ્રિય નાશ પામી હાય તેની સ્મરણશક્તિમાં ને ત્વચામાં હરકાઇ વસ્તુના, જોવાની પેઠે, નિર્ણય કરવાની વિશેષ શક્તિ આવે છે. તેવી જ રીતે, ખલ્કે તે કરતાં હુજારગણું વિશેષ આશ્ચર્ય આ ખાળકમાં હતું. તેનાં અંગાની સ્થિતિ આવી વિલક્ષણ હતી, છતાં તેની યુદ્ધિ ને ગ્રાનશક્તિ માટા વૃદ્ધ યુરુષ કરતાં પણ શ્રેષ્ઠ હતી. આ વાતે તા ઇશ્વરી ચમત્કારના આડા આંક જ હતા. એ બ્રાહ્મણ આળક અન્ય આળકાેએ આટલા અધા પજવવા છતાં પણ, કાેધ ન કરતાં શાંત થઇને એઠા હતા. પરંતુ સંધ્યા સમય વહી જતા હાવાથી તેણે તે ખાળકાને વિનતિ કરવા માંડી કે, "ભાઇઓ! કૃપા કરી મારી લાંકડી આપા. ' તેના ઉપર દયા લાવી તે ટાળામાંના કેટલાક સમજી બાળકાે, બીજાએાને કહેવા લાગ્યા, " અરે! એ ગરીબને પજવશાે નહિ; એનાે તાે બાપે નથી, તેથી અહીં પાતાની મા સાથે માસાળમાં રહે છે. વળી એની માતાના ખાપને એવી ખબર પડશે તાે તે આપણુ બધાને મારશે. તે ઢાશા બહુ રીશાળ છે, ને સંધ્યા સમય થયા છે, માટે હુમણાં તે પણ ગંગાપર સ્નાન માંટે આવતા હશે. માટે એની લાકડી આસન વર્ગેર આપી દેા." તે આળકની માના ખાપનું નામ સાંભળતાં જ સઘળા છેાકરાએા તેની લાકડી, આસન તથા ગામુખી વગેરે તેની આગળ જ નાંખી દઇ, ચડપાચડપ, કેટલાક ગંગાતટપર સંધ્યાવંદન માટે ને કેટલાર્ક આશ્રમા તરપ્ર દેાડી ગયા. તેની વસ્તુ આપી આળકાે ખસી ગયા એ જોઇ, તેને આનંદ થવા જોઇએ તેને ઠેકાણે, એ આળક ગંભીર મુદ્રા કરી, કંઇક શાચ કરતા હાય એવા જણાયા અને તે સાથે નિ:શ્વાસ મૂકી બાલ્યા, "અરે! શું આ છાકરાંઓ કહે છે, તેમ મારે ખાપ નથી ? શું હું જેને અદ્યાપિપર્યન્ત પિતાજ! પિતાજ! કહું છું, તે મારી માના પિતા છે ? મારા પિતા કયાં છે ? મારી માતુશ્રીને આ વાતની ખબર નહિ હાય? હું જરુંર, આજે જઇને તેને પૂછીશ." આમ ખાલતા, પાતાની લાકડીને ટેકે ટેકે, તે ગંગાપર ગયા અને સંધ્યાવંદન કરી તે જ વાતનું મનન કરતા ઘર આવ્યા. પછી રાત્રે સ્વા વખત આંખમાં આંસુ લાવી, ગદ્ગદિત કંઠે તે પાતાની પથા-

રીપર ખેઠા હતા, એ જોઇ, તેની માએ તેને પૂછ્યું, "લાઇ! તું કેમ રહે છે? તેને કાઇએ માર્યો છે? કે કાઇ વાતના ઉપદ્રવ કીધા છે? શાંત થા, જેણે તને કાઇ વાતે ફ્લન્ચા હશે, તેને હું આપણા પિતા-જીને કહી, આ આશ્રમ સુદ્ધાં તજાવી દઇશ, માટે મને શીઘ્ર જણાવ કે શું છે ?" "જનની! મને કાઇએ માર્યો નથી, તેમ દ્રભવ્યાએ નથી, પરન્તુ તું જેને પિતાજી કહે છે, તે આપણા કાેણ થાય છે?" એમ તે ખાળકે પૂછ્યું ત્યારે, તેની માં બાલી, "બાલુડા! એ મારા પિતા અને તારા માતામહ છે; પણ નાનપણથી જ મારું સાંભ-ળીને, તું તેમને પિતા કહેતા આવ્યા છે, માટે હું આપણા પિતા એમ બાલું છું." "હે માતુશ્રી! આપણે શું હાલ મારા માસાળમાં રહીએ છીએ? કહે મને, આપણું ઘર ક્યાં છે? મારા પિતાજી ક્યાં છે? મને ઋષિના આળકા વારંવાર એમ કહે છે કે, 'એને ખાપ નથી, એ ખિચારા માસાળમાં રહે છે, તાે શું મારે પિતા નથી ?" તેનાં આ શાચનીય વચન સાંભળીને, તેને પાતાના હૃદય સરસા ચાંપી, તેની માતુશ્રીએ કહ્યું, "બાયુ! આપણું ઘર તા અહીંથી બહુ દ્વર–પ્રાચી સરસ્વતી નદીના તટપર છે. પણ ત્યાં તારા પિતા રહેતા નથી, તા આપણે કાની પાસે રહીએ ? તું નાના હતા ત્યારથી તને લઇને હું અહીં મારા પિતાને ઘેર આવી રહી છું, તારું મોંજીઅંધન પણ અહીંઆં જ થયું છે, ને ગાયત્રીના ઉપદેશ પણ મારા પિતાજીએ કીધા છે." "એ બધું તા ખરું, પણ માતા! મારા પિતા ક્યાં છે ? તે તું કેમ મને કહેતી નથી ?" એમ ખાળક બાલ્યા, ત્યારે તેની માએ કહ્યું, " પુત્ર! તારા જન્મ પણ નહાતા ત્યારથી તારા પિતાના ને મારા વિચાગ થયા છે. ઘણાક મહાન્ ઋષિઓની સાથે, મિથિલાપુરીના રાજા જનકને ત્યાં તેઓ અદ્યાપિ પર્યંત છે એમ સંભળાય છે." બાળકે કહ્યું, "માજ! તેમને જનકને 'ત્યાં શામાટે જહું પડયું ? અને આટલાં ખધાં વર્ષથી તે ત્યાં જ કેમ રહ્યા છે ? શું તેં તેમના કંઈ અપરાધ કરીને રીસાવ્યા છે ?" "વત્સ ! તેમ નથી," માએ કહ્યું; "પણ તારા પિતા અતિ વિદ્વાન અને પ્રસિદ્ધ પુરુષ છે, માટે જનક રાજાએ પાતાના કાઇ પ્રશ્નના સમાધાન માટે, બીજા અનેક ઋષિઓ સાથે તેમને પણ આમં-

ત્રાલું કરેલું હતું. એવું સંભળાય છે કે, ત્યાં ગયલા કાઇ પણ ઋષિ મુનિથી રાજાના પ્રશ્નનું સંતાષકારક ઉત્તર અપાયું નથી, તેથી રાજાએ તે સૌને પાતાને ત્યાં જ રાખેલા છે, ને કહ્યું છે કે, 'ઋષિવરા! જ્યાંસુધી મારા આ પ્રશ્નતું પ્રત્યુત્તર આપથી અપાય નહિ, ત્યાંસુધી આપને મારે ત્યાંથી જવું ચાગ્ય નથી. આપને અગ્નિહો-ત્રાદિ નિત્ય કર્મ સારુ જે કંઇ સાહિત્યા જોઇએ તે આપની કૃપાથી અત્ર તૈયાર છે, આ રાજ્ય આપનું જ છે, માટે યથેચ્છ પદાર્થના ઉપલાગ કરતા આપ અત્ર જ રહી, મારા ગૃહને પાવન કરા.' આમ હાવાથી ત્યાં ગયલા કાઇ પણ ઋષિ અદ્યાપિ પાછા કર્યા નથી." આ સાંભળી તે બાળક એકાએક ઉત્કંઢાથી બાલ્યા, "માં! એવા તે શા ગ્રહ્મ રાજાએ કીધા છે? કે જેનું ઉત્તર હજુ સૂધી કાઈ આપી શક્યું નથી ? તને ખખર હાય તા મને કહે. કાલે જ સવારે હું મારા 'આમાને સાથે તેડીને, જનક પુર પ્રતિ પ્રયાણ કરીશ; અને રાજાના પ્રશ્નતું મનમાનતું ઉત્તર દર્ઘ, મારા પિતા આંદિ સર્વ ઝાષિઓને ત્યાંથી મુક્ત કરીશ. આટલા દહાડા સુધી, રાજાના એક પ્રક્ષનું 'ઉत्तर नंथी अपायुं ते। शुं ध्रह्मणीक करातमांथी निस्ते क-निःस-ત્વ થયું? શું તત્ત્વજ્ઞાની યુરુધાને, સ્ત્રીએા જન્મ આપતી નથી?" માં ખાલી, "પુત્ર! આ તું શું ખાલે છે? માટા માટા પ્રતાપી પુરુ-ધાથી જેનું સમાધાન થઇ શક્યું નથી, તેનું ઉત્તર તું કેમ આપી શકીશ? તેં હુજુ અભ્યાસ કર્યો નથી, તારું વય છેક નાનું છે, ને तारा शरीरनी अवस्था आवी ह्याई छे, ते। आवे। मेरिश मनेरिश · તું મનમાં કેવી રીતે આણે છે ? રાજાએ માત્ર 'આ સાચું કે તે સાચું ?' એટલા જે માઘમ પ્રશ્ન પૂછ્યો છે. જે પ્રથમ સમજવા જ અશક્ય છે, તાે તેનું ઉત્તર આપવું એ તારાથી કેમ ખની શકશેં? હે યુત્ર! તારી ખાળક મતિથી તું મને આ કરતાં પણ વિશેષ દુ:ખી કરીશ એમ હું ધારું છું. તારા પિતાના, મને ઘણા વર્ષના વિચાગ છે, પરંતુ તને જોઇને હું મારા મનને સંતાષ માનું છું, તાે તું મારી નજર આગળથી દ્વર થઈશ ત્યારે મારાથી કેમ રહેવાશે ?" માનાં પ્રેમપૂર્ણ સ્નિગ્ધ વંચન સાંભળીને, આળકે કહ્યું, "મા! તું એ માટે કર્યા ચિંતા કરીશ નહિ. મને ત્યાં ઝાઝા દિવસ લાગશે નહિ, કેમ

કે, પ્રશ્નનું ઉત્તર આપીને તરતજ હું મારા પિતાજ સાથે અહીં આવીશ. તું રાજ થઇને આસા આપીશ તાપણ, અને નહિ આપે તાપણ, પિતાજની સેવા કરવા સારુ અવશ્ય હું ત્યાં જઇશ." યુત્રના આટલા બધા આગઢ જોઇ, તેની માતાએ પાતાના લાઇને સાથે मांडबी, जीके हिवसे तेने विहाय धीधा; चेटबे ते अनेड नहीं थे।, પર્વતા, વના અને શહેરાને ઓળંગતાં જનક પુર ભાળી ચાલ્યા. ં હવે અહીં આંથી એક બીજી વાત શરુ થાય છે. એક સમે : ઉષ્ણુ કાળના દિવસામાં, જ્યારે ખરાખર મધ્યાહન થયા હતા, પંચીઓ માર્ગમાં લાગતાં અતિશય તાપથી તથા લુના વાયરાથી કંટાળી, ખૂબ ઘટ છાયાંવાળાં વૃક્ષા નીચે, કિંવા ધર્મશાળાઓમાં વિશ્રામ લેવા ખેઠા હતા; તેમ જ ભાગ્યશાળી જેના ઉંચા અવા-સોમાં, ખારીએ નાખેલી સુગંધી વાળાની ટફીઓમાંથી આવતા સુગંધમય શીતળ પવનની લહેરાથી આનંદ પામતા હીંડાળાઓ-યર હીંચતા, ને વનામાં મૃગપતિએા, રાત્રિની મૃગયાના શ્રમથી ચાતાની એકાંત અને શીતળ ગુફાએામાં નિરાંતે વિશ્રામ લેતા હતા, તે સમયે સૌભાગ્યવતી મિથિલા નગરીને વિષે એક ગુપ્ત डीतु अन्युं. ७० हाणना दिवसे। हावाथी सहाराज अनड्ने। रंग-મહાલય, નાના પ્રકારના શીત ઉપચારાથી અલંકૃત કરેલા હતા, આરી ખારણાં વગેરે સઘળે ઠેકાણે, પાણીથી છાંટેલા સુગંધી વાળાના પંખાઓ ક્રસ્ર ક્રફરી રહ્યા હતા, તેથી પાતાની મેળે ઠંડા પવન અંદર આવ્યા જતા હતા. મેહેલના દિવાન ખાનાની મધ્યમાં એક અતિશય સુશાભિત સુવર્ણ પલંગ પાયરેલા હતા. તેપર નાના પ્રકારનાં સુવાસિક યુષ્પાના ગાદી તથા તકીઆ ખીછાવેલા હતા. તે પલંગની આસપાસ તે દિવાનખાનાની સ્પ્રટિકની ભૂમિમાંથી, સાનાની નળીએા વાટે ક્રમ્પ્રાટ ઉડી રહેલા ગુલાખ, માગરા વગેરે યુષ્પાના અર્કના પુવારા ઉડતા હતા. ત્યાં આગળ મહારાજા જનક, ભાજન કરીને, તે પલંગપર, તકીઆને અઢેલી, આડા થયા હતા. शरीरे यक्षडर्हम-धणुंड सुवासिङ यंहनना गारा यर्गेंदी। हता. साम સઘળી રીતે શીતળ ઉપચારા થતા હાવાથી, તે ઠેકાણે, ઉષ્ણ કાળના કિંચિત લાસ પણ થતા નહાતા. ત્યાં આગળ પડ્યાં પડ્યાં જનક

રાયની આંખ સહજ મળી ગઇ. તે અર્ધા જાગેલા ને અર્ધા ઉદ્યેલા હતા અર્થાત્ ઉદ્ય આવી ન આવી હતી તેવામાં, તેમને એક વિલક્ષણ સ્વમ આવ્યું.

પાતાના રાજ્યપર જાણે કાઇ પરદેશી અળવાન્ રાજા ચહી આવ્યા છે; તેના અપાર સૈન્યે પાતાના નગરને ચામેરથી ઘેરી લીધું છે; તેની સાથે તુમુલ યુદ્ધ કરતાં પાતાનું સર્વ સૈન્ય નાશ પામ્યું છે; અને તેથી તે નિર્બળ થઈ પડયો છે; પાતાને તે શત્રુ-રાજાએ નગરમાંથી નીકળી જવાની તાકીદ કરી છે, ને રાજ્યસિંહા-સન પાતાને સ્વાધીન કરી લીધું છે. શત્રુએ રાજ્ય, ધન, સંપત્તિ, સ્ત્રીએ અને સર્વસ્વ હરણ કરી લીધું એટલું જ નહિ, પણ રાજાના શરીરપરનાં સર્વ વસ્ત્ર તથા અલંકારા પણ ઉતારી લઇ, માત્ર લજ્જા રક્ષણાર્થે એક પટકા પહેરવાને આપીને, તેને ત્યાંથી કાહી મૂક્યા છે. વળી સર્વત્ર ઢંઢેરા ફેરન્યા કે, "આ જનકતું દયાથી, મિત્રતાથી અથવા પાતાના આગળના રાજા જાણીને પણ, કાઇએ સન્માન કરલું નહિ; તથા કાઇએ પાતાને ત્યાં રાખી, કાઇ જાતના આશ્રય આપવા નહિ." તુરત જ જનકને, એક કંગાલ જેવા મનુષ્યની હાલતમાં, આંખમાંથી પહતે આંસુએ, અનુચરાના ધક્કા ખાતાં, અતિ સુંદર રાજમહેલમાંથી ખહાર નિકળવું પડે છે. હવે ક્યાં જવું ? તેની સૂઝ પડતી નથી. માર્ગમાં, શેરીમાં, ને ચાટામાં કાઇ તેને બાલાવતું કે આદરમાન પણ આપતું નથી. પાતાની રાજ સત્તાના સમયમાં પાતાનું નામ સાંભળીને જેઓ થરથર ધ્રુજતા હતા ને પાતાના મેંહાંમાંથી માત્ર એક વચન નિકળતાં પહેલાં સા કાઇ તેની આગ્રાનું પાલન કરતા હતા, તેંઐા આજે તેના સામું પણ જેતા નથી. હાથી-પર કે સુખપાલમાં બેશીને પાતાની સ્વારી જ્યારે અજારમાંથી નિકળતી ત્યારે માટા કાઠ્યાધીશથી માંડીને કંગાલ સૂધી સર્વ મનુ-ષ્યા જેને દંડવત્ કરતા હતા, તેઓમાંથી આજે કાઇ તેની પાસે પણ ઉલું રહેતું નથી. શત્રુ રાજાની આગા થવાથી સઘળે તેને માર માર ને ફીટ ફીટ થઇ રહી છે. માત્ર એક જ પાતીઉં પહેરેલું હાવાથી, માર્ગમાંનાં ધાના ભસે છે અને આળકા તાળીએ પાઉ છે. આટલું છતાં પણ શેહેરમાં રહેવાની આગ્રા નથી. હમણાં ખરા-

મધ્યાદ્વ થયેલા છે, ઉદ્ઘાળાના દહાડા હાવાથી તીત્ર તાપ પડે છે, પગમાં જોડા કે શરીરપર વસ્ત્ર નથી, પાતાના અમલ સમયે આવા ઉષ્ણુ કાળમાં તા ખહાર નિકળનું શેનું હાય? પણ કદાચ નિકળનું પડે તા સેંકડા ઘાડેસ્વારા આગળ ને સેંકડા પાછળ ચાલતા, એટલું જ નહિ, પણ જેમાં જરા પણ ગરમ વાયુના પ્રવેશ થઇ શકે નહિ એવા ઠંડા મ્યાના કે હાથીની અંબાડીમાં બેશીને તે નિકળતા, ને ઉપર સુશાભિત છત્ર ધરાતાં હતાં, તેવા રાજાઓના રાજાને આજે ખરા મધ્યાદ્વે, અડવાણે પગે ને ઉઘાડે શરીરે, નગરમાંથી ખહાર નિકળનું પડે છે.

સૂર્યનારાયણ ખારે કળાએ તમે છે, નીચે રેતી લાહે જેવી ગરમ થયેલી છે, રાનમાંથી ચારે દિશાના અસિની જ્વાળા જેવા લૂના સપાટા શરીરને ખાળી નાંખે છે. વેળા વટી ગઈ છે, માટે, ક્ષુધા પણ લાકડાં કરડે તેવી લાગી છે. એવી સ્થિતિમાં તે જનક-યુરમાંથી નિકળી જાય છે. માર્ગમાં ઝાઝાં વૃક્ષા પણ નથી, કે જેની નીચે સહજવાર પણ વિશ્રાંતિ લેવા ખેસે. અત્યંત ત્રાસથી અને શાક તથા ખેદથી ચૂર્ણ અંતઃકરણે, આંખામાંથી ગળતે આંસુડે, સુમારે સાંજ પડવા આવી તે વેળાએ, એક ખીજા શેહેરમાં તે જઇ પહાંચ છે. ત્યાં શત્રુ રાજાએ પાતાની આણુ ફેરવી હતી, માટે કાેઇ તેને આશ્રય આપે તેવું નહાતું. ભૂખથી લમણાં ખેશી ગયાં છે અને ડાચાં મળી જઇ, પેટ વાંસે ચાંટયું છે. વળી આખા દિવસ વનના રારવ નરકના જેવા મહા ત્રાસ લાગવી, શરીર કેવળ શિથિલ થઇ ગયલું છે, અને પાેતાને થયલા આ અગાંધ અપમાન તથા પદ-ભ્રષ્ઠપણાની ચિંતા તથા ખેદ તે। ત્રૈલાેક્યમાં પણ સમાતાં નથી. આટલું છતાં પેટ કાંઇ મૂકી દે છે? ભૂખના આગળ ખીજાં સર્વ દુ:ખ દટાઇ જાય છે, માટે હવે પહેલાે તેના ઉપાય કરવા આવા તે વિચાર કરે છે. પણ કાેઇ આશ્રય આપે એમ નહાેતું, તેથી, તેણે ઘરાઘર ને હાટાહાટ ભિક્ષા માગવા માડી. આખું શહેર-તેની ચ્યાગણીશ બજારા-પ્રતાં ક્રતાં છેક પાછલા ખે ઘડી દિવસ રહ્યો અને શરીર થાકી ગયું ત્યારે, ભીખ માંગવાથી પણ માત્ર એાગ-ણીસ ખદામ એકઠી થઇ. અરે મારી પાસે એક પા પૈસાનું વિત્ત

પણ નહિ? હવે એમાં તે શું અન કે ખીજું કંઈ પણ મળે? પછી જેમ તેમ લાઇ ખાપા કરીને તે ચાગણીસ ખદામનું, એક કુંભારની પાસેથી એક માટીનું ઠાેળરું (ઠીકરાનું રામપાત્ર-ચાટહું-ભીખારીનું માગી ખાવાનું) વેંચાતું લીધું, ને એક સાહુકાર, પાતાને લાં સંદાવતમાં નિલ ભીખારીઓને રાંધેલા ખીચડા આપતા હતા ત્યાં આગળ તે ઠાખરું લઇને ગયા. પણ ત્યાં માડું થઇ ગયલું હાવાથી સા ભીખારીઓને ખીચડા અપાઇ ગયા હતા; તેથી રાંધ-નારે તેને મારીને ત્યાંથી હાંકી કાઢવા માંડયો; પણ ઘણીક દીન-તાથી તેણું પ્રાર્થના કરી ત્યારે, દયા લાવી તેણું વાસણને તળીએ કે પેટે જરાતરા વળગેલાે ખીચડા, ઘસડીને કાઢી આપ્યા. આ લઈને સઘળાં ભીખારુઓની સાથે ખજારમાં જઇ ખેઠા. ત્યાં આગળ તે પીરસેલા ખીચડામાં તે સાહુકાર તરફથી પૈસા પૈસાભાર ઘી અપાતું હતું. અતિશય ક્ષુધાને લીધે આત્મા અત્યંત આકુળવ્યાકુળ થતા હતા, ને આણું શરીર કંપતું હતું, તેથી, ભીખારુઓની ભીડમાં ઘી લેતી વેળાએ તેના હાથ સ્થિર નહિ રહેવાથી, ઠાેળરું હાલતું રહ્યું નહિ અને ઘી સઘળું નીચે હળી ગયું. આ કારી ખીચડી કેમ ખવાશે ? એવા વિચારથી તે ઘી આપનારાને ઘણાક કાલાવાલા કર્યા ત્યારે તેણે દયાને લીધે ખીજવાર ઘી નાખ્યું. ખીચડી મળી, ઘી માળ્યું, પણ તે કંઇ માર્ગમાં ખેશી ખવાય નહિ, માટે વિચાર્યું કે, ભૂખ ઘણી લાગી છે, તેા કાંઇ એકાંત સ્થલ જોઇ, ત્યાં ખેસીને હું નિરાંતે ખીચડા ખાઉં. જેતાં જેતાં ખજારમાં જ એક દુકાનના એાટલા નીચે ચાળ્ખી જગ્યા નજરે પડી, ત્યાં તે ખેઠા. પછી ધીરે ધીરે ધૂજતે હાથે, પેલું ઠીકરું ઝાલી તેમાંની ખીચડી લેળવા માંડી. " અરેરે! હે પરમેશ્વર! હું કેાળુ હતા ? ને કેાળુ થઇ ગયા ? હે પ્રભુ! તારી અકળ કળા અકલિત જ છે. તારી લીલા તું જ જાણે; તું ઘડીકમાં રાજાને રેક ને રેકને રાજા બનાવી દે છે, તે સત્ય જ છે. હૈ અનાથબંધા ! તારી લીલાની ખલિહારી છે, ને હું તારા માેટા પાડ માનું છું કે આટલી આટલી અપાત્તિ મારે માથે પડતાં પણ, આખરે અત્યારે તેં મને અન્ન લેગા કરવા. હે પરમાતમા! તેં યાડી ને મેં ઉપાડી છે. પણ હે દીનદયાળ! આ જ્ઞાન મને હમ-

ણાં જ સાંભરી આવ્યું છે; નહિ તેા સંસારમાં મનુષ્ય માત્રન્<u>ર</u>િ રીત જ છે કે, જે કંઇ સુખ સંપત્તિ મળી તે પાતાના ભાગ્યથી મળી, ને દુઃખ પડ્યું તે નિર્દય ઈશ્વરે દીધું એમ જ તેએ ધારે છે. વિપત્તિ એ અમારા મનુષ્ય માત્રના ગુરુ છે; અને દુ:ખ એ જ માટા સત્સંગ છે. દુઃખથી જ તારા મંગલનામાલિધાનનું મનુષ્યને સ્મરણ થાય છે. સુખ સંપત્તિમાં ભૂલેલા મનુષ્ય, દુઃખ દેખે છે ત્યારે જ તને સંભારે છે. પણ હે પ્રભુ! એ સઘળું કંઈ મનુષ્યના સ્વાધીનમાં નથી; કારણ અમા સા તારી માયાના બંધનમાં વસીએ છીએ; અને તારી માયાવહેજ અમારી એવી વિપરીત મતિ થાય છે; પણ નિરંતર તારા પરમ યુણ્યરુપ નામનું સ્મરણ કરે છે, તેઓને તે માયા બ્રષ્ટમતિવાળી કરી શકતી નથી. પણ હશે! આજ તાે તેં મને ખરેખરી પાડી છે. વારુ, તારી જેવી ઇચ્છા; આટલું વેઠતાં અંતે આ માગ્યું ત્યાગ્યું અન્ન મને મળ્યું છે, તે પણ તું ખાવા દઇશ તા જ ખવાશે." આવા વિચાર કરતાં ખીચડું લેળાઈ રહ્યું. હવે ભગવાનનું નામ લઇ જેવા તે પહેલા જ ગ્રાસ ભરવા જાય છે તેવામાં જ, કયાંયથી બે મસ્ત સાંહ, ફીસાટા કાઢતા, માંહામાં હ લઢતા અને એક બીજાને સિંગડાં લેરવતા ત્યાં આવ્યા, તેમની અડફેટમાં રાય જનક આવવાથી, તે તૈયાર કરેલી ખીચડીનું ઠીકરું કૂટી ગયું, ને તેમાંની ખીચડીએ ધૂળમાં મળી ગઇ. ''અહાહાહા ! ધન્ય પ્રારુષ્ધ! ધન્ય ધન્ય મારું ભાગ્ય. અરે! પણ હવે મારી શી ગતિ!" આ છેલ્લા શખ્દ ખાલતાં જ, મહારાજા જનક યુષ્પની શય્યા ઉપરથી ચમકીને ઉઠ્યા અને સ્વયની સર્વ લીલા અદૃશ્ય થઇ ગઇ.

રાજાને પલંગપર જાગેલા જોઇ, "મહારાજધિરાજ જનક રાયનેઘણી ખંમા." એમ છડીદારા વગેરે બાલવા લાગ્યા તથા વારંવાર પંખાઓ તથા ચામરા વગેરેથી તેને પવન ઢાળવા લાગ્યા. પણ રાજાને તે કશું ન રુચતાં, માત્ર સ્વમની વાત જ તેની નજર આગળ રમવા લાગી. તે પાતાના મનમાં અતિ વિસ્મયતા સાથે વિચાર કરવા લાગ્યા, કે, "મેં આ શું જોયું? અરે મારી કેવી વિપરીત ગતિ થયલી મેં સ્વમમાં જોઇ? અરે! એ તે

પણ નહિ? હવે એમાં તે શું અને કે બીજું કંઈ પણ મળે? પછી જેમ તેમ લાઇ ળાપા કરીને તે ઐાગણીસ બદામનું, એક કુંભારની પાસેથી એક માટીનું ઠાેખરું ( ઠીકરાનું રામપાત્ર-ચાટાશું-ભીખારીનું માગી ખાવાનું) વેંચાતું લીધું, ને એક સાહુકાર, પાતાને ત્યાં સદાવતમાં નિત્ય ભીખારીઓને રાંધેલા ખીચડા આપતા હતા ત્યાં આગળ તે ઠાેખરું લઇને ગયા. પણ ત્યાં માડું થઇ ગયલું હાવાથી સા ભીખારાઓને ખીચડા અપાઈ ગયા હતા; તેથી રાંધ-નારે તેને મારીને ત્યાંથી હાંકી કાઢવા માંડચો; પણ ઘણીક દીન-તાથી તેણે પ્રાર્થના કરી ત્યારે, દયા લાવી તેણે વાસણને તળીએ કે પેટે જરાતરા વળગેલાે ખીચડા, ઘસડીને કાઢી આપ્યા. આ લઇને સઘળાં ભીખારુએાની સાથે ખજારમાં જઇ ખેઠા. ત્યાં આગળ તે પીરસેલા ખીચડામાં તે સાહુકાર તરફથી પૈસા પૈસાલાર ઘી અપાતું હતું. અતિશય ક્ષુધાને લીધે આત્મા અત્યંત આકુળવ્યાકુળ ચતા હતા, ને આપું શરીર કંપતું હતું, તેથી, ભીખારુઓની ભીડમાં થી લેતી વેળાએ તેના હાથ સ્થિર નહિ રહેવાથી, ઠાેખરું હાલતું રહ્યું નહિ અને ઘી સઘળું નીચે હળી ગયું. આ કારી ખીચડી કેમ ખવારો ? એવા વિચારથી તે ઘી આપનારાને ઘણાંક કાલાવાલા કર્યા ત્યારે તેણે દયાને લીધે બીજવાર ઘી નાખ્યું. ખીચડી મળી, ઘી મળ્યું, પણ તે કંઇ માર્ગમાં બેશી ખવાય નહિ, માટે વિચાર્યું કે, ભૂખ ઘણી લાગી છે, તેા કાેઇ એકાંત સ્થલ જાેઇ, ત્યાં ખેસીને હું નિરાંતે ખીચડા ખાઉં. જાેતાં જાેતાં ખજારમાં જ એક દુકાનના એાટલા નીચે ચાખ્ખી જગ્યા નજરે પડી, ત્યાં તે બેઠા. પછી ધીરે ધીરે ધૂજતે હાથે, પેલું ઠીકરું ઝાલી તેમાંની ખીચડી લેળવા માંડી. "અરેરે! હે પરમેશ્વર! હું કાેેેે હતાે! ને કાેેે થઇ ગયાે! હે પ્રસુ! તારી અકળ કળા અકલિત જ છે. તારી લીલા તું જ જાણે; તું ઘડીકમાં રાજાને રેક ને રેકને રાજા ખનાવી દે છે, તે સત્ય જ છે. હેં અનાથબંધા ! તારી લીલાની ખલિહારી છે, ને હું તારા માટા પાડ માનું છું કે આટલી આટલી અપાત્તિ મારે માથે પડતાં પણ, આખરે અત્યારે તેં મને અન્ન લેગા કરવા. હે પરમાત્મા! તેં પાડી ને મેં ઉપાડી છે. પણ હે દીનદયાળ! આ ગ્રાન મને હમ-

ણાં જ સાંભરી આવ્યું છે; નહિ તેા સંસારમાં મનુષ્ય માત્રની रीत क छे है, के इंड सुभ संपत्ति भणी ते पाताना लाज्यथी મળી, ને દુ:ખ પડ્યું તે નિર્દય ઈશ્વરે દીધું એમ જ તેઓ ધારે छे. विपत्ति से समारा मनुष्य मात्रना गुरु छे; सने हु: भ से व માટા સત્સંગ છે. દુઃખથી જ તારા મંગલનામાલિધાનનું મનુષ્યને સ્મરણ થાય છે. સુખ સંપત્તિમાં ભૂલેલા મનુષ્ય, દુ:ખ દેખે છે ત્યારે જ તને સંભારે છે. પણ હે પ્રભુ! એ સઘળું કંઈ મનુષ્યના સ્વાધીનમાં નથી; કારણ અમા સા તારી માયાના બંધનમાં વસીએ છીએ; અને તારી માચાવડેજ અમારી એવી વિપરીત મતિ શાય છે; પણ નિરંતર તારા પરમ યુણ્યરુપ નામનું સ્મરણ કરે છે, તેઓને તે માચા ભ્રષ્ટમતિવાળી કરી શકતી નથી. પણ હશે! આજ તાે તેં મને ખરેખરી પાડી છે. વારુ, તારી જેવી ઇચ્છા; આટલું વેઠતાં અંતે આ માગ્યું ત્યાચ્યું અન્ન મને મળ્યું છે, તે પણ તું ખાલા દઇશ તા જ ખવાશે." આવા વિચાર કરતાં ખીચડું લેળાઈ રહ્યું હવે ભગવાનનું નામ લઇ જેવા તે પહેલા જ ગાસ ભરવાં જાય છે તેવામાં જ, કયાંયથી ખે મસ્ત સાંઢ, ફીસાટા કાઢતા, માંહામાં હે લઢતા અને એક ખીજાને સિંગડાં ભેરવતા ત્યાં આવ્યા, તેમની અડફેટમાં રાય જનક આવવાથી, તે તૈયાર કરેલી ખીચડીનું ઠીકરું ફ્રી ગયું, ને તેમાંની ખીચડીએ ધ્ળમાં મળી ગઇ. ''અહાહાહા ! ધન્ય પ્રારુષ્ધ! ધન્ય ધન્ય મારું ભાગ્ય. અરે! પણ હવે મારી શી ગતિ!" આ છેલ્લાે શખ્દ ખાલતાં જ, મહારાજા જનક પુષ્પની શય્યા ઉપરથી ચમકીને ઉઠચા અને સ્વમની સર્વ લીલા અદૃશ્ય થઇ ગઈ

રાજાને પલંગપર જાગેલા જોઇ, "મહારાજાધિરાજ જનક રાયનેઘણી ખંમા." એમ છડીદારા વગેરે બાલવા લાગ્યા તથા વારંવાર પંખાઓ તથા ચામરા વગેરેથી તેને પવન ઢાળવા લાગ્યા. પણ રાજાને તે કશું ન રુચતાં, માત્ર સ્વમની વાત જ તેની નજર આગળ રમવા લાગી. તે પાતાના મનમાં અતિ વિસ્મયાના સાથે વિચાર કરવા લાગ્યા, કે, "મેં આ શું જોયું? અરે મારી કેવી વિપરીત ગતિ થયલી મેં સ્વમમાં જોઇ? અરે! એ તે

સ્વપ્ત કે સત્ય ? કેમ કે, જે જે અવસ્થા મારી થઇ, અને તેથી<sup>.</sup> स्वम इसत्य ! इस इ, જ क अवस्था भारा था। अन् तथा के के हु: भ मने लेशाववुं पड्युं, ते ते सर्व काणे मने प्रत्यक्ष वित्युं हिय तेवुं हुतुं. केवी आ भारी स्थिति छे, ने हुं केवा सर्वोत्तम राकसी लेशाने। अनुसव इरुं छुं, तेटहुं क-ना, तेनाथी छित्रुं, सौथी छेह्दी पंडितनुं पराडाष्ठानुं हु: भ, में भरेभरा इंगाद धर्म हुम्मां क लेशाव्युं; त्यारे आ शुं आश्चर्य नथी ? शुं हुं हुमण्ं- घडी पहेदां हुतो तेवा इंगाद पुरुष छुं, हे आ मिथिद हेशना राका छुं? भेमांथी हुं डेाण् छुं? के राका नथी ने इंगाद छुं अम मानुं तो आ हुकरा हासहासीओ। अने सुभा सुभेहारा भारी सेवामां तर्या है स्थान स्थान स्थाने सुभा सुभेहारा મારી સેવામાં તત્પર છે. એથી પ્રત્યક્ષ રાજાપણું સિદ્ધ કરી આપે છે, અને કંગાલ નથી, રાજા છું એમ માનું, તો હમણાં જ પરમ ક્ષુધિત અવસ્થામાં મારા હાથમાંનું અન્ન ધૂળમાં મળી ગયું, એ મેં પ્રત્યક્ષ જોયું છે અને હજુ સુધી મને તે અવસ્થામાં પ્રાપ્ત થયલા લયથી, મારી છાતી ધડકે છે. એમાંનું સત્ય કીયું? આ સત્ય કે તે સત્ય? આ માટે મારા મનનું સમાધાન કેાળુ કરશે? આ વાત હું કાેને કહું? શું હું રાજા છતાં, મેં હમણાં વેઠેલી ગરીખાઇ, હું કાઇની આગળ પ્રકાશ કરી શકું એમ છે? નહિજ. આ વાત મા-રાથી કાઇ આગળ કહેવાય તેમ નથી. ત્યારે હવે આનું સમાધાન કાેેે કરશે ?" આવા અનેક તર્કતરંગમાં તેનું મન લીન થઇ ગયું. એ સમયથી કાઇ પણ જાતના લાગ લાગવવાપરથી તેની આસક્તિ તદ્દન ઉઠી ગઇ; અને માત્ર 'આ સાચું કે તે સાચું ?' એટલી જ વાતપર નિદિધ્યાસ લાગી રહ્યો. પછી તેણે એક પછી એક માટા ઋષિએા, ખ્રાહ્મણા, મુનિએા તથા તપસ્વીએાને નિમંત્રણ કરી પાે-તાને ત્યાં ખાલાવવા માંડ્યાં અને 'આ સાચું કે તે સાચું ?' એટલાે જ માત્ર પ્રશ્ન, પાતાના સમાધાન માટે, તેઓને પૂછવા માંડચો. પ્રશ્નતું કંઇ મ્હાં કે માથું હાય તા તેના પ્રત્યુત્તર દેનાર કાઇ પણ સમર્થ પુરુષ મળી આવે; પણ બાંધે ભારે, 'આ સાચું કે તે સાચું ?' એનું ઉત્તર ગમે તેવા વિદ્વાન અને જ્ઞાનીથી પણ કેમ કરીને અપાય? તેથી, જેટલા મહાન્ પુરુષાને તે પાતાને ત્યાં ખાલાવે, તેમને પા-તાની સભાના મધ્યમાં રહું સિંહાસન ખિછાવી, તેપર ખેસાડી, પૂજા

અર્ચા કરે, ને પછી પ્રશ્ન પૂછે કે, 'મહારાજ! સેવકની એટલી-જિરાસા છે કે, આપની કનેથી એક પ્રશ્નનું સમાધાન મળે. તે પ્રશ્ન માત્ર એટલા જ છે કે, 'આ સાચું કે તે સાચું?' આટલા પ્રશ્ન પૂછતાં જ્યારે તે મહાત્માં આથી તેનું ઉત્તર અપાય નહિ, ત્યારે તે तेमने सम क डेड डे, "दिलवरा! आ प्रश्ननुं उत्तर मज्या विना भने वधारे ते। शुं, पणु अन्नपानाहि सुद्धां रुयतां नथी, तेथी આપથી મને આવી અવસ્થામાં મૂકીને કેમ જવાય? આપ સર્વ યજાના માત પિતા છા, અમા રાજા તથા યજા આદિ સહુ તમારી સંતતિ સમાન છીએ, કારણ અમને સૌને ધર્મશાસ્ત્રાનો ઉપદેશ કરીને, સદ્ધમે માર્ગે ચલાવનાર આપ જ છા; આપને નિત્ય કૃત્ય, અસિહાત્ર, દેવાર્ચન ઇત્યાદિને માટે જોઇતાં સર્વ સાહિત્યા યથેચ્છ પહો આ સેવક પાસેથી પૂરાં પાડવામાં આવશે, અને હું આપની આગ્રા-નુસાર સર્વ વાતે સેવામાં તત્પર જ છું, તેથી હવે આપ અહીં જ निवास કરા. આ રાજ્ય તથા સંપત્તિ સહુ આપનાં જ છે. આપ જ્યારે અમારી અવગણના કરી ચાલ્યા જશા, ત્યારે અમારે ખીજા કાને શરણે જલું? માટે જ્યાંસુધી મારા પ્રશ્નતું યથાર્થ ઉત્તર મળે નહિ ત્યાંસૂથી કૂપા કરી અત્રે રહીને મારી સેવાને અંગીકૃત કરા." રાજાનું આવું ન્યાયયુક્ત ખાલવું સાંભળી, કાઇથી તે અમાન્ય થાય તેમ નહાતું; અને તેથી આવનાર ઋષિ મુનિએા કંઇ પણ આના-કાની વગર જનક પુરમાં નિવાસ કરી રહેતા હતા. રાજા, તેમને સર્વ સામગ્રી પુરી પાહતા હતા, ને રહેવાને માટે સર્વ પ્રકારની સાઇવાળા, ઋષિ મુનિઓને વસવા યાગ્ય અવાસા જનક પુરની વિલાસવાટિકા-એામાં તૈયાર કરાવી આપ્યા હતા. આમ કરતાં કરતાં વર્ષોનાં વર્ષો વીતી ગયાં, પણ જનક રાયને પાતાના પ્રશ્નનું ઉત્તર મળ્યું નહિ, બ્રાહ્મણા યણ પાતાના ઘર કુટુંખના વિયાગ વેઠતા ત્યાં પડી રહ્યાં છે, પણ તેમનાથી ત્યાંથી નિકળાતું નથી.

એક સમયે મહારાજા જનક કંઇ કાર્ય પ્રયાજને સુખપાલમાં એશી કેટલાક અધિકારીએ સાથે છડી સ્વારીથી રાજમાર્ગમાંથી જતા હતા, તેવામાં, એક સાંકડા આર્ગપર તેમની સ્વારી અટકી, સ્વારીમાં સૌથી માેખરે એક સુખ્ય પ્રધાન, જે ઘણા વિચલ્લા હતા,

તે, ચાલતા હતા. તે, જે વેળાએ માર્ગપર આવ્યા તે વેળાએ, માર્ગની વચ્ચાવચ્ચ, સુમારે આઠેક વર્ષની ઉમરના અને તદ્દન કહ્યા પેલા બ્રાહ્મણના બાળક એઠેલા હતા. તેના શરીરનાં અંગે અંગ અહુ વિ-લક્ષણ પ્રકારે વાંકાં હતાં, તેથી તેને ચાલતાં ખહુ, અડચણ પડી હાય. स्मिम लागतं हतं. वाउस्वार थयला सने स्वारीने माणरे याल-નારા પ્રધાન, ધખડધખડ કરતા ત્યાં આવ્યા, અને તે આળકને વ-ચમાં બેઠેલા જોઇ કહેવા લાગ્યા, "કાળુ છે રે માર્ગમાં? ચાલ કાર-ખુસી માર્ગ આપ; મહારાજા જનકની સ્વારી આવે છે." આટલા પ્રધાનના શખ્દ સાંભળતાં જ, તે ખાળક એકાએક ક્રોધ કરીને બાલ્યા, "રે અંધ! રે સનેત્રાંધ! \* શું તું તારે નેત્રે જોઇ શકતા નથી ? કે મને પૂછે છે જે કેાળુ છે રે માર્ગમાં ?" આ સાંભળી પ્રધાન મન નમાં કંઇક આશ્ચર્ય પામી, આ બાળકનું આવું નિર્ભય પ્રત્યુત્તર સાંભળી ખંચાયા અને પૂરી કંઇ ખાલવા જતા હતા એટલામાં, વળી તે આળક બાલ્યા, "આ મૂહમતિ! કારે ખસી માર્ગ આપ-વાના કાને અધિકાર છે? એ તું નથી જાણતા ? તું તા શું, પણ તું જેને અર્થે માર્ગ આપવાની આગા કરે છે, એ તારા રાજા જનક પણ, આ ઉપરથી મને કેવળ મૂઢ લાગે છે. જા, હું માર્ગમાંથી ઉઠતા નથી; અને તારી આગ્રા મારે માન્ય નથી. જો અહીં થઇને જ જહું હાય તા તારા જનકને કહે કે માર્ગ બંધ છે, માટે બીજે માર્ગે શઇને જાય." આથી તા પ્રધાનને ખહુ જ આશ્ચર્ય થયું. આટલી નાની વયના ખાળક, સંપૂર્ણ ન્યાયથી રચેલું વચન બાલે છે, એ જાણીને તેના પ્રત્યે એક પણ શખ્દ ખાલી શક્યા નહિ. તુરત તેણું પાતાના અશ્વને અટકાવ્યા, ને રાજા પાસે જઇ આ વર્તમાન નિ-વેદન કીધા. પ્રધાનના મુખથી આ વર્તમાન સાંભળી, રાજાએ પા-तानी पासणी ७भी रणावी, ने पाते ज्ञाता हावाथी, प्रधानद्वारा સાંભળેલાં તે દ્વિજપુત્રનાં વચનથી આશ્ચર્ય પામીને, પ્રધાનના પ્રત્યે બાલ્યા, "તું કહે છે તે પ્રમાણે તે ખાક્ષણ પુત્રનું બાલવું યથાર્થ છે. એના શરીરના તેજ તથા યગ્નાપવીતાદિ ચિદ્ધાપરથી તારે જા-ાવું જ હતું કે એ પ્રાહ્મણના બાળક છે, છતાં તેં 'કાલુ છે રે માર્ગમાં?

<sup>\*</sup> તેત્ર-આંખ છતાં આંધળા<del>ે</del>

એમ જે પૂછ્યું, તે ખરેખર ન પૂછવા જેવું જ હતું; તેથી જ તેનુ તને નિઃશંકતાથી સનેત્રાંધ કહ્યો છે. વળી, "ચાલ કારે ખસી માર્ગ આપ," એ તારી આગા પણ કેવળ અઘટિત હતી, કેમ કે, એ પ્રાહ્મણ પુત્ર છે, માટે આપણે ક્ષત્રિયે જસ્તર તેને વંદન કરતું <u>જોઇએ</u>. અને માર્ગ આપવા જોઇએ. એ ઉપરાંત વળી તે શરીરે ચાલવાને ખહુ અશક્ત છે, તા તેવા અશક્ત મનુષ્યને રાજા તથા યજા, સૌએ માર્ગે આપવા જોઇએ, કેમ કે ગમે તેટલી ઉતાવળથી આપણે, રાજમદમાં છાકીને તેને કારે ખસવા કહીએ, પણ તે કેમ કરી ખસી શકે? માટે આપણા એને બાજીએ ખસેડવાના અધિકાર નથી; અને તેથી જ તેણે તને મૂઢ કહ્યો છે. વળી સેવકે કરેલા અપરાધના દેાષ ધણીને લાગે છે અર્થાત્ સેવકે અન્યાય કર્યો, તા તેના ધણા પણ અ-ન્યાંથી હાવા જ જોઇએ, એમ અનુમાન કરાય છે, તેથી કરીને તેલું भने पणु भूढ इह्यो. पणु आ ઉपरथी ते आण्ड महु विशक्षणु અને ચમત્કારિક લાસે છે; માટે જાએા, તેને મારી પાસે તેડી લાવા." પ્રધાન પાછા તે બાળક પાસે આવીને બાલ્યા, "બ્રહ્મપુત્ર! હું આપને વંદન કરું છું: મારા અપરાધ ક્ષમા કરા, ને મહા-રાજા જનક આપને ખાલાવે છે, માટે કૂપા કરીને તેમની પાસે પધારા. તે આપની વાટ જોઇ માર્ગમાં જ ઉભા છે." આ સાંભળી તે ખાળક ખાલ્યા, " કેટલું ખધું આર્ર્સર્ય! અરે! કેટલી માેઠી અન્ના. નતા! હજારા અને લાખા મનુષ્યાપર પાતાના અંકુશ રાખનારા, अने तेओने न्यायथी वर्तवा माटे पाताना आज्ञाणंधनथी आंध-નારા ભૂપતિના પાતાનામાં જ જયારે ન્યાયથી વર્તવાનું જ્ઞાન નથી, ત્યારે તે બીજાઓને શું ન્યાયથી ચલાવી શકે ? હું ચાલી શકું એવેલ નથી એ રાજાએ જાણ્યું છે, તેમ તે કંઇ હમણાં ન્યાયાસનપર ખિરાજેલા નથી કે જેથી તેનાથી ઉઠી અહીં આવી શકાય નહિ, પણ તે તા હમણાં માર્ગમાં જ ઉભા છે, અને મેં તેને અટકાવ્યા ન હત તા અહીં પણ ક્યારના આવ્યા હત જ તા પછી હમણાં તેણે ત્યાં ઉભા રહીને મને અશક્તને ત્યાં ખાલાવવાની આજ્ઞા કરે છે તાે એ ન્યાયી કેમ કહેવાય ? પણ એ તેના મદ જ છે. રાજસેવક! તું જા, તારા રાજાની ઈચ્છા હશે તા મારી પાસે આવશે; હું કંઇ

343

તેની આગળ આવતા નથી." તેનાં આ વચન સાંસળી પ્રધાને રાજા પાસે જઇ સર્વ વૃત્તાંત કહી સંભળાવ્યા. વળી રાજા ખહ્ આશ્ચર્યથી કહેવા લાગ્યા કે; "એહા ! ખરેખર એ કાઇ ચમત્કારી પુરુષ દેખાય છે, માટે ચાલાે હું પાતે જ તેની પાસે આવું છું." આમ કહી પાતે પાલખીમાંથી નીચે ઉતરચો, અને પગે ચાલતા જ, માર્ગમાં બેઠેલા તે દ્વિજયુત્રની પાસે આવ્યા. એ બાળકનું સ્વરુપ केतां ज मनुष्यने इसवुं आवे स्थेम इतुं; अने राकाने पण् अंत-રમાં ખહુ હસવું આવ્યું. પણ શાપના ભયથી તેણે હાસ્યને દખાવી રાખી, તુરત તેને નમસ્કાર કીધા, અને કેટલીક સ્તુતિ કરી કહ્યું કે, "પ્રદ્વાદેવ! આપ લલે પધારવા. આપે મારા નગરને આજે પાવન કીધું છે એથી મને ખહુ હર્ષ થાય છે. એવી જ રીતે આપ મારા ગૃહને પણ પાવન કરા. આપ કાના પુત્ર છા? અને કચે પવિત્ર સ્થળે નિવાસ કરનારા છા ? આપનું નામાલિધાન શું છે? આપ આ પ્રસંગે અત્ર કીયા કાર્યાર્થે પધારયા છા ?" એ સાંભળી તે આળકે તેને જણાવ્યું કે, " હે રાજન્! હું કહાલ નામના ઋષિના પુત્ર છું. અમારા મૂળ નિવાસ સરસ્વતીને તીરે છે, પરન્તુ મારા પિતા કહાલ ઘણા કાળથી ઘેર ન હાવાને લીધે મારી માતુશ્રી સાથે હું મારા માસાળમાં રહું છું. મારું નામ અષ્ટાવક છે, અને તે નામ, હું આઠે અંગે વાંકા છું તેથી જ પડ્યું છે, એમ મારી માતુશ્રીએ મને કહેલું છે. મેં સાંભાળ્યું છે કે, જનક નામના રાજર્ષિએ પાતાના કાઈ પ્રશ્નનું સમાધાન કરવા માટે ઘણાક ઋષિઓને ખહુ વર્ષથી ચાતાને ત્યાં રાષ્ટ્રી તેમના કુટુંખથી વિચાગ પડાવ્યા છે; પણ હજા તેઓથી તેનું સમાધાન થયું નથી. માટે રાજાને કદાચ એમ માન-તેઓથી તેનું સમાધાન થયુ નથા. માટ રાજાન કદાય અન નાન-વાના સંભવ છે કે, જગતમાં પ્રદ્માળીજ નાશ પામ્યું હશે, તા તે પ્રક્ષનું સમાધાન કરવા અર્થે હું અહીં આવ્યા છું. જેને જનક નામે આલાક માન દે છે તે તું જ કે? એવા તે શે નાર્ય પ્રદ્માં છે? કે જેનું સમાધાન હજી સુધી થયું જ નથી?" રાજ્યો ઉત્તર દીધું કે, "મહારાજ! એ જનક તે હું જ અને મારા જ પ્રાથા કેજી સમાધાન થયું નથી; પણ આપ કૃપા કરી એક વખત માં રા રાજલવનને વિધે પધારી મને પાવન કરા ને તે પછી હું તે પ્રાથાન આપને વિદિત કરીશ." રાજના આગ્રહથી, અષ્ટાવક ઋષિએ રાજભવનમાં જવાની હા પાડી, એટલે રાજએ, તેને તેના મામાની સાથે પાતાની પાલ-ખીમાં બેસાડયા અને તુરત સ્વારી ઘર ભણી પાછી વળી

ऋषि पुत्रने पे।ताने घेर लंध राजां सारी रीते आहर-સત્કારયુક્ત પૂજન કર્યું, લાજનપાનાદિથી સંતુષ્ટ કરી, એક સુંદર ગૃહને વિષે ઉતારા આપ્યા. ખીજે દિવસે સમય થતાં રાજાએ પાતાના રાજમહાલયમાં એક માેટી સભા ભરી, અને સૌ પ્રધાના, કાર્યભારીઓ, 'સંભાવિત ગૃહસ્થા તથા તે નગરમાં રહેલા ઋષિએ! ખિરાજ્યા પછી ઉતા-रेथी अष्टावड अषिने भादाववाने अतिहारने सेाडल्ये। थाडीड वारे દ્વારપાળ રાજાને કહ્યું કે, "મહારાજ! અષ્ટાવક ઋષિ પધારે છે." આ सांसणी सर्व सला करना तेमने जीवाने णडु आतुर थर्ध थेडा. 'અષ્ટાવક' એવું નામ સાંભળીને સા ખહુ આશ્ચર્ય પામ્યા. તેઓ વિચારવા લાગ્યા કે, એ અષ્ટાવક તે વળી કાેેે ? ને કેવા મુનિ છે? ક્ષણ વારમાં લાકડીને ટેકે ટેકે ઋષિ આળની સ્વારી સભાના **દ્વાર** आगण आवी, अने अंहर अवेश अरवा जाय छे तेवा क तेमना. સન્માનાર્થ સર્વ સભાસદાે ઉભા થયા. સાૈ ઉભા તાે થયા ખરા, પણ આ વિલક્ષણ મૂર્ત્તો જોઇ કાઇની પણ ધીરજ હાથ રહી નહિ: સા કાઈ ખડખડાટ હસવા લાગ્યા, કેમ કે તે એક પગલું ભરવા નય તેટલામાં જ તે ખાળ મુનિને પાતાનાં આઠે અંગ વાંકાં વાળવાં પડતાં હતાં ને અધુરામાં પૂરું, સભાના ઊખરા વચમાં આવવાથી લાકડીની આંટી આવીને તે અંખળાઇ પડચા. આ જોઇને તાે રાજ પણ ધીરજ રાખી શક્યા નહિ, અને મ્હાેં વસ્ત્ર લઇ હસવા લાગ્યા. ते पछी तेना मामाओ ऋषि કુમારને ઉલા કર્યા અને તે અંદર ગયા. અંદર આવવા લાગ્યા, ત્યારે સર્વ સભાને હસતી જોઇ પાતે પણ આડું જોઇ હસવા લાગ્યા. રાજાને આ રહ્ય થયું કે માનલંગ તું પરિ-ણામ કાપાનલ છે, મહાત્મા જન તે કાપાનલથી સમુદ્રને ખાળી મૂકે છે, તેટલું છતાં આ મહાત્મા ખાળક ઉલટા હસે છે, તેનું કારણ शुं हरो ? लेका लितेन्द्रिय हिाय छे, तेका मानापमानने वश धता ત્નથી અથવા તાે હલકાે મનુષ્ય માનલગથી કષ્ટ પામતાે નથી. તે યછી ગુણવાન્ અને મહાત્માના સમાગમને ચહાનારા જનકે, તેમને

માટા સિહાસનપર પધરાવ્યા પછી છે હાથ જેડીને પૂછ્યું કે, "મહા-રાજ! આપ શા કારણથી હસ્યા ?" ત્યારે અષ્ટાવકે કહ્યું, "આ તારી મૂર્ખ સભા જોઇને, પણ તું શાને હસ્યાે? તે તાે કહે." રાજા ખાલ્યા, "મહારાજ! હું સત્યજ કહીશ; આપ ક્રાેધ કરશા માં. મારા મનમાં આપની સ્થિતિ જોઇને એ વિચાર આવ્યા કે, મારે ત્યાં રહેલા અ સર્વ મહર્ષિઓ, જેઓ અતિ તેજસ્વી છતાં વખતે સૂર્ધને પણ પાતાના પરાક્રમથી સ્તંભિત કરવા સમર્થ છે, તેઓથી જ્યારે મારા પ્રક્ષતું સમાધાન થયું નહિ, ત્યારે આપથી કેમ કરીને થઈ શકશે ?" આ સાંભળી અષ્ટાવકે કાયથી કહ્યું, "તું મૂઢ છે, આટલા માટે મને હસવું આવ્યું; કેમ કે જેઓમાં ગુણદાષની પરીક્ષા કે ખરું ખાંદું સમજવા માટે-સારાસાર વિચાર કરવાની શક્તિ નથી, તેવા યુરુ-ષાેથી ભરેલી આ સભાની મધ્ય ખેશીને તું પ્રજાતું શું હિત કરી શકતા હાઇશ ? ને તે પુરુષા તને શી ઉત્તમ સલાહ આપી શકતા શકતા હાઇરા ! ન તે પુરુષા તન સા હતાન તાલા જાતા હાઇ હાઇરા ! તે હેતુથી હું હસ્યા છું. આશ્ચર્ય છે કે, જે રાજસભામાં સકળ ગુણસંપન્ન અને સદસિદ્ધવેકી લા પ્રાહ વિચારના, પુરુષા જોઇએ તેવી રાજસભામાં આજે કેવળ નરપશુ જેવા વિચાર રહિત પુરુષા મારા જેવામાં આવે છે." આવાં બેધડક અને નિઃસ્પૃહતા ભરેલાં વચના સાંભળી, આખી સભા દિક્મૃહ થઇ સ્થિર ઠરી ગઈ. કરીને ते डूणडा भाजक भान्या, "अरे राजा! तुं ग्रिंबियार कर के तृषातुर મનુષ્યને ગંગાના પ્રવાહમાં વહેતાં જળની જરૂવર છે કે તેના વાંકા ચૂંકા અને કાદવથી ભરેલા કિનારાએાદ્રી જરૂવર છે? કિનારાએા સુશાભિત હશે અને પ્રવાહ સ્થળે વર્જા હશે નહિ તાે શું કિનાસ કર-હીને મનુષ્ય પાતાની તૃષા મટાડી શક્ષેશ ? તેમ જ, ક્ષુધાતુર મનુષ્યને લાજન સમયે પીરસેલા અન્નની જરૂર 🔊 કે તે અન્નનાં સાનાં રુપાનાં કે ખીજી ધાતુનાં પાત્રાની જરૂર છે? \ પાત્રા સાનાનાં કે સ્વપાનાં ગમે તેલાં હાય ને અંદર લુસ્સાના લાડુ કરા પાત્રા સાનાના કર્યાના તેથી શું. ક્ષુધાતુરની ક્ષુધા મટવાની હતી? વાસાના સાટીને કે કરડીને તે મનુષ્ય આનંદ માની લેશે કે? તેવી જ રીતે, હું શરીરે કુરુપ અને કૂખડા છું, ને મારાં હસ્તપાદાદિ સઘળાં અંગા વકે છે, પણ તે સાથે તારે

<sup>\*</sup> સત્ અને અસત્ જ્ઞણવાના વિવેકવાળા.

શું પ્રયોજન છે? તું મને જે પ્રશ્ન પૂછીશ તેનું પ્રત્યુત્તર શું મારા હાથ, પગ, માશું, પેટ, માહું, નાક, ચક્ષુ કિત્યાદિમાંથી કાઈ પણ આપવાનું હતું? તારા પ્રશ્નનું ઉત્તર તા માત્ર મારી વાણી જ આપશે, અને તે કંઇ કાળી કે કૂખડી નથી; માટે ચાલ ત્વરા કર; તારા પ્રશ્ન શા છે? તે ખાલ." આ સાંભળી આખી સભા સાથે રાજા અતિશય આશ્વર્ય પામ્યા. અને આ આઠ વરસના ખાળકની આવી પ્રજ્ઞા\* જોઈ, તેને નિશ્ચય થયા કે, આ ખાળક કાઈ મહાત્મા છે અને તેથી એનામાં કંઈ માટું દેવત જણાય છે. પછી તેણે સિંહાસનપરથી ઉતરી, તેને સાષ્ટાંગદંડવત પ્રણામ કરયા, અને દીન વાણીથી પાતાના અપરાધની ક્ષમા માગી, કર જોડી તેની સન્મુખ ઉભા રહ્યા.

રાજાના ગુપ્ત પ્રશ્નનું ઉત્તર સાંભળવાને, રાજા પાતે અને ઋષિ મુંનિ આદિ સર્વ સભાજના, ખહુ આતુર થઇ રહ્યા હતા. તેમની એવી જિજ્ઞાસા જોઇને તે ઋષિપુત્રે ફરીને કહ્યું, "ખાલ, તારા શા પ્રશ્ન છે?" ત્યારે રાજાએ નિયમ પ્રમાણે બીજાં કશું સ્પષ્ટ ન કરતાં માત્ર એટલું જ કહ્યું કે, "મહારાજ, આ સત્ય કે તે સત્ય ?" એ સાંભળતાં જ તે ખાળક મહાત્મા બાલ્યા, "અહા! માત્ર એટલા માટે જ તેં આટલા ખધા ઋષિઓને રાકી રાખ્યા છે? હૈ રાજા! આ સત્ય શાેધવામાં ખીજા કાેઇએ નહિ, પણ માત્ર તારી લજ્જાએ જ તને આટલા ખધા દુ:ખી કીધા છે, ને તે લજ્જાથી જ તેં આ સર્વ મહાત્માઓને પણ સંકટ ઉપજાવ્યું છે. જો તેં લજજા ન રાખતાં સ્પષ્ટપણે પ્રશ્ન પૂછચા હાત તા તેનું ઉત્તર તને ક્યારનુંએ મળી ચૂક્યું હોત. પણ તે ન મળવામાં તારા જ અપરાધ છે. હશે, પણ હવે સાંભળ. જો તું એ પ્રશ્નો માેંઘમપણે જ ઉત્તર માગતા હાય તા તારી મેળે સમજ કે, 'જેલું તે, તેલું જ આ. એમાં ને આમાં કંઇ પણ ભિન્નતા નથી. જેવું તે હતું, દેખાતું હતું ને નથી, તેવું જ આ પણ છે-દેખાય છે અને નથી.' આ સાંભળતાં જ રાજા દંડની પેઠે ઋષિ પુત્રના ચરણમાં પડયા અને 'સદ્ગુરુ, સદ્ગુરુ' એમ પાકારવા લાગ્યા, કેમ કે તેના મનનું એ ઉત્તરથી પૂરે પૂરું સમાધાન થયું હતું. પણ એ ચમત્કાર જોઇને સર્વ સભાજના, તેમ જ ઋષિઓને

<sup>3</sup> યનવી કલ્પનાવાળી સુદ્ધિ.

તાં ઉલટી વધારે ઉત્કંઠા થઇ, ને તેમનાં મન વધારે શંકાશીલ થયાં કે, એ શું પૂછચું ? ને કહ્યું ? પછી તેમણે ઋષિપુત્રને વિનતિ કરી કે; "હે પ્રદ્યાપુત્ર! આ પ્રમાણે ગુહાર્થજ કહેવાથી અમને શા લાલ ? આપે દીધેલા ઉત્તરથી તા માત્ર એકલા રાજાના મનનું જ સમાધાન થયું, પણ અમે એમાં કંઇ સમજી શક્યા નથી. માટે હે દેવ! કુપા કરી અમારી સર્વની શંકા દ્વર થાય તેમ એનું વિવેચન કરો." ત્યારે અષ્ટાવકે કહ્યું, "રાજા! આ સભાસદાનું કહેવું યાગ્ય છે, માટે સ્પષ્ટ રીતે તારા પ્રશ્નનું હું સ્ફ્રાટન કરું છું. હે સભ્યેશા! આ રાજાએ સ્વમમાં પાતાના ઉદય ને અસ્ત જોયા, તે માટે એને શંકા થઇ કે હું વૈભવવાળા છું, છતાં સ્વમમાં ભીખારી અન્યા, તેમાં સત્ય શું ? મેં ઉત્તર દીધું કે, સ્વસમાં જોયેલા સઘળા પ્રકાર ખાટા છે, તેવું જ આ સાંસારિક દર્શન પણ ખાટું જ છે. જેલું સ્વય, તેવા જ સંસાર. એટલા માટે મહાત્મા જ્ઞાની જનાએ વારંવાર સંસારને સ્વયાવત્ કહેલા છે. केवुं खेखे स्वभमां राज्य णेायुं, क्षुधा वेठी, अलारे अलार इरी લિક્ષા માંગી, જેમ તેમ કરી મહા સંકટે ઠીકરું તથા ખીચડી મેળવી અને ખાવા માટે અતિશય પ્રયાસ કીધા તથા ઉત્કંઠાર્થ! કાળિયા મહાંમાં મુકવા માંડયા, છતાં આખરે વૃષભાંએ તે ખીચડી સહિત ઠીકરું ફાહી ધૂળમાં મેળવી દીધું અર્થાત્ આશામાં ને આશામાં એવા મિથ્યા પ્રયત્ન કરતાં પણ છેલ્લે તેથી એને જરા પણ સુખ થયું નહિ, ને એના હાથમાં કશુંએ ન રહેતાં, એ જેવા ને તેવા જ નિરાશ ને દુઃખી રહ્યો, તેવું જ આ એનું રાજ્ય તથા જે દિને એને સ્વસ થયું તે દિવસના એના અનુપમ વેલવ, એ સર્વ મિથ્યા છે." પછી રાજાને સંબાધીને કહ્યું, "હે રાજા! તેના પ્રત્યક્ષ અનુભવ લેવા હાય તા વિચાર કરી જો કે, જે દિવસે તને એ સ્વય આવ્યું હતું, તે દિવસના સ્વપ્તમાં લાગવેલું દુઃખ અને જાગ્રત અવસ્થામાં અનુભવેલું સુખ, એ બેમાથી આ વખતે તારી પાસે શું છે ? તે સમયના ત્રાસથી આ વખતે તને જરાએ પીડા થાય છે? અથવા તે સમયના રાજવૈભવથી આ વખતે તને કિંચિત પણ ં આનંદ કે સુખ થાય છે. કંઈ જ નહિં જો સ્વપ્તમાં માત્ર જાતું અને સાંસારિક સુખ સાચું હાય તા, તે નિરતર જવું ને તેવું જ રહેવું. જોઇએ પણ તેમ કંઇ નથી. સ્વમની પેઠે જ આં સંસારના પણ નાશ થતા જાય છે. ફરક માત્ર એટલા જ કે નિદ્રા-વસ્થામાં દેખાતું એ નાનું સ્વય જેમ અસત્ય છે, તેમ જાગ્રહ અવસ્થામાં દેખાતું આ માટું સ્વમ પણ અસત્ય છે. શેર અન એક જ દિવસ ખાવા ચાલે, ને મણ ચાલીશ દહાડા પહેાંચે, પણ એ શેર ખાઇ રહ્યા પછી કંઇ રહેતું નહિ, ને ચાલીશ દિવસે મણ ખાઇ રહ્યા પછી પણ કંઈ રહેશે નહિ. તેમ જ, હે રાજા! પરમાત્માએ, જ્ઞાનીજનાને સમજવાને જેવું રાત્રિ સ્વપ્ત રચ્યું છે; તેવું જ સંસાર સ્વમ ખનાવ્યું છે, અને જ્ઞાન થવાને અર્થે જ ઉદાહર્ાુસ્ત્પે જ એ સ્વમ નિર્માણ કીધું છે. જેમ અમુક દેશ અથવા નગરનું ચત્ર (નમૂના) વા ખનાવેલા ઘાટ જોવાથી તે દેશ કે નગરનું યથાર્થ જ્ઞાન થાય છે, તેમ સ્વમ જોવા માત્રથી સત્ય છે પણ પરિણામે નાશવંત છે, તેમ જ સંસાર પણ અનિત્ય છે, એવા ખરેખરા નિશ્ચય થાય છે, માટે ક્રીથી પણ હું કહું છું કે, જેવું તે, તેવું જ આ છે, તેમાં ને આમાં ક્રેઇ પણ લેદ નથી. પણ હે નૃપ! માત્ર સારાસાર વિચાર કરનારને જ આ સત્યાસત્ય વસ્તુની ઘટનાની સમજણ પડે છે. તને જ્યારે સ્વસ અને સંસાર, એ બેમાંથી સારસ્વપ કિયું? તથા અસારસ્વપ કિયું,? स्म जाण्वानी भरी जिज्ञासा थंध त्यारे ज तने आजे भासम પડ્યું કે, બેમાંથી એકે સારસ્પ નથી. જાણ કે, સારાસાર વિચાર કરનાર પુરુષ જ કાળે કરીને કલ્યાણને પામે છે."

આ સમાધાન સાંભળી આખી સભા સાનંદા રાર્યમાં તરવા લાગી અને આખું ઋષિમંડળ આ દિજપુત્રની ભારે પ્રશંસા કરવા તથા તેને અનેક પ્રકારના આશીર્વાદ દેવા લાગ્યું. તે પછી રાજાએ તે ખાળકનાં ચરણને નમન કરીને કહ્યું, ત્યારે હે સદ્દગુરુ પ્રદાપુત્ર! આપના સમાધાનથી મને એક નવી શંકા ઉત્પૃત્ર થઇ છે, તે એ કે, જયારે સ્વપ્ત અને સંસાર બંને અસાર છે, ત્યારે તેમાં સાર શું ?" તે ઋષિપુત્ર બાલ્યા: "આ પ્રમાણે સ્દ્રમ પ્રશ્ન કરવા એ જ ખરેખરા મુમુદ્ધનું લક્ષણ છે. સાર વસ્તુ જાણવી તા દ્વર રહી, પણ તો હાણવાની જિજ્ઞાસા ધરાવનાર પુરુષ પણ માટા ભાગ્યશાણી

ગણાય છે. હવે સંભાળ: સ્વમ અને સંસાર અને મિશ્યા છે, અથવા તા અસાર છે, અસત્ય છે; પણ તેઓના અનુભવ કરનાર ચૈતન્યમય જે છે, તે સારભૂત છે. તે સ્વયં પરમાત્મા જ છે; જે સચરાચર વ્યાપી રહ્યો છે, તેથી તે વિષ્ણુ કહેવાય છે. તું, હું, આ ઋષિએા, પ્રધાના ને સર્વ સભ્યેશા તથા છેવટે ભૂત પ્રાણીમાત્રમાં જે એક-લા જ સાક્ષીરુપે વસી રહેલા છે તે જ નિત્ય છે, સાર છે અને વેદે વર્ણેલા પુરાણ પુરુષાત્તમ છે. તેની જ પ્રાપ્તિ અર્થ, ભક્ત અને ગ્રાની જના ગ્રાનભક્તિવઉ તેને જાણી તેની ભક્તિ કરે છે, અને તેનું જ ચાેગીઓ ધ્યાન ધરે છે. તે જ એક પાતાની ઇચ્છા માત્રથી ઉત્પન્ન કરેલા જગતનું રક્ષણ કરે છે, તે જ પાંષણ કરે છે, ને તે જ તેના સંહાર કરે છે. યુગે યુગે અવતાર ધારણ કરી, તે જ પ્રભુ, ધર્મનું સંસ્થાપન કરે છે અને ચાગી તથા ભક્ત જેનાનું, પરમ વાત્સલ્યથી સંરક્ષણ કરે છે; તે જ ત્રિગુણાત્મકરૂપે- પ્રહ્મા, વિષ્ણુ અને મહેલ્વરરૂપે થયેલા છે-ગ્યાપી રહેલા છે, ને તે જ ઇંદ્રાદિ સર્વ દેવતાએ તથા સર્વભૂત પાણી માત્રરુપે विराજ રહ્યો છે. જ હ અને ચૈતન્ય રુપે છે. તે જ सूक्ष्ममां सूक्ष्म अने ते क विराटमां विराट्रक्षे छे, ते क निर्शुणु अने તે જ સગુણ છે; તે જ નિરાકાર અને તે જ સાકાર છે. જે કહીએ તે તે, જ્યાં જોઇએ ત્યાં તે, અને ચરાચરમાં તે જ છે. માટે સર્વમાં તેને જ સારભૂત જાણું." આ ખાળકનું આવું અપ્રતિમ ભાષણ સાંભળી, આખી સભા ચિત્ર સમાન થઇ રહી; અને રાજા આનંદ-સાગરમાં તરવા લાગ્યા. તેણે મનમાં વિચાર કીધા કે, "મને પામ-રને આજે સદ્દગુરુની પ્રાપ્તિ થઇ છે. સાક્ષાત્ પરમાત્માએ જ મારાપર કૃપા કરી માંરે ત્યાં આપાઆપ આ ગ્રાનમૂર્ત્તિને માેકલી છે. માટે હું આવા સમય કેમ મિથ્યા ગુમાવું? મારે અવશ્ય તેમના સદુપદેશ એહણ કરવા જોઇએ." આમ વિચારીને તે બાલ્યા, "હે સદ્દગુરું! મારા કાેઈ જન્મના સંચિતથી આપ મને પાવન કરવાને માત્ર પધારચા છેા. હવે આ દાસ ઉપર અનુગ્રહ કરીને સારભૂત પરમાતમાના મહિમા કેવા છે? ને તેનું સ્વરવય કેવું છે? તે કહીને મને પ્રદ્યોપદેશ કરા." એ સાંભળી અષ્ટાવક બાલ્યા, "હે નરેશ્વર! ઉપદેશની વાત તા પછી, પણ તારા પ્રશ્નોનું સમોમાન

ચયું તેની દક્ષિણા તાં મને આપ ? તત્ક્ષણે રાજાએ પાતાના પ્રધા, નને આર્ગા કરીને કાેશરક્ષકની પાસેથી અતિ ઉત્તમ રતના તથા હીરાએાથી ભરીને માટા છે સાનાના થાળ અણાવ્યા અને ઋષિ-- પુત્રને અર્પણ કરવા માંડચા. તે જોઇ અષ્ટાવકે હસીને કહ્યું, "અલ્યા મૂઢ! આને હું શું કરું? તેં તા આવા રતનના છે થાળ આણ્યા છે, પણ એવા અનેક રત્નભરિત લંડારા સણમાં નીપજાવી શકે એવી સર્વ સિદ્ધિએ। અમારી (મારા જેવા ગ્રાનીએ!-આત્મગ્રાનીએ!) આ-ગળ દાસીઓ થઇ ઉલેલી છે, તા પછી આ થાળથી મને શું સંતાષ થશે ? હું કાંઇ તારી સભામાં દ્રવ્યની ઇચ્છાથી આવ્યા નથી, તેમ મને માન પણ જોઇતું નથી; પણ ' પ્રહ્મણીજ નાશ પામ્યું હશે કે શું ? એવી તારી શંકાને દ્વર કરવાને અને ઘણા દિવસથી रे। अधि रहेला ऋषिवराने तेमना इंटुंण लेणा अरवारूप तेमनी પરમાર્થ સેવા કરવાને અર્થે જ હું અહીં આવ્યા છું; માટે મારે જોઇએ છીએ તે તું મને આપ." રાજાએ કહ્યું, "ગુરુદેવ! જે આ-પની આગ્ના હાય તે વસ્તુ લાવી હું આપને લેટ કરીશ, માટે આપ આગ્ના કરા." તે સાંભળી ઋષિયુત્ર છાલ્યા, " હં, એમ છે, त्यारे तारुं तन (शरीर), भन अने धन, ओ त्रणु वस्तु कर भने અર્પણ કર એટલે થયું." રાજાએ તુરતજ સંકલ્પ કરીને અતિ हुर्षपूर्वं ते त्रह्मे वस्तु तेने अर्पहा हरी, ते पछी हाथ लोडी छप-हेशनी वाट जेते। ઉसे रह्यो.

હવે ઋષિસુત શા ઉપદેશ કરે છે? તે જેવાને સર્વ સલા આતુર થઇ બેઠેલી છે, ને રાજ પણ જિત્રાસુ થઇ ઉલા છે, એવામાં સલાદ્વાર આગળ પાકાર કરતા એક છાદ્ધાણુ આંગ્યા. તે, જનકરાય! હું દુ:ખી છાદ્ધાણુ છું, મારું રક્ષણુ કરા, મને દુ:ખથી મુક્ત કરા," એમ બાલતા છેક નજીક આવ્યા. ગૌણાદ્ધાણુ પ્રતિપાલ મહારાજનિધરાજ જનકરાયે તેનાં દીન વચના સાંભળી દયાથી તેના સામું જોઈને, "તારે શું દુ:ખ છે? મારા રાજ્યમાંથી તારા જેવા છાદ્ધાણુને કયા દુષ્ટ પીડા કરે છે?" એમ પૃછવા ધાર્યું; પણ તે જ સાણે તેને વિચાર આવ્યા કે, 'અરે! મેં તન તો મારા ગુરુને અપણ કર્યું છે, તે હવે મારું નથી, તા પછી હું તેના સામું કેમ કરી જેઉ? અન્

3{%

1

થવા તેને કેમ કરી પૂજું? આ વાણા તનમાંજ સમાયલી છે." આવા વિચાર કરી, તે બ્રાહ્મણના સામું પણ રાજાએ જોયું નહિ, ને તે કશું બાલી શક્યા નહિ, ત્યારે તે બ્રાહ્મણ વધારે વિલાપ કરવા લાગ્યા, ને બાલ્યા કે, "હું ઋણી છું, મારા માથાપર બહુ માટું ઋણું (દેવું) છે, તેથી, લેળુકાર લાકોએ મારી સર્વ સંપત્તિ હરણ કરી લીધી છે, છતાં, તેથી હું છૂટા થઇ શક્યા નથી. મારાં સ્ત્રી, પુત્ર ને કુટુબી જેના, અજ્ઞ વસ્ત્ર વિના બહુ દુ:ખી છે, અને મને કાઇના આશ્રય ન હાવાથી હું તમારે શરણે આવ્યા છું. હે રાજા! એક લજ્જા, બીજી ક્ષુધા અને ત્રીજો લેળુદારાના ત્રાસ, એ સઘળાથી વ્યાકુળ થઇ હું અહીં આવ્યા છું, માટે તારા જેવા ગાણાદ્માણ-પ્ર-તિપાળ મારું દુ:ખ અવશ્ય નિવારણ કરવું જોઇએ." આ સાંભળી રાજાના મનમાં તે બ્રાહ્માળુનું દુ:ખ દૂર કરવા માટે ખહુ જ ટળવળાટ થયા. આ ક્ષણે પુનઃ તેણે વિચાર્યું કે, 'આ બ્રાહ્માળુને અમુક ધન દેવાથી તેનું દુ:ખ દૂર થાય એમ છે તથા ગુરુને અર્થે આણેલી એ રત્ન થાળ પણ અહીં જ પડેલી છે એમાંથી એકાંદું રત્ન આપું ते। योनुं हरिद्र हर थर्ध जाय. पणु अरे! धन ते। में सर्व शुरुने અર્પણ કરી દીધું છે, ગુરુ તેના સ્વામી છે, તો હું કેમ આપી શકું ?' આ વિચારથી તે મનમાં મુંઝાઇ, યહિંચિત વિચાર વશ થઇ ગયા, પણ બાલ્યા નહિ, અને ગુરુ સામું દૃષ્ટિ રાખી ઉભા જ રહ્યો. હવે ગૌષ્ટ્રાહ્મણપ્રતિયાળ કહેવાતા જનકરાય, પાતે આટલાં વલખાં માર્યા છતાં પણ કશું પ્રત્યુત્તર આપતા નથી, તે જોઇ, ખ્રાह્મણને ઘણા ક્રોધ ચઢયા; અને તે રાજાના તિરસ્કાર કરીને બાલ્યા, "અરેર! સમય डेवे। विपरीत आ०थे। छे ? अहा ! आ इत युगनी अंहर पणु इसि ચુગ પ્રવર્તતા હું જોઊં છું. ધિક્કાર હજો મને, કે હું આવા ધન લાભી, કૃપણ અને ગૌષ્પાદ્મણ્પ્રતિપાળ કહેવાતા, પણ દાંભિક નામ ધરી બેઠેલા, રાજા પાસે યાચવા આવ્યા. આ કરતાં તા હું કાઇ ઉંડા જળના કૂવામાં પડી ખૂડી મર્યો હાત તાપણ ઠીક, કે આવા ષંઢ રાજાનું મુખ મારે જોવું ન પડત. અરે ધિક્કાર છે એવા રાજાને કે જેને ત્યાંથી અતિથિ કે શરણાગત વિમુખ જાય છે. ધિક્કાર છે તે લાકાને કે જેઓ દૂર દેશાંતરામાં રહ્યાં થકા આ કૃપણ રાજાની

લ્રષ્ટમતિ નહિ જાણતાં, તેની મિથ્યા પ્રશંસા કરે છે. અરે એક મદવશ રાજા િમારાં આટલાં આટલાં હીન વચના સાંભળવા છતાં પણ મને ધન આપવું તો રહ્યું, પણ્માત્ર પ્રત્યુત્તર આપવું એ પણ તને ભારી થઈ પડયું છે? હર! હર! કેવા અધમ કાળ પ્રવર્તે છે ?' આ સાંભળી રાજાના મનમાં ખળભળાટ થઇ રહ્યો, અને ' અરે ! મારું ખિરદ જઇને મારા નામને આ કેવી હીણુપત લાગે છે; શું મારે દ્વારથી અતિથિ વિમુખ જાય છે?' એમ તે પુન: પુન: વિચાર કરવા લાગ્યા. પણ, વળી વિચાર થયા કે, 'અહા! હું શા વિચાર કરું છું. આ મનમાં વિચાર કરવાના અધિકાર મને કયાં છે? કારણ કે, મેં તા તન તથા ધનની સાથે, મન પણ ગુરુને અર્પણ કરેલું છે, માટે આમાં મને શું છે? તન મારું હાય તેા બ્રાહ્મણને ખાલાલું, આવાસન કરું, ધન મારું હાય તા તેને આયું, ને મન પણ મારૂં હાય તા જ તેનાં ખાલેલાં નિષ્ઠર વચનાથી મને હીણપત લાગે. પણ હવે તા મને કંઈ લાગતું વળગતું નથી; તેમ મને તેમાંના કરો! વ્યાપાર કરવાના અધિકારે નથી.' આવા સમાધાનથી રાજા તા, તે પ્રા**ક્ષણનાં આ**ટઆટલાં કઠણ વચન છતાં, કેવળ જડ અને સ્તપ્ધ થઇ, ગુરુપર દૃષ્ટિ રાખી, હાથ જોડીને ઉભાજ રહ્યો. તેનાથી હાલી, ચાલી કે ખાલી શકાયું નહિ. આવી સ્થિતિ જોઇ અષ્ટાવક્જીએ राजाने पूछ्युं, "को भवान् (तुं हे। छे हे)" त्यारे, "जनकोसिम (हुं જનક છું,)" એમ તેણે પ્રત્યુત્તર દીધું. ઋષિપુત્રે કહ્યું, "હે રાળ જનક! આમાં તું જનક કાેને કહે છે? તારા શરીરની અંદર જનક કયાં છે? તે મને ખતાવીશ ? તું તારા માથાને, મ્હોંને, દૃદયને, હાથને, પગને, ખુદ્ધિને કે પ્રાણુને, એ સઘળામાંથી કાને જનક જાણે છે?" રાજા શું ખતાવે? રાજા તા પુન: તદૂપ થઇ રહ્યો. તેણે ઘણાય વિચાર કર્યો, પણ કાઇ સ્થળે તેનામાં જનક દેખાયા કે જણાયા નહિ, તા તેનાથી શું ઉત્તર દેવાય ? ઘણીક વાર સુધી તે અડગ-સ્થિર . अने निमेधानमेष अपार क उला रहारे. आ लेश अधि पुत्रे उहां, "રાજા! ખસ; એ જ તને ઉપદેશ, ને એ જ તારું સચ્ચિદાનંદ પ્રદ્વાસ્વરુપ." આ વચન સાંભળી જનકરાયે કહ્યું, "ગુરુદેવ! હવે

<sup>\*</sup> આંખનું ઉઘાડમીચ કરવું તે.

તો હું વનમાં જઇને વસીશ." ત્યારે ગુરુએ કહ્યુ, "કેમ કરીને જશે? મારા વચનમાં કે વચનથી ખહાર જઇ વસશે? તારું તન, મન અને ધન (રાજ્ય સમૃદ્ધિ આદિ) સઘળું મને અપેલુ કીધેલું છે, તો હવે તારી પાસે છે શું? ને હવે તું પણ ક્યાં છે? વિચાર કર." આ ઉત્તર સાંભળી પુનઃ રાજા સ્તબ્ધ થઇ ઉભા ત્યારે ઋષિ પુત્ર બાલ્યા, "રાજા! જેમ કાઇ મનુષ્ય પાતાનું દ્રવ્ય, ગૃહ વગેરે ખીજાને સાચવવા આપે, તેમ, આ રાજ્યાદિ (તન, મન તથા ધન વગેરે) મારું છે, તે હું તને સાચવવા આપું છું; માટે મારા ભૃત્ય\* તરીકે તું તેનું નીતિથી પાલન કર. આજથી તું દેહી છતાં વિદેહં થયાં છે. પૂર્વે કાઇ વિદેહ થયું નથી, પણ તારી આવી સ્થિતિ થવાથી તું ઉપદેશ દેઇ, વિદેહી કહેવાઇશ જ." આવી રીતે જનકને રાજ્યાસનપર સ્થાપિત કીધા. પછી રાજાએ પેલા પ્રદ્ધાસ્વી‡ પ્રાદ્ધાલુને અનેક રતના આપી રાજી કરીને વિદાય કીધા.

તે પછી અષ્ટાવકે રાજાને આજ્ઞા કરી કે, "આ ઋષિમાત્રને હવે રહી રીતે સંતાષીને તેમને ઘર વિદાય કર" રાજાએ અષ્ટા-વક ગુરુની આજ્ઞા થવાથી, ત્યાં બેઠેલા સર્વ ઋષિઓની યથાવિધિ .પૃજા કરવાના પ્રારંભ કર્યો. એ વેળાએ ઋષિઓએ જણાવ્યું કે, "પ્રથમ અમે સર્વે મળી મહાત્મા અને પ્રદ્ભાવેત્તા ઋષિપુત્ર અષ્ટાવકનું પૃજન વંદનાદિ કરીશું, કેમ કે એ અમારા આખા ઋષિકુળને દીપાવનાર અને પ્રદ્ભાસ્ત્ર્ય છે. વળી અમને ઘણા કાળના ન્યાયબંધનમાંથી મુક્ત કરનારા પણુ એ જ મહાત્મા છે." પછી ઋષિપુત્રે, "હું ખાળક છું, ને આપ સર્વ વૃદ્ધ હાવાથી મારા ગુરુ-રુપ છા, માટે તમાએ મારું પૃજન કે વંદન કરનું યાચ્ય નથી." એ રીતે, વિનય વિવેકથી કહેવા છતાં પણ, પ્રત્યેક ઋષિએ આવીને, તેના ચરણમાં પ્રણામ કર્યા ને તેને અનેક પ્રકારના આશીર્વાદ દેવા માંહયા. એ પ્રત્યેક ઋષિને મહાત્મા અષ્ટાવક, પ્રથમ તેમનું નામ, કુળ, ગાત્ર, પ્રવર, શાખા, વેદ, ઇત્યાદિ પૂછતા અને પછી તેમના પ્રણામ શ્રહ્ણ કરતા હતા. આમ કરતાં કહાલ ઋષિ તેને વંદન કરવા ઉના થયા. તેમનું કુળ ગાત્રાદિ સાંભળતાં જ, મુનિકુળ દીપક અ-

<sup>\*</sup> ગુમાસ્તા; સેવક.

<sup>†</sup> हेछ वगरने।:

ષ્ટાવક, તત્સણે સિંહાસનપરથી નીચે ઉત્તરી ઉભા રહ્યા અને તેમના ચરણમાં મસ્તક ધરી, સપ્રેમ વંદન કરવા મંડયા. ઋષિ આદિ આખી સભા તે જોઇને આર્ટ્સર્ય પામી. કહાલ ઋષિએ તેમને હાથે ઝાલીને ખેઠા કર્યા; અને પૂછ્યું કે, 'આપ કેાલુ છો?' ત્યારે અષ્ટાવકે, પાન્તાની માનું તથા પાસે ઉભેલા મામાનું નામ કહ્યું, તથા તેઓના ગાત્રનું વર્લ્યુન સાંભળી, સર્વ મુનિમંડળ ખહુ હર્ષ પામ્યું અને પિતાએ તેમને દૃદય સાથે ચાંપી, પ્રેમાશુવહે તેમના મસ્તકને ભીંજવી નાખ્યું, ત્યારે રાજા વગેરેએ જાલ્યું કે, આ કહાલ ઋષિ તા અષ્ટાવકના પિતા થાય છે. તે પછી સહુએ એક સાથે હર્ષનાદ કીધા, અને ખાલ્યા કે, 'ધન્ય છે તે પિતાને કે જેને આવું પ્રતાપી પુત્ર રત્ન છે.' પછી કહાલ ઋષિ ગદ્ગદિત કંઠે સર્વ સભા સાંભળતાં કહેવા લાગ્યા કે, "પુત્ર અષ્ટાવક! હું તારા પિતા છતાં મેં તારું કંઇ પણ હિત કર્યું નથી; મેં તારું પાલન પાષણ પણ કીધું નથી, વિદ્યાદાને દીધું નથી, પણ ઉલટા હું તારા શરીરની વકાવસ્થાના કારણરુપ પથયેલા છું પણ તારું કલ્યાલુ થાઓ, ને તું ચિરંજીવ રહાે."

કહાલ ઋષિનું એવું છાલવું સાંભળીને રાજાને શંકા થઇ તેથી તેણે ગુરુની આગ્ના લઇ, કહાલ ઋષિને પૂછ્યું કે, "ઋષિવર! મારા ગુરુજીના શરીરની વકાવસ્થાના કારણભૂત આપ કેવી રીતે થયા?" રાજાનાં તે વચન સાંભળી ઋષિએ કહ્યું, "હે રાજન્! આ મારા પુત્ર અષ્ટાવક જયારે એની માના ઉદરમાં હતા, ત્યારે દિવસે હું વેદનું પારાયણ કરતા હતા. એની મા તે વેળા નિદ્રિત હતી. હું મારા વેદાધ્યયનના પાઠ કરવામાં લીન હતા તેવામાં, એકાએક, ગર્ભમાંથી જ એણે કાઇ ચમતકારિક ધ્વનિ કીધા, જેથી હું ખંચાયા ને પાઠ ઠરવા બંધ કીધા. પછી એણે કહ્યું કે, 'પિતાજી! આપ આટલા બધા લાંબા કાળથી વેદ પઠન કરતા આવ્યા છા, છતાં હજી સુધી તેની તમારે આવૃત્તિ કેમ કરવી પહે છે? ને તે પણ આટલી બધી અશુદ્ધ કેમ? અમુક અમુક સ્થળે તમારી વાણી તથા હાથના સ્વરા અશુદ્ધ છે.' આ વચન સાંભળી અને ગર્ભની આટલી બધી પ્રજ્ઞા જોઇ, મને આનંદ થવા જોઇએ, તેને બદલે ઉલટેદ કોધ ચઢયા, તેથી મેં કોધાવેશમાં જ કહ્યું, 'રે વકા! નું હજી અવ-

તર્યો પણ નથી છતાં મારી આવૃત્તિને અશુદ્ધ કહે છે; માટે જા તું આઠે અંગે વક થઇશ.' એ કારણથી એ અવતર્યો ત્યારથી જ; મારા શાપને લીધે આવા વાંકા અંગવાળા છે, ને તેથી એનું નામ અષ્ટાવક પડ્યું છે."

તે પછી પૂજન અર્ચનાદિકથી સર્વ ઋષિઓને સંતુષ્ટ કરી: રાજાએ સર્વને વિદાય કરવા, ત્યારે અષ્ટાવક પણ પાતાના પિતા તથા મામાં સાથે પાતાના આશ્રમ તરફ ચાલ્યા. માર્ગમાં આવતાં મધુવિતા નામની નદી આવી, તેમાં કહાલે અષ્ટાવકને વિધિપૂર્વક સ્નાન કરાવ્યું, જેથી તેમનાં સર્વ અંગાના વાંક મટી જઇ, તે સરખાં તથા સુરેખ થઇ ગયાં. તે દિવસથી તે નદીનું નામ સમંગા (સરખા અંગ કરનારી) પડ્યું છે. તે પછી અષ્ટાવક માસાળમાં આવી મા-તાને મળ્યા, અને માતામહની આજ્ઞા લઇ, માતા તથા પિતા સાથે પાતાના પૂર્વના આશ્રમમાં જઇ રહ્યા હતા.

આ પ્રમાણે, હે રાજપુત્ર! ષ્રદ્ધાતત્ત્વજ્ઞાનસંપન્ન અષ્ટાવક મુનિ એટલા સમર્થ હતા અને સારાસાર વિચાર કરનાર જનક રાજિષેએ તેમની પાસેથી એ પ્રમાણેના સદુપદેશ ગ્રહણ કીધા હતા. એ ઉપદેશ મળવાનું મૂળ કારણ માત્ર સારાસાર વિચાર જ હતું. સારાસાર વિચાર કરનાર મનુષ્ય એવી રીતે પરષ્રદ્ધાને જાણે છે; માટે મનુષ્યના કર્તવ્યસ્ત્રપે તને આ વૃત્તાંત કહ્યું. જનકને સ્વમ અને સંસાર એ એમાંથી સાર શું ? એ જાણવાની ખરી જિજ્ઞાસા થઇ ત્યારે જ તેને, સારભૂત વસ્તુ જે, પરમાત્મસ્વરુપ છે, તેની પ્રાપ્તિ થઇ હતી.

અહિંસા.

વળી તે સદ્યુરુ મહાત્મા મને ઉદ્દેશી બાલ્યા કે:-પ્રિય રાજ-પુત્ર! સર્વ બૂતપાણી પ્રત્યે દયા અને નમૃતા રાખવી એના જેવા બીજો એક ધર્મ નથી. अहिंसा परमो धर्म: એટલે પરને પીડા કરવી, પરના ઘાત કરવા ઇત્યાદિ દુષ્ટ અને હિંસક આચરણના ત્યાગ તે અહિંસા કહેવાય છે ને તે જ સૌથી શ્રેષ્ઠ ધર્મ છે. એ મહાવાકયથી સિદ્ધ છે કે, અહિંસા એ પરમ ધર્મ છે. એ જ દયા, અને દયા એ જ શ્રેષ્ઠ ધર્મ છે. નમૃતા એ પણ દયા સાથે જોડાયલી જ છે. જેમ મને કંઇ પણ આઘાત થવાથી કિંવા નિષ્ફુર વચનથી મનમાં દુ:ખ થાય છે, તેમ બીજાને

પાણુ થાય જ એમ જાણનાર પુરુષ દયાળુ છે, કેમ કે પાતાના સમાન ખીજાને જાણુનાર સામાને કદી દુઃખ દઈ શકતા નથી. વળી તે દયાળુ પુરુષ પાતે કરેલું તાે શું, પણ બીજા કાેઇ કારણથી વા પ્રારુષ્ધ યાગથી ખીજા પ્રાણીને થયલું દુઃખ જોઇ, પાતાના અંતઃક-रिष्मां भढ़ द्रवित अने हु: भी थाय छे; तेम तेनुं हु: भ हर थवा અનતા પ્રયત્ન પણ કરવા ચૂકતા નથી. જ્ઞાની પુરુષમાં પહેલે અંશે દયા હાવી જોઇએ. નિર્મળ અને સૂક્ષ્મ એવી જ્ઞાનદૃષ્ટિએ જોતાં, સર્વ પ્રાણીની અંદર વસી રહેલા બીજો કાઈ નહિ, પણ માત્ર અખંડ અને એક પરમાત્મા જ છે; માટે જ્ઞાની એમ જાણે છે કે, જે તત્ત્વ મારામાં છે તે જ એનામાં છે. માટે જ તે માને છે કે, એને દુ:ખ ચયું તે મને થયું. દયા એ ખરા અદ્વેતપણાનું લક્ષણ છે; અને निर्धयपणा केवा थीले અधर्भ नथी. निर्धय पुरुष કही लिख्तिमान् કે જ્ઞાની થતા નથી. જ્યાં નિર્દયતા છે, નિરંતર પાપના નિવાસ હાય છે; ને જયાં પાપ હાય ત્યાં જ્ઞાન કે ભક્તિના વાસ હાતા નથી. અંધકાર હાય ત્યાં તેજના પ્રકાશ ન હાય, ને જયાં તેજ પ્રકાશી રહ્યું હાય ત્યાં અંધકાર ન હાય, પણ ત્યાં તા પુષ્ય-જ્ઞાન-रूप तेज द्वाय छे. जयां पापादि हुण्डर्भरूप अधिकार द्वाय छे; ત્યાં પુષ્ય-જ્ઞાનસ્ત્પ તેજના પ્રકાશ હોતા નથી. તેટલા માટે, જ્ઞાન ગામિ અર્થે, પ્રથમ સહદય અંતઃકરણવાળા થવું જોઇએ. દયાળુનું અંતઃકરણ અતિશય મૃદુ અને નિર્મળ હાય છે તેથી તેના ઉપર ભગવત્યાસિમાં પ્રયાસસ્તપ ખીજદ્વારા, દયા પ્રગટી નિકળે છે, અને તે પ્રતિદિન વૃદ્ધિ પામે છે. પણ નિર્દયનું અંતઃકરણ તેથી કેવળ ઉલટું છે. તે મલિન અને પાષાણ સમાન કઠિન હાય છે. તેથી તેના હૃદયમાં સત્સંગ તથા સદ્દગુરુના બાેધરવપ જળનું વારંવાર સિંચન કરવા છતાં પણ, જ્ઞાનખીજ ઉદય પામતું નથી. તે સર્વ-ભૂતપ્રાણીને પાતાના શત્રુ માને છે, સર્વત્ર દ્વેત જુવે છે, કાઇપર યૂર્ણ પ્રીતિ ચાંટતી નથી. તેના શરીરમાં ક્રાેધના નિરંતર વાસ રહે છે; અને કાંધથી સઘળું ખગઢે છે. માટે એ સર્વ અવગુણના મૂળ-रूप के निर्धयता, ते समूणी त्यक, मनुष्ये सर्व सूत पत्ये हथालु થવું નેઇએ, એ તેનું એક કર્તવ્ય છે.

નમતા. નમતા એ દયાની ભાગની છે ને એ પણ દયાના જેટલી જ પર-ખુદ્ધા પ્રાપ્તિમાં સહાયક છે. સંસારમૂલક જે અહંકાર, તે નમૃતાથી છેક જ દૂર થઇ જાય છે. સંસારમાંનાં પ્રાણી માત્રને પાતાનાથી અધિક માન-નાર પુરુષ નમ કહેવાય છે; અને તેવા થવું એ અહંકાર દ્વર થયા વિના ખનતું નથી. સંસારમાં સા મારા ગુરુ (વડીલ) છે ને હું તેઓના શિષ્ય સરખાે છું, એમ જાણું, એ નિરિલિમાની યુરુષનું મુખ્ય લક્ષણુ છે. પ્રયંચમાં પણ નમ્ર પુરુષ વિશેષ માનવંતા અને સદ્દગુણી ગણાય છે; અને તેને કાઇ જાતનું દુ:ખ થતું નથી. હરેક વાતે સામા સાથે પાતે નમ હાય છે, એટલે પાતાના દાષ તેને છૂપાવવા પડતા નથી, કેમ કે है। माटे क्षमा भागतां तेने बल्ला थती नथी; अने बल्ला न થવી તે જ ખરેખરું નિરહંકારીપણાનું લક્ષણ તથા નમ્રતાનું સ્વસ્ત્પ છે. જે સૌ સાથે નમ્ર તે સૌને પ્રિય હાય છે. તેને કાઈ શુભાશુભ વર્ચન કહે તાે તેથી તે નરસું માનતાે નથી કે ક્રોધ કરતા નથી. કેમ કે તેણે કોધને જિત્યા હાય છે તેથી કોધ તેનાથી નાસતા રહે છે. તે પાતે કાઇને ક્રોધ ચઢ તેવું કે માઠું લાગે તેવું કામ કરી શકતા નથી. નમ્ર પુરુષથી કદી પણ નિર્દય-હિંસક કાર્ય ખનતું નથી. નમુ પુરુષ ખીજાના દાષ વર્ણી શંકતા નથી કે મનમાં લાવી શકતા નથી; કેમ કે તેને પાતાના કરતાં સૌ વિશેષ ગુણવાન્ ભાસે છે. તે પરનિંદા કરતા નથી. આ સર્વે ગુણે કરીને પરમાતમાં તેનાપર અતિ સંતુષ્ટ રહે છે, આ કરતાં ઉલટા અનમ-અહંકારી પુરુષ, સર્વ દેાષથી ભરેલા હાય છે. નમ યુરુષનું અંતર જેમ નિર્મળ અને સત્ય પ્રેમી હાય છે, તેમ અનમાના અંતરમાં દંભે વાસા કરેલા હાય છે. દંભ એ દેખીતું અસત્ય જ છે. અંતરના અવગુણ છૂપાવી, અહાર માટા હાળ રાખનાર દાંભિક કહેવાય છે. સ્વલ્પ વિદ્યા છતાં વિદ્વાન કહેવરાવલું, અલ્પ સંપત્તિ છતાં સંપત્તિવાન્ દેખડાવલું, દુર્શણી, અધર્મી, અનાચારી તથા અભક્ત ઇત્યાદિ અવગુણવાળા છતાં ખાહેરથી ઠાવકા,રાત્યશીળ, ધર્મિષ્ઠ, સદાચારી તથા ભક્તિમાનુ વગેરે દેખાવાને ડાળ રાખવા, એ દાંભિકનાં લક્ષણ છે. અને એમ એકનું બીજાં દેખાડવું અથવા કહેવું એ અસત્ય નહિ તેા શું ? પણ એક નમતા

હૃદયમાં વસી હાય છે તા આ સઘળા દુર્ગુણ એક સામટા નિકળી જય છે. તે માટે જ સૌ સાથે નમતા રાખનાર પુરુષ સર્વવંદા તથા શ્રેષ્ઠ થાય છે, જ્ઞાની પુરુષમાં ખરું લક્ષણ શું હાય છે? માત્ર નિર-લિમાનત્વ નમતાથી આપાઆપ પ્રાપ્ત થાય છે. હિમાનત્વ, અને એ નિરલિમાનત્વ નમતાથી આપાઆપ પ્રાપ્ત થાય છે.

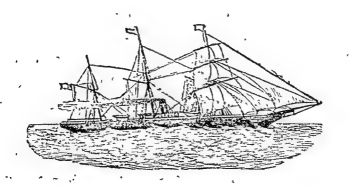
હું તેને કેટલાં કર્તવ્યા ગણાવું ? પ્રત્યેક કર્તવ્યા વિશેષ અગ-ત્યનાં અને કલ્યાણકારી છે, એ સર્વ જાણવા માટે પ્રથમતા મનુષ્ય સાવધ અને શુદ્ધ યુદ્ધિવાળા જોઇએ. તેમ ન હાય તા સાધારણ પ્રજ્ઞાવાળા કેવી રીતે એ કર્તવ્યાને સાધી શકે ? માટે એ સૌ કરતાં સહેલામાં સહેલું અને કલિયુગને વિષે અતિશય કલ્યાળુકારી કર્તવ્ય, શ્રી હરિતું સ્મરણ છે. એમાં ખુદ્ધિ, વિદ્યા કે ઉત્તમ પ્રકારના ગ્રાનતું પણ કામ પંડતું નથી. જેમ અશ્વિની કુમારનાં જાણીતાં ઔષધાના સમૂહ અને અરહ્યવાસી તપસ્વિની એક જ જડી, તનની વ્યાધિના સરખી રીતે, જડથી વિનાશ કરે છે, તેમ આ સઘળાં કર્તવ્ય એક ખાજી અને ખીજી ખાજી હરિનું નામસ્મરણ છે. એ નામસ્મરણ સર્વ આધિ ઉપાધિના જડથી વિનાશ કરે છે. એના જેવા પ્રતાપ ખીજા કન શાના નથી. પરમાત્માના મંગળ નામનું નિરંતર સ્મરણ કરનાર પુરુષ, સહજમાં નિષ્પાપ થાય છે, ને પાપ દૂર થવાથી સર્વ દુર્શેણા પલટાઇને ગુણુરુપ થાય છે. નામસ્મરણના મહિમા અપાર છે. નામસ્મરણ કરતાં પ્રભુના સગુણુ સ્વરુપપર પ્રીતિ જોડાય છે અને એ પ્રીતિ એવી હાય છે કે, જેથી પરમાત્મા તેને સગુણુરવપે સાક્ષાત્કાર આપે છે, અને અંતે એ બક્તિમાન જીવ, આત્માને શાધીને નિર્શુણ પરમાત્માને પામે છે. નામસ્મરણ એ ગ્રાનવૃક્ષના માક્ષપ્રળનું ખીજ છે. નામસ્મરણ કરનારને તેની લાંબી ખેડથી નામી (નામવાળા પરમાત્મા)નાં દર્શનની પૂર્ણ જિજ્ઞાસા થાય છે; અને તેમાં મચ્યા રહેવાથી, પ્રભુના સાક્ષા-ત્કાર થાય છે એટલે હાય છે તે કરતાં જિજ્ઞાસા ખળવત્તર અને સુંદે થાય છે. એ જિજ્ઞાસા તે જ પ્રેમ. પ્રભુ તા પ્રેમને વશ છે. वणी आ ते। साधारण नियम छे है, क्षेष्ठ वस्तुपर मनुष्यनी भरे-भरी अडग प्रीति थर्छ, त्यारे ते विनानी थीं अर्थ वस्तुपर तेवी અપ્રીતિ જ (વિરાગ) થાય છે. પછી તેની પ્રાપ્તિ થાય છે. એ

પ્રિય વસ્તુની પ્રાપ્તિથી સર્વોત્કૃષ્ટ સુખ થાય છે. જેની પરમાત્માના સુંદર નામ સ્વરૂપ સાથે બીતિ જોડાઇ છે, તેને સંસારમાંની હશ્ય-માચિક વસ્તુ માત્રપર આપાઓપ અપ્રીતિ થાય છે. આ પ્રીતિ એવી છે કે, તે પૂરી છાડી છૂટતી નથી કે મુકી મુકાતી નથી. એક કરતાં ખીજી સારી વસ્તુ ભાસે ત્યારે તેનાપરથી પ્રીતિ ઉતરે કેની? પરમાત્માપરના પ્રેમથી શ્રેષ્ઠ પ્રેમ કીચા છે? કે તેનાપર પ્રેમ થાય? તેથી જ, સંસારમાંથી ઉઠેલી ગીતિ પરમાત્માપર જોડાયા પછી કદી પાછી પૂરતી નથી. જયાં પરમાત્મા સાથે અત્યંત સ્નેહ થયો.–ઐક્ય જ થયું; અને તે વળી ઉત્કૃષ્ટ પ્રકારનું ઐકય થયું, જે કદી તૂટે નહિ તેવું એક્ય તેને જ અદ્દેત કહે છે. ખરી પ્રીતિથી દૈતભાવ-રામ ને કામ-હરિને સુવર્ણ-સંસાર ને સારસ્વય પરમાત્મા, એમ બે વસ્તુપર માહ સુદ્દલ થતા નથી. હે ખાળઋષિ! જાણ કે નામસ્મરણ એ જ શ્રેષ્ઠ સાધન છે. એકલા ગ્રાનથી સારી રીતે સમજણ આવે છે, પણ વિશુદ્ધ પ્રેમવૃત્તિ ઉત્પન્ન થયા વગર સંસારમાં વિરાગ ને હરિમાં અનુરાગ-સુઘડ સુંદર થતા નથી. સાંસારિક પદાર્થ અનિત્ય (મિથ્યા) છે એમ જાણીને તે અનિત્યપર વિરાગ તથા નિત્યપર પ્રીતિ થાય છે ખરી, પણ એકલું જ્ઞાન-જે શુષ્ક જ્ઞાન છે તે જયારે विस्मृत थाय छे, त्यारे विराग अयांय करो। रहे छे अने इरी સંકલ્પવિકલ્પ થવા માંડે છે; અને તેથી જીવ પાછા ભવના ફેરામાં પડે છે. વળી ગ્રાનીને, સમયે હું ગ્રાની છું, એવું અભિમાન થવાના સંભવ છે, તેથી પાછા ભવના ફેરામાં પડવાના પણ ભય રહે છે, પણ અનન્ય લક્તિમાનને, એટલે જ્ઞાની-લક્તમાં અલિમાન ઉત્પન્ન થતું નથી; કેમકે તે તા પ્રભુને પાતાના સેવ્ય અને પાતાને સેવક માની, તેમાં જ આનંદે રમણ કરે છે. વિચારી જેતાં, ભક્ત એ જ શુદ્ધ ને પરમ જ્ઞાની છે, અને લક્તિ-સહિત જે જ્ઞાન તે જ પરમ મુક્તિ છે, હું પરમાત્મા સ્વરુપના અંશ છું અને મારા અંશી પ-રમાત્મા છે, પણ વસ્તુતા હું ને તે એક છીએ, ત્યારે જાદો કેમ લાસું છું? એમ જૂદાે ન લાસું તેને માટે, મારા અંશીના જ મારે એવા નિદિધ્યાસમાં લીન જીવને સત્વર સાક્ષાત્કાર થાય છે. પ્રભુના

साक्षात्कार थवे। ते ज सर्वोत्कृष्ट ज्ञान अने ते ज सर्वोत्कृष्ट लिक्त છે. લક્તિ અને જ્ઞાનમાં લેદ માનવા એ જ ક વિચારનું કાર્ય છે. ખરું જોતાં લક્તિ અને જ્ઞાનને, ખીજ વૃક્ષપેરે સંબંધ છે. ખીજશી વૃક્ષ અને વૃક્ષથી ખીજ, ખીજ હતું તાે વૃક્ષ થવા પામ્યું ને વૃક્ષ હતું તેા ખીજ થયું. તેવી રીતે પરમાત્મા એ મારું મૂળ સ્વસ્તપ છે એટલું જ્ઞાન થયા પછી, શુદ્ધ પરણદાની ભક્તિ થાય છે; અને લક્તિથી પરમાત્માના પરિચય થતાં, અર્થાત્ સાક્ષાત્કાર થતાં, તેના સ્વરુપાનું ઉત્તમ ગ્રાન થાય કે, 'અહા ! પરમાત્મસ્વરુપ આવું છે. એ નાશરહિત અને સર્વોપરી છે.' એવું જ્ઞાન થવાથી, વળી પાછી એવી ભક્તિ થાય કે, પરમાત્મસ્વસ્વય એજ સત્ય જ્ઞાન છે અને પરમાનંદ સ્વરૂપ છે, માટે એ જ સાચું, બીજાં સર્વ મિથ્યા છે, तेथी, योने ज परायण रहेवुं योवे। ८६ निश्चय थाय छे. आ लि कितने જ્ઞાનાત્તર લક્તિ અથવા તા મહાલક્તિ કહેવામાં આવે છે. હે રા-જપુત્ર! तारी अज्ञाने जाखुवा हेके हे, लिहितथी ज्ञान अने ज्ञानथी ભક્તિ છે, જ્ઞાન વિનાની ભક્તિ મિથ્યા છે અને ભક્તિ વિનાનું ज्ञान मिंथ्या छे. तेथी એકલી लिक्ति-संशाम लिक्ति-गणुाय छे अने ગ્રાનભક્તિ મહાભક્તિ ગણાય છે. ભક્તિનું લક્ષણ ગાંધતાં ભક્તિ सूत्रमां इह्यं छे हे । सापराहराकिरी भरें। धिश्वर विधे परम अनुराग થવા તેનું નામ સક્તિ. તે સક્તિ વગરનું જ્ઞાન શૂન્યવત્ છે. સર્વ કર્તવ્યા કરતાં સહજમાં સધાય તેવું અને વળી સર્વોત્કૃષ્ટ કર્તવ્ય, ભગવદ્મામસ્મરણ છે. એ નામસ્મરણમાં ભક્તિ અને જ્ઞાન મુખ્ય . સાધન છે માટે, સ્થિરચિત્તે-અનન્ય ભાવે-આ ખરું કે તે ખરું ? એમ વ્યભિચારી પ્રીતિ રાખ્યા વગર-નામ સ્મરણસ્વપી તપ કરવું જો-. ઇએ. હરતાં ફરતાં, કામ કરતાં, લાજન કરતાં, જળ પીતાં, સૂતાં, ખેસતાં, ઇત્યાદિ સર્વ સમયે, અંતરમાંથી શ્રીહરિનું નામ વિસારલું નહિ, પણ સર્વ કામના ત્યજી, ભય, લજળ, શંકા ત્યજી, નિર્ભયપણે ભગવન્નામની રટણા રાખવી, અને પાસે છેઠેલા મનુષ્ય પણ સાં-ભળી કે જાણી શકે નહિ તે રીતે નિરંતર જય કરવા, એ પરમ કર્તવ્ય છે. એ નામ, સર્વ મંગળાનું મંગળ, પાવનાનું પાવન, કલ્યાણાનું નિધાન અને પાપાનું હરણ કરનાર છે. તેના ઉચ્ચારણ

માત્રથી સર્વ દુ:ખા દૂર થાય છે. એના હું જેટલા ગુણ ગાઉ તેટલા થાડા છે. નામસ્મરણ એ ખરેખરી અમૃતાષધિ છે. નિરંતર પ્રભુના મંગળ નામાનો ઉચ્ચાર કરવા, જેથી સઘળાં કર્તવ્ય સધારો, ભવ-સાગર તરારો, જન્મ—મરણથી છૂટારો, સંસારના આશાપાશ તૂટરો, જ્ઞાનાનંદ લૂટારો, ને પરમાત્માને ભેટારો. એ જ સત્ય છે, એ જ નિત્ય છે, એ જ પરમ છે, અને એ જ સર્વોત્તમ છે.

આટલું ભાષણ પૂરું થતાં અમને આખા દિવસ તથા બે પ્રહર રાત્રિ વીતિ ગઇ, છતાં તે યાગીશ્વરનાં અમૃત સમાન મધુર વચનાથી થતા આનંદને લીધે, મને તે સમય એક ઘટિકા જેટલા લાગ્યા. પછી જ્યારે તેમણે મને આજ્ઞા આપી ત્યારે હું સાષ્ટાંગ દેડવત પ્રણામ કરીને ત્યાંથી ઉઠયા, અને મારા સ્થાન ઉપર ગયા. આજના આનંદને લીધે મારી ક્ષુધા તથા તૃષા સમૂળગી જતી રહી હતી, તેથી કશું પણ ખાધા પીધા વગર જ, હું આનંદ લહ-રીમાં તરતા કલ્પવૃક્ષની નીચે સૂઇ ગયા.





## પંચમિબિન્દુ જ્ઞાનાનન્દ.

上流災災災災害

परमार्थचमत्कारमन्तस्थात्तभवं विना । अन्यस्यान्यं न जानाति सीधु स्वादुमिवद्विजः ॥ अहो शासमहो शासमहो ग्रुरहो गुरुः । अहो शानमहो शानमहो स्वमंहो स्वम् ॥ रसो वै सः । रसं होवायं उच्ध्वानन्दी भवति ॥

અર્થ—અન્તરમાં અનુભવ હોયા વિના, અન્યના પરમાર્થ ચમતકારને, અન્ય આહ્યા ત શકે; જેમ મધના સ્વાદને દ્વિજ-પ્રાહ્મણ તાલે નહિ. અહા આ શાસ્ત્ર, અહાગુરુ, અહાગુરુ, અહોદ્માન, અહોદ્માન, અહો સુખ, અહો સુખ, એ રસ છે. એ રસને પ્રાપ્ત કરે એ આનંદી થાય છે.

ચૂંચાનુએ કહ્યું, પાછલી રાતના ઉજાગરા હતા તેથી પાંચમે જિલ્લો મને કિંચત પણ બાધ કરવા નહાતા. ઉઠયા ખરા, પરંતુ ક્ષુધાએ તા મને કિંચત પણ બાધ કરવા નહાતા. ઉઠયા એવા જ હું ત્યાંથી સરાવર તરફ ગયા, ને ત્યાં રનાન તથા સંધ્યા તપેણ વગેરે નિત્ય કૃત્ય આટપી લઇને, માંડું થઇ ગયું હતું તેથી, ઉતાવળા ઉતાવળા પાછા આવવા વળ્યા. માર્ગમાં અનેક પ્રકારનાં સાગ્રંધિક પુષ્પા શાભી રહ્યાં હતાં તે જોઈ, મારા મનમાં વિચાર થયા કે, 'આ સુંદર પુષ્પા તા આવતાં જ છે, છતાં અદ્યાપિપર્યંત મેં મારા શુરુદેવની પૂજા કરી નથી, તા લાવની, હું એ પુષ્પાવક તેમનાં ચરણારવિ-દનું આજે અર્ચન કરું.' આવા વિચારથી મેં તુરતનાં ખિલેલાં દિવ્ય પુષ્પા તથા મંજરી સહિત તુલશીપત્રા, વીણી એકઠાં કીધાં. જળ તા, હું રનાન કરીને આવતા હતા તારે જ, ગુરુએ મને પાણી

પીવા માટે આપેલું કમંડળુ શુદ્ધ કરીને તે સરાવરમાંથી ભરી લીધું હતું. પણ ચંદન કયાંથી મળે ? તે ચંદન કાષ્ટ લાવી શિલાપર ઘસીને તયાર કરવું જોઈએ, અને અહીંયાં શિલા નહતી. પછી મેં વિચાર કીધા કે, 'ગુરુ પ્રભુતુલ્ય છે, અને પ્રભુ તા, ભક્તજને પત્ર, પુષ્પ, ફળ વગેરે જો શુદ્ધ ભક્તિથી અર્પણ કર્યાં હાય તા, તેથી પણ સંતુષ્ટ થાય છે. મારી પાસે પત્ર, પુષ્પ અને પાણી તા છે, પણ પૂળ નથી, પણ તે અહીંયાં યુષ્કળ છે, માટે આજે એવડે હું પૂજન કરું તા મારી મમતા પૂર્ણ થાય. આમ વિચારીને હું માર્ગથી જરાક આઉ ફંટાયા અને જમણા હાથ તરફ ગયા. ત્યાં અનેક સુઘટ આમરાઇમાં, આમતરુઓને, પાકી જવા આવેલાં ફળાના ભારથી લચી રહેલાં જોયાં. માેડું થઈ જવાના ડરથી, ખીજી કાેઇ જાતનાં પૂળા વીષ્યા વગર, માત્ર અતિ સુંદર—મધુર સુગંધથી ભરેલાં યાંચ ફળ ત્યાંથી ઉપાડી લઇને હું માર્ગે પુડચો. પછી વાટિકાની અંદર ગયા તા મહાત્મા યાગીશ્વર, ત્યાં જાણે મારા આવવાની વાટ જ જોતા હાયની તેમ માર્ગ ભણી મુખ કરીને મૃગચર્માસનપર વિરાજેલા હતા. હું તેમની સન્મુખ જઇ, પ્રણામ કરીને ઉભાે રહ્યો કે તુરત તેમણે, વગર કહો જાણી લીધું કે, તેમની આજે પૂજા કર-વાના મારા મનારથ છે. તેથી, અમૃતસમાન મધુરવાણી વહે તે બાલ્યા: "તારા મનમાં જે પવિત્ર વિચાર આવ્યા છે તેથી જ તું મારું પૂજન કરી ચૂક્યા છે, પણ તારી જિજ્ઞાસા પૂર્ણ કર." આટલું કહી તુરત તેમણે પાતાના ચરણારવિંદ આગળ ધરચાં એટલે પત્ર-યુટની \* અંદર મેં પાદપ્રક્ષાલન કીધું અને મારા ઉપવસ્રથી હુછી, તેમ-નાપર, મેં આણુલાં મંગળ પુષ્પા ચઢાવ્યાં. પછી બાકી રહેલાં ઉત્તમા-ત્તમ સુવાસિક સુમનાના † હાર કરી, તેમાં થાઉ થાઉ અંતરે વૃંદાનાં ‡ पत्री तथा मांकरी गाडवीने तयार डरेबी पवित्र माणा, तेमन કઠને विषे આરાપણ કરી. પછી શેષ તુલસીદલ તથા યુષ્પા પાતાને હાથે ઊચકી લઇ, પાતાની સુવર્ણરંગ જેવી જટાને વિષે ધારણ કરી भारी सामुं स्भितथी लेध रहाा, ते लेध, तेमनी भारापरनी अध्-હિંદ કૃષા પ્રત્યક્ષ દર્શન દેવા લાગી. પછી મેં પ્રપુદ્ધિત દૃદયે પેલાં

<sup>\*</sup> પાંદરાંના દુના (દરિયા). '

पांच आस्रप्रणे तेमना आगण मूड्यां. ते तेमणे ढाथमां बीधां भरां, पण् ते बेधने ड्यां मूड्यां, तेनी मने भभर पडी निंढ. क्षण् पछी तेमांथी ओड प्रण तेमणे मने प्रसादी तरीडे पाछुं आप्युं. ओम पूज समाप्त थर्ध ओटबे उला थर्धने में तेमनी स्तुति डर्न्वाना विचार डरचोः; पण् प्रेमने बीधे अंतः इरण् भराध आववाथी, वाण् छेड अंध थर्ध गर्ध अने ओड अक्षर पण् माराथी स्पष्ट भांबाई शडाया निंढ त्यारे, में मनमां ज प्रार्थना डरीने वारंवार तेमनी प्रदक्षिणा तथा नमस्डार डरीने, छेवटे तेमना चरणुमां मारं मस्तड सुड्यं. आ समयना प्रेमानंदनुं ढुं वर्णन डरी शडता नथी. पछी तेमणे मने अनेड आशिर्वचना डढी लेसवाने डहुं त्यारे, ढुं प्रेमलितहृहये, तेमना चरणामृतनुं पान डरी, तेमनी सन्सुण लेहा.

પૂર્વ દિવસે થયલા ઉપદેંશપર વિચાર કરવાના મને કંઇ પણ સમય મળ્યા નહતા. પ્રભાતમાં સ્નાન કરતી વખતે એટલું જ મારા મનમાં આવ્યું હતું કે, "ગુરુએ જે કંઇ કહ્યું-જે જે કર્તવ્યા કહ્યાં, નિયમા કહ્યા, જ્ઞાનાપદેશ કીધા, એ સઘળું શાને માટે કહ્યું હુશે ? તેમના ઉપદેરાપરથી તાે એમ લાગતું હતું કે આ સસાર, કે જે કિંચિત સુખ અને અપાર દુ:ખથી ભરેલાે છે, તેમાં વારંવાર ગુંચવાઇ ન જતાં નિરંતર સુખ દુ:ખને સમાન ગણીને આત્માનંદના અનુભવ કરવા એ જ મનુ-બ્યજન્મનું સાર્થક છે. અને એ સુખ તેા એમના કહેવા પ્રમાણે માત્ર પરમાતમા સ્વરૂપમાં જ છેઃ જે પરમાતમા અખંડ, અવિનાશી, નિલ્ય मुक्त अने सत्, ियत् तथा आनंद स्वरूप छे. ओ स्वरूप आत्मानुं पोतानुं क छे, ने ते पोताना स्वरूप ने पाभवामां क आत्मानुं सर्व सुभ समायबुं छे. आवी रीते उत्तम ज्ञानशी काणीने ते परमात्म स्वरूप ने अक अने अविनाशी सर्वोत्तम सुभ छे. गुरु वय-નનું આવું ઉપદેશ રહસ્ય વિચારીને, એ પરમાનંદ અને તેનાથી થતા આનંદનું સ્વરુત્પ કેવું હશે ? આવી શંકા મારા મનમાં સહજ જ સ્કૂરી હતી. પછી જ્યારે હું હાથ જોડી એકાગ્રચિત્ત થઇને તેમની આગળ બેઠા, ત્યારે તેમણે પાતાનું અમૃતતુલ્ય મધુર ભાષણ ચાલુ ક્રીધું, જેનું તાત્પર્ય મારી શંકાના ખરેખરા સમાધાન રુપે જ હતું.-

🧐 મુનિ: બાલ્યા, "તું મારા ઉપદેશનું ચાગ્ય: પાત્ર છે. તારા મનમાં અંતર્યામીપણે આજે જ્ઞાનાનંદ જાણવાની જિજ્ઞાસા થઇ છે, તે પૂર્ણ અધિકારીનું લક્ષણ છે. જન્માન્તરમાં જે પાપ કર્મો કર્યા હાય છે, તે ખીજા જન્મમાં પ્રત્યક્ષ જણાતાં નથી, પણ અશુલ વાસના દ્વારા તેનું અનુમાન થાય છે, અને તેથી નિષિદ્ધ કર્મની ઇચ્છા થાય છે તે અશુલ વાસના છે. તેના વિનાશ માટે, સ્વસ્વ-સ્ત્પાનુંસંધાન, ઇશ્વરનામાસ્ચારણ, નિષ્કામ કર્મપર પ્રીતિ, ને જન-हया मुख्य छे. सेथी पापरूप मण सते विक्षेपरूप मण, संनीनी નાશ થાય છે. ચિત્તની ચંચળતાનું નામ વિક્ષેય છે. એ ચિત્તના नाशना भे इस छे, ज्ञान अने थांग थांग એટલે वृत्तिना निरोध अने ज्ञान એટલે सम्यक् दर्शन. तत्त्वज्ञानमां अथवा स्वस्वस्त्प વિષે જેનું ચિત્ત સ્થિર થતું નથી, પણ અન્ય વિષયમાં ભ્રમણ કરે છે તે વિક્ષેપ દેષયુક્ત છેઃ નિર્ગુણ કે સગુણ ચિંતનથી ચિત્તની એકા-ગ્રતા થાય છે, અને તેથી વિક્ષેપ–દેષ નાશ પામે છે. એ દેષ નાશ થયા પછી છવા જાણે છે કે પ્રદાસ્ત્ય આત્માને હું જાણતા નથી, તે અજ્ઞાનના નાશ તત્વજ્ઞાનથી થાય છે. પ્રથમના ખંને દાષ તારામાંથી લેય પામ્યા છે અને અજ્ઞાન રહ્યું હતું તે લય પામતું જાય છે. હવે તને નવી નવી જિજ્ઞાસા થાય છે, 'તેમાં આ 'નવી' किश्वासा स्कुरायमान थवांना क्षारणुमां ते पातानी भेणे तारु समान धान डीधुं, ते पण यथार्थ क छे. वारंवार कन्म भरणुनी आवृत्ति थर्धने संसारमां के निरंतर हु: भ थाय छे, तेने। अंत आख़ी, नित्य અને સત્ય જાણી, અપાર સુખમાં રહેલું એને માટે જ સર્વ કર્ત-વ્યા છે. જવિતના-જન્મના એ જ ખરા હેતુ છે. જ્ઞાનાનંદ-જ્ઞાનથી થતું સુખ કેટલું છે, તથા કેલું છે, એ કાઇથી વર્ણવી શકાય તેમ નથી. તે અકથ્ય (કથી ન શકાય તેવું,) અવર્ણ્ય (વર્જીન પણ કરી શકાય નહિ તેવું,) અપાર (પાર વગરનું) અને અતકર્ય (તર્કમાં પણ–કલ્પનામાં પણ ન આવી શકે એવું) છે. એ અનુપમ છે એટલે કશાની ઉપમા પણ તેને આપી શકાય અથવા કાઈ વસ્તુની જો કે સરખાવીને તેની તુલના કરી શકાય !એમ પણ નથી. સંસા-રનાં દશ્ય સુખા સમગ્ર એકઠાં કરીએ તાે તે એક બિંદુ સમાન

છે, અનેઃ જ્ઞાનાનંદા તોઃ સાગર∵સમાન છે. શિવ, શેષ્ઃ-અને પ્રદ્વાદેવ આદિ પણ તેના પારા પામી શકે એમ નથી. વેઠ કે જે સ્વતઃ શ્રીમુખશી\* પ્રગટ થયેલા છે તેણે પણ તેને પરમાનંદા અથવાં અનંતાનંદ (જેના અંત નહિ તેવા આનંદ) કહીને જ વર્ણબ્યા છે. એ સચ્ચિદાનંદ-સાનાનંદ-પ્રદ્માનંદ-પરમાનંદને જાણવામાં વાણી કે ચક્ષુ પ્રવેશ કરી શકતાં નથી, પ્રાણુ કે ઇન્દ્રિયા પ્રવેશ કરી શકતાં નથી. જેમ અસિની જવાળા અસિમાં પ્રવેશ કરતી નથી તેમ વેદ પંચુ તેમાં પ્રવેશ કરી શકતા નથી. તે અનાદિ, અનંત, શેષ, વિજ્ઞા-નમય, મનામય, પ્રાણુમય, ચક્ષુષ્મય, શ્રોત્રમય, પૃથ્વીમય, જલમય, વાયુમય, આકાશમય, રજોમય છે; જે વળી કામમય છતે અકામમય છે, કોંધમય છતે અકોંધમય છે, ધર્મમય છતે અધર્મમય છે, તે. સર્વમય છે. તે 'આ' રુપ છે, તે 'તે' રુપ છે, તે છતાં તે એ નથી, એ નથી. જેનાથી ભૂત માત્ર જન્મે છે, જન્મ્યા પછી છે છે, જેમાં પ્રવેશ પામી વિલીન થાય છે, તે જ એ છે. જેના લાલથી અન્ય લાભ નથી, જેને જાણ્યા પછી ખીજું જાણવાનું નથી, જેના हरीन पछी अन्य हरीन नथी, जेना आनंहथी अन्य आनंह नथी, हरे. આનંદમાં વિલીન થયા ,પછી ખીજા આનંદની કામના પણ , થવાને સ્થાન નથી, એવા પ્રદ્માનંદ-જ્ઞાનાનંદ-પરમાનંદ છે. તને શંકા થશે. કે, જ્યારે એ આનંદ એવા છે, કે જેને ફાઇ કથી શક્યું નથી ત્યારે શું તેના લાકતા કાઇ આજ દિન સુધી થયાજ નહિ હાય? તેમ नथी. शे स्वतः आनंदभूति छे अने निकरूपे तेने। बीडता छे અર્થાત્ આનંદ એ પરમાત્મ સ્વસ્ત્પ જ છે અને ઘણા મહંત પુરુષા: જેઓ, ત્રાની અને મુક્ત છે, તેમને એ આનંદ છે, (મુક્ત થયા शेटबे ते आनंद-परमात्म-प्रदा स्वरूपने यामे छे) येषा तेथे। પાતાને મુખે તેનું વર્ણન કરી શકતા નથી, માત્ર અનુભવ કરીને પાતે પાતાની મેળ જ જાણે છે, એવા તે અનિવંચનીય છે.

આટલું તેમનું ભાષણું સાંભળતાં તેા મને પહું જ ઉત્કંઠા થઇ આવી. 'એહા! જેને જાણ્યા પછી વર્ણી શકાય નહિ, જેને જાણ્યા પછી શેષ કંઇ રહેતું નથી એ આનંદ તે કેવા હશે!" આ મારી

<sup>ઃ &</sup>quot; શ્રા હરિ-પરમાત્માના મુખયી. ' † પરમ-સર્વેલ્ફિર્ધ આનંદ

સ્થિતિ જોઇ ગુરુજીએ મને કહ્યું, "તારી જિજ્ઞાસા મેં જાણી છે, પરંતુ તે અનુભવ્યા વગર જાણવામાં આવતું નથી. હમણાં તા તું આ વાર્ટિકાની પાછળ એક સરાવર છે, તેમાંથી મારું કમંડેલું ભરી લાવ. તે પછી આપણે એ સંબંધે કથાલાપ ચલાવશું" તેમની આજ્ઞા થતાં જ હું ત્યાંથી કમંડલુ લઇને ઉઠયા, અને વાર્ટિકામાંનાં સુંદર વૃક્ષાની છાયા નીચે થઇને આગળ ચાલ્યા. હું પ્રતિદિન ઉપદેશ સાંભળીને, દિવસના પાછલા ભાગમાં જયારે ક્રેંગ નિકળતા, ત્યારે नित्य આખી વાટિકા तथा तेनी દશેદિશા પૂરી વળતા હતા; પરંતુ ગુરુએ કહેલું સરાવર મેં કદી ત્યાં જોયું નહાતું. તેથી, મેં વિચાર કીધા કે, 'આટલામાં તાે ક્યાંય સરાવર છે નહિ, પણ ગુરુની આજ્ઞા થઇ માટે એણીગમ જઇ જોઇશ. એમ વિચાર કરતા હું થાઉક દ્વર ગયા નહિ, એટલામાં તાે કાેઇ દિવસ મેં ત્યાં નહિ દીઠેલું એલું અતિ સુશાભિત, સુંદર વૃદ્ધાની ઘટાથી છવાઇ રહેલું જળાશય, મારી દિષ્ટિએ પડ્યું. તેના કિનારાપર જઇને હું ઉભા રહ્યો, તા તેના પ્ર-વાલ, મુકતાફળ ઇત્યાદિથી ખાંધેલાં સુંદર તટા, તેમાં છલાછલ ભરેલું અમૃત સમાન નિર્મળ જળ, મધ્યાદ્ધ થવા આવેલા હાવાથી સર્વત્ર તેમાં ખીલી નિકળેલાં નીલ, પીત, શ્વેત તથા રક્ત વગેરે રંગનાં કમળા, તેપર ગુંજારવ કરી રહેલા ષડ્પદા, \* તથા તીરપર કલ્લાેલ કરી રહેલાં હંસ, સારસ, ખક ઈત્યાદિ પક્ષીચોા વગેરેની લીલાનું અવલાકન કરતાં, મારા મનને ખહુ જ આનંદ થયા. ગુફાની ખહાર સ્નાન કરવા હું નિત્ય જતા, તે સરાવર જો કે અતિ રમ્ય અને વિશાળ હતું. પણ આની શાભા આગળ તાે હદ જ આવી રહી હતી. કિનારાથી હેઠા ઉતરી જળ ભરવા માટે હું અંદર ગયા ત્યારે તે જળની સુંદર નિર્મળતા જોઇ મને તેનું આચમન કરવાનું મન થયું. કમંડલ તટપર મૂકી, પ્રથમ હસ્તપાદાદિ પ્રક્ષાલિત કર્યાં, ને અંજલીમાં જળ લઇ એક, છે, અને ત્રણ આચમન કર્ણા એટલામાં તા મારી તથા મારા દેહની સ્થિતિ વિલક્ષણ થઇ ગઇ. તુરત મને તા મારા તવા નાત હહા હું હું; ના ના, હું તો ક્ષત્રિયપુત્ર યગ્નલ, શંકા થઇ કે, 'રે હું તો ણાદ્માણુ છું; ના ના, હું તો ક્ષત્રિયપુત્ર યગ્નલ, છું; ના ના, હું લુલું છું. મારા યગ્ન હુજી અધૂરા છે. ણાદ્માણા મારી

<sup>≐</sup> બનરા. - ∱ ધાયા.

વાટ જોઇ રહ્યા છે, અને મારી સ્ત્રી સંકલ્પ કરવા માટે જળની ઝારી ભરી યત્તવેદી આગળ કયારની ઉભી રહી છે, એ શું હું ભૂલી જાઉં કે? ચાલ હું ઉતાવળથી યત્ત્રશાળામાં જાઉં, ને યત્તની સમાસિના સંકલ્પ કરી, પૂર્ણાહુતિ કરું,' આવી રીતે વિચાર વમળમાં ગુંચવાતો હતા એવામાં તે સરાવરની સામેની દિશામાંથી, મધુર આલાપ हता अवामा त सरावरणा सामणा हिसामाया, मधुर नाला न मारे डाने पड़िया. हुं विस्मय थर्छने ते तरह लेवा क्षाण्ये। तेवामां, मने पुनः थीले शण्ड संस्माण्ये।; ने ते लाखे भारे धणा हिवस सूधीना परिचयना शण्ड हाय तेम क्षाण्युं. में तेने पूरेपूरा पारणवा यत्न डरचो, पणु तेमां इक्षीसूत थया निह. हुं डंछ पारणी शड़िया निह, पछी डमंडणु स्वरीने में ते सांसणवा માટે, સામેના તટ તરપ્ર જવા માંડયું. ઉતાવળથી હું ત્યાં જઇ પહેાંચ્યા, આસપાસ જોવા માંડયું તા પાસેની લતાઓમાંથી, મારા ભયને લીધે વા યદચ્છાથી સંતાતી એક સ્ત્રી દૃષ્ટિગાચર થઇ. હું તને શું કહું ? અદ્યાપિપર્યંત મેં એકાંતમાં કાઇ પણ સ્ત્રી સાથે પ્રસંગ પાડ્યા નહાતા, પરંતુ મારી પૂર્ણ યુવાવસ્થા હતી, ને ચાહા દિવસથી તા અનેક પાૈબ્ટિક પદાર્થોથી મારું પાષણ થતું હતું, તેથી એ લતાઓમાં સંતાતી-ભરાતી-છૂપાતી તે સીને જેઇ, મારા અંગની વિચિત્ર અવસ્થા થઇ ગઈ. પણુ મારા મનને જેમ તેમ મારી, હું ત્યાંથી પાછા વળવાના વિચાર કરતા હતા એવામાં, તે સ્ત્રીએ એક वृक्षनी भाशे रही, भारी तरप्र दृष्टि हेंडी अने हुं तेना भुभयं-द्रनं अवसे। इन अर्था. विशास! तेना स्वरूपनं हुं तारी आगण शुं वर्णन इनं? टुंडामां એटલુं જ इहुं छुं है, त्रैसे। इयमां पण् विधाताओ तेना केवी है। इसी निर्माण इरी क नहि है। य तेने केतां भारी धीरक रही नहि. तेनुं सुंहर भुभ काणे भारा-અંગનું આકર્ષણ કરતું હાયની તેમ હું, તેનું મુખ ફરીથી અવલા-કન કરવાની આશાએ,તેની પછવાઉ તણાયા વળી એકવાર તેણે પાછું વળીને જોયું. ને મને વાંસે જતાં જોઈ તે ચપળ પગલે આગળ ચાલી. આ વખત તેનું સંપૂર્ણ શરીર મારા જોવામાં આવ્યું. તેણું ઝરમરીયા સાળુ પહેર્યો હતા, તેથી તેના સર્વ અવયવા નજરે પડતા હતા. શરીરપર ધારણ કરેલા અલંકારા દિવ્ય હતા,

ने शासती वेणा तेणीनां पगमांनां हि०य नूपुरने। अणुअणाट थते। अवाक, मारा हृहयने तीक्षणु आणुनी पेठे वीधता हता. ते मारी आगण शासवा सागी ते वभते तेना अगमांथी निक्ठणते। सुगंध, करतूरी करतां पणु विशेष सुगंधीवाणा साग्या, એटसे मने निश्चय थये। के, अरेभर ओ डांध अपसरा हरो. तेनुं वय पंहर के साण वर्षनुं क हतुं. विशास, तुं विशास कर के ओक ता ओकांत अरुष्य, तेमां वणी नंहनना वनना करतां पणु अधिक शासावाणुं उपवन अने तेमां आवी अनुपम तरुष्यानुं हर्शन, ओ डाने माह न पमाडे ?

તે સ્ત્રી આગળ ચાલવા માંડી એટલે હું તેની પાછળ ચાલવા માંડયા. જેમ જેમ હું તેની પાછળ ચાલતા ગયા, તેમ તેમ મારી દુષ્ટિ તેના શરીરપર સ્થિર થતી ગઇ. એ ક્ષણે હું બીજી સર્વ વાતાને વીસરી ગયા; માત્ર તેના દર્શનમાં જ લીન બની ગયા, તેના વગર ખીજું કશું મારી દૃષ્ટિએ દેખાતું નહાતું. પછી હું અધીરા થઇ, ખાવરાની પેઠે દાેડયા, ને એાચિંતી જ પછવાડેથી તેને મેં પકડી. એના સ્પર્શ થતાં જ મને વધારે સ્મૃતિ આવી, ને માયાપાશમાં જ મેં જાણુ તેને એાળખી હાય તેમ હું બાલી ઉઠયા, "પ્રિયે! તું કેમ આ અરહ્યમાં એકલી ?" ત્યારે તે રમણી ચમકી ઉઠી, કારે ખશી ગઇ અને મારા મુખ સામું જોઇ, મને ઓળખ્યા હાય તેવી મુદ્રા કરી બાલી, "પ્રાથુનાથ! તમે જ! શું દેવતા ઓનું વચન આજે સત્ય થયું!" આટલું બાલ્યા પછી તે મારે કંઠે વળગી પડી, ત્યારે તેના કમળ સમાન બંને વિશાળ નેત્રામાંથી ચાધારાં આંસ વેહેવા લાગ્યાં, અને મારી પણ એવી જ દશા થઇ પડી. કશું પણ બાલ્યા કે ચાલ્યા વગર અમે એક બીજાને વળગી પડ્યાં. અમે ખન્ને ઘણીકવાર સુધી એમનાં એમ જ ઉભાં રહ્યાં. પછી તેણી જરાક સાવધ થઇ; અને પાતાના કામળ હસ્ત મારા મુખપર ફેરવી તથા પાતાના વસવડે મારાં આંસૂ લૂછી નાંખી, મારાં મસ્તકને પાતાના હૃદય સાથે ખૂબ દખાવ્યું; અને પછી બાલી કે, "પ્રિય, તમે કુશળ તા છા ? સાળ વર્ષના વિચાગ સાળ યુગ જેટલા મને થઇ પડયા છે. પણ આહાહા! અત્યારે તે સર્વ દુઃખના

અંત આવ્યા છે. આપ જેવા યજ્ઞની કીક્ષા લીધેલા, દીક્ષિત ખ્રાદ્ધ-ણુના ઘાત કરનારા તે કુષ્ટ રાક્ષસના, દાર નરકમાંથી યમરાજ કદી પણ ઉદ્ધાર નહિ કરે."

· આ સમયે મને મારા પૂર્વ જન્મની ખરેખરી સ્મૃતિ થઇ આવી અને મેં જાલ્યું કે, પેલા સરાવરનું જળ પીવાથી, મને જે કિંચિત લાસ થયા હતા, તે મારા પૂર્વે જન્મના જ લાસ હતા. તે પછી તે સુંદરી ખાલી, "પ્રાણનાથ, આપને તો આટલા સમયની અંદર આ વિરહિણી દાસીનું કદી સ્મરણ નહિ થયું હાય; 'પંણ મારી તો એક ક્ષણ આપના સ્મરણ વગર ગઇ નથી. પ્રિય, આપણા યજ્ઞ નિર્વિદ્ય સમાપ્ત થયા હાતાતા મારે આટલાં વર્ષ આપના વિયાગ ભાગવવા પડત નહિ. યજ્ઞ પૂર્ણાંહુતિ સમયે મને યજ્ઞશાળામાં મૂકી, ગંગાપર આપ મધ્યાહ્ન સંધ્યા કરવા ગયા ને ત્યાં આપના વૈરી રાક્ષસે આપને જળમાં ખૂડાડી આપના ઘાત કર્યાં, એ વાત આપના સ્મરાણમાં છે ?" એ સાંભળીને મેં કહ્યું, "હા પ્રિયા, પણ માત્ર ત્યાં સુધી જ; પણ તે પછી શું થયું અને તેં શું કીધું ?" તે બાલી, "પ્રભુ, તમારી વાટ બેઇ યજ્ઞશાળામાં ઋત્વિએની આગળ જળપાત્ર લઇને હું ઘણીવાર સુધી ઉભી જ રહી, પણ જ્યારે આપ પદ્માર્યા નહિ, ત્યારે યજ્ઞરક્ષકા ગંગાપર આપને બાલાવવા ગયા. તેઓ તટપર સઘળે જોઇ વળ્યા, પણ આપ ક્યાંહી દેખાયા નહિ. જેવા તેઓ પાછા આવતા હતા, તેવામાં ગંગાના જળપર એક શખ तरी आवें खें लेंगुं; अने पासे किंने लेतां ते आप."-आटखं એાલતાં તે પ્રિયંવદા પુનઃ ચાધારે આંસૂએ કરુણાળ સ્વરે વિલાપ કરવા લાગી. તેના કંઠ છેક રુંધાઈ ગયા. જ્યારે મેં હૃદય સાથે ચાંપી તેનું ખહુ ખહુ આવાસન કીધું, ત્યારે તે ખાલી, "નેત્રમણિ! તે પછી તે શખને કિનારે કહાડી, એક જણ ત્યાં ઉલા રહ્યા ને એકે યજ્ઞશાળામાં આવી આ વર્તમાન નિવેદન કીધા. તે સાંભળતાં જ હું મૂર્ણ ખાઇ ચત્તીપાટ પડી; ને તે પછી જેમ તેમ કરી ઋત્વિ लेंगे यज्ञ पूरा डीहा हरी, पणु तेनी मने भणर नथी. आपना એકાએક મરણ પામવાથી આણું ઋષિમંડળ ત્રાસ પામી ગયું. ઘણી-કવારે જ્યારે મને સાવધ કરી ત્યારે તા પછી મારા રુદન અને

આકંદનું પૂછતાજ નહિ. તુરત હું ગંગાના તટપર આવી; તાખડ-તાેળ ચંદનેકાષ્ટની ચિતા ખડકાવી, અને આપના શરીર સાથે ચિતામાં એઠી અને પ્રાહ્મણ મંડળને કહ્યું કે, 'ઋષિવરા, પ્રહ્મતત્ત્વની પ્રાપ્તિ માટે મારા પતિએ પ્રારંભેલા યજ્ઞ, જો કે યથાવિધિએ સમાપ્ત થયા નથી, ને મારા પતિ વિના, તમે જ તેની પૂર્ણાહુતિ કીધી છે તા લક્ષે; જેવી ઇશ્વરેચ્છા. પરંતુ તે યત્રનું સર્વ ફળ-શ્રેય, તમે સર્વ મળી આ ટાણે મારા હાથમાં અર્પણ કરા, અને તમારી યજ્ઞ દક્ષિણામાં મારા આશ્રમ વિષેની, અનેક રાજાઓ પાસેથી મારા પતિએ વર્તાર્થે એક્કી કરેલી દ્રવ્યાદિ સર્વ સમૃદ્ધિ વેહેંચી લ્યા." તુરત ઋષિઓએ 'યત્તશ્રેય' તમારા નામથી મારા હાથમાં આપ્યું અને યરૂમાં વધેલાં સમિધા ચિતામાં હામી, યરૂના જ હુતાશનથી ચિતા સળગાવી. જેતજેતામાં મારું અને આપતું શરીર દેગ્ધ થયું, કે તુરત આકાશમાંથી એક વિમાન ઉતરી આવ્યું, જેમાં છેસવાને તેમાંના પાર્ધદાએ મને વિનતિ કરી; પણ હું એકલી તેમાં કેમ એસું ? જયારે મેં આપને તેમાં જોયા નહિ, ત્યારે મેં એસવા ના યાડી. મારી મનાવૃત્તિ જાણી, તે વિમાનસ્થ દેવાએ મને જણાવ્યું કે, "દેવિ, તમારા પતિની સદ્દગતિ છે, પરંતુ તેની વાસના પ્રદ્યા-જ્ઞાન પ્રાપ્તિમાં રહી ગઇ છે તેથી, તેને ભૂલાકમાં અવતાર ધરવા પડશે, અને તે ઇચ્છિત વસ્તુની પ્રાપ્તિ થયા પછી, તમને આવી મળશે. હમણાં કાઇ ઉપાયે તેનું તમે દર્શન પામશા નહિ." પાર્ષ-દોનું એવું ખાલવું સાંભળી, વ્યથચિત્તે હું વિમાનમાં ખેઠી. પછી, અંતરિક્ષ માર્ગ થઇને અનેક સ્થળાને ઓળંગતું તે વિમાન, આ સ્વર્ગ સમાણી સુંદર વાટિકામાં આવીને ઉતર્યું. અહીં પાસે જ વ્યાવેલા એક સુંદર અને વિચિત્ર લવનમાં મને રાખી છે, મારી સેવામાં પ્રદ્ભાલાકની શ્રદ્ધા અને શાન્તિ નામની બે દાસીઓ સાંપી છે, ને તે સાંપતા દેવાએ કહ્યું હતું કે, 'તમારા પતિ તમને મનુ વ્ય વેશે સાળ વર્ષ પછી અહિંયાં જ મળશે-ત્યાંસૂધી તમારે ધીરજ ધરીને રહેવું.' આટલું કહીને વિમાન અંતરિક્ષમાં ચાલ્યું ગયું. " સ્વામીનાથ, અહીં કદી પણ મનુષ્યનું દર્શન થતું નથી, પણ યક્ષ, ગંધર્વ, દેવતાઓ વગેરે ક્વેચિત્ અંતરિક્ષમાં થઇ જતા

જોવામાં આવે છે. સમયે સમયે અપ્સરાએા આવી મને મળી જાય છે; અને આપના વિયાગથી મને થતી વ્યથા માટે શાંતિ તથા ધીરજ આપે છે. પણ નાય, હવે આપે અહીં શાને માટે ઉભા રહેલું જોઇએ ? કૃપા કરી મારી સાથે ચાલા, ને મારી સેવાને અંગીકાર કરીને, મને કૃતાર્થ કરો." એટલું કહી તુરત મારે ખલે હાથ નાંખી તે મને લેઇને આગળ ચાલી. થાઉક દ્વર ગયાં તા વૃક્ષની સઘન ઘટામાં હંકાયલું ઇંદ્રસદન જેવું એક લુવન મારી નજરે પડ્યું. "તેની તરફ આંગળી કરીને તે સ્ત્રી ખાલી કે, સ્વા-મીનાથ, દેવતાઓએ મને વસવા આપેલું મન્દિર આ જ છે!" અમા અંદર ગયાં તા, હે વિશાલ, એ મૃશ્વિમય મંદિરની શાલા જોઇને મને જે અત્યંત સાનંદાશ્ચર્ય થયું તેનું યથાર્થ વર્ણન થઇ શકે તેમ નથી. આ ભરતખંડમાંનાં ઉત્તમાત્તમ રાજગૃહાની સમગ્ર શાભા એ વનભવનના ખહારના એાટલાએાની તુલનાએ પણ આવી શકે નહિ. અસ્તુ ! અમા અંદર ગયાં. ત્યાં એ દેવાંગનાઓ ઉલી હતી. તેણે શ્રેષ્ઠ રત્નજડિત ચવરંગલાવી મૂકયા, તેનાપર હું ળેઠા, પછી भारी खीं मे ते डिन्नरी माना डरी है, "सि भेथा, भार भारा પૂર્ણ ભાગ્યાદય થયા છે. આ મારા પ્રાણના પતિએ યદચ્છાથી અત્રે પંધારી, લાંબા સમયની વિચાગી આ કિંકરીને કૃતાર્થ કીધી છે. તમે તેમને માટે સ્નાન, ભાજન તથા શયનાદિની સર્વ સામગ્રી તૈયાર કરા."

આ જોઇ મારા આનંદના તો કંઇ પાર જ રહ્યો નહિ. એ આનંદ છું શું કાઇ પણ રીતે વર્ણવી શકું તેમ નથી, એ આનંદ જરવવાને હું સમર્થ જ ન હતો; અર્થાત્ તે સમયના અદ્દલુત સખથી મારી મતિ સ્થિર રહિ નહિ, અને તેને ભાગવવાનું મને સાન પણ રહ્યું નહિ, તા પછી તેનું વર્ણન હું કેઇ વાણીથી કરું? ચાહીકવારમાં દાસીઓએ સઘળું સાહિત્ય તયાર કીધું અને મને રનાન કરવા ઉઠાડયા, ને એક અમૂલ્ય રતનજિકત ખાજઠ પર ખેસાડી મારી સ્ત્રીએ, સ્વહસ્તે, મને અનેક પ્રકારના દિવ્ય સૌગંધિક પદાર્થો ચાળીને, રનાન કરાવ્યું. પછી સુંદર પિતાંબર પહેરી હું ભાજનગૃહમાં ગયા. ત્યાં અનેક પ્રકારનાં દિવ્ય પકવાનો, જેનાં નામ હું જાણતા નથી, ને જે તે સ્થળ વિના અન્ય

સ્થળે મારા જોવામાં પણ આવ્યાં નથી, તેવાં પકવાનો, રત્નાને લીધે પ્રકાશ મારતા સુંદર સુવર્ણના થાળામાં પીરસી, મારા આગળ મુક્યાં. હું ચવરંગપર ખેસી ભાજન કરતા હતા. મારી સ્ત્રી મારી પાસે ઉભી રહી મને પંખા કરવા લાગી. પણ ત્યારે મહેં ઘણા આગઢ કરી તેને મારી સાથે ખેસાડી, અને આનંદમાં મગ્ન થતાં અમે ચાડીકવારે જમી ઉઠયાં. એ પકવાન્નાના સ્વાદ તા હું જમ્યા તે વેળા મારી રસના જાણતી હતી, તેનું હમણાં હું ચથાર્થ વર્ણન કરી શકું તેમ નથી. ત્યાં જે જે ઉપચારા હતા, તે સઘળા દિવ્ય જ હતા. મુખવાસાદિ સ્વીકારી મહેં વસ પહેર્યાં, કે તુરત, મારી અત્યંત પ્રેમાતુર અને પરલાકમાં પણ સ્વપતિની જ સાથે રહેવાની ઇચ્છાવાળી પતિવતા પત્ની, મને શયનગૃહમાં તેડી ગઈ. આ શયન-ગૃહ પરમ સુખનું ધામ જ હતું. હંસનાં પીછાંની ગાદીઓથી ખિછા-वेली रत शिष्यापर भने भेसाडी, ते भारुं पाहसेवन करवा લાગી. આ વેળાએ પૂર્વની વાત સાંભરી આવવાથી ઓચિંતી તે મને વળગી પડી ને રડતાં રડતાં તે બાલી; " સ્વામીનાથ, પરમ-કૃપાળુ પરમાત્માએ મને આપનાં દર્શન કરવાને આજે ભાગ્યશાળી કીંધી છે, તેથી હું કૃતકૃત્ય અને અહાભાગ્ય છું. હવે મને આપના એક પળ પણ વિચાગ મા થાએા, એવું શ્રીહરિ પાસે જાયું છું. એક ते। अरुष्य, तेभां એકांत स्थण, तेभां अत्यंत सुंहर-क्षाव-વ્યરસની ચંદ્રિકારુપ સ્ત્રીના મેળાપ, તેમાં વળી પાતાની જ સ્ત્રી અને તે વળી ઘણા કાળની વિયાગિની તથા પ્રેમીલી. તેમાં વળી અતિ દિગ્ય વૈભવવાળું ધામ, એ સઘળું સુખ મનુષ્યના અંતરને ખહાર ઉછાળી રેલમરેલા કરે એવું નથી? મહેં પછી અપાર આનંદ અને પ્રેમના લરપૂર સાગરમાં ઝીલતાં, તેના અનુપમ અને કામળ અંગાને ખૂબ જેરથી આલિંગન દીધું અને પછી અમે અંને જણાં પરસ્પરમાં વિલીન થતાં, શય્યાપર માહિત થઈ પડ્યાં! ઘણીક વાર સૂધી એમાંથી એકેમાં કશી સાન કે શુદ્ધિ રહી નહિ. તે પછી મારી સ્ત્રીએ, પૂર્વે આગ્રા કરી હશે તેથી પેલી બે કિન્ન-રીઓએ, અમારી શયા સામે આવી મનમાહક મધુર સ્વરથી વીણા આદિ વાજીત્રાના નાદ સાથે ગાયન કરવા માંડ્યું. અમે સાવધ

થયાં અને એક બીજા સાથે લપટાઇને તે ગાન શ્રવણ કરવા બેઠાં. તે સમયે મને મારા દેહનું પણ કિંચિત ભાન રહ્યું નહિ, તેમ હું કયાં છું, અને કયાંથી આવ્યા છું, એ સૌ વાત તે વેળા વિસરી ગયા. વીણાના નાદ સાથે ગાતી કિન્નરીના ગાયનથી અને તાલ મૃદંગપર પડતી થાપથી, હું ચમકી ઉઠતા, ને મારી સ્ત્રીના શરી-રને ખાઝી પડી, તેના અત્યંત સકામળ તથા ગુલાખી રંગના ગાલ-પર ઉપરા ઉપરી ચુંખન કરતા હતા. તેનું અમૃતથી ભરપૂર અધરા-ષ્ઠપાન, સ્વર્ગની સુધા કરતાં પણ અતિ મિષ્ટ લાગતું હતું. હવે આ સમયે તેનામાં ને મારામાં મને કરોાં લેદ માલમ પડતા નહાતા. અમે અદ્ભૈત જ હતાં. તે મને પાતાના આત્મા જાણતી હતી, ને હું તેને મારા આત્મા સમ જાણતા હતા. અમારા અંનેના આત્માનું શું, પણ દેહનુંએ એકય થઇ ગયું હતું, જેથી અમે જે પરસ્પર લપટાઈ એઠાં હતાં તેમાંથી એકને જરા પણ ખસવાનું મન થતું નહાતું. આવી ને આવી સ્થિતિમાં રાત પડી ગઇ. કિન્નરીઓએ મીઠા રાગ ગાવા માંડચો, ભવનમાંનાં રત્ના, તેજસ્વી દીપકાની પેઠે પ્રકાશી રહ્યાં, ને મારી સ્ત્રીનાં દિવ્ય આભરણાની જયાતિ તથા રત્નાની જયાતિ, એકરુપ થઇ ગઇ. છતાં અમારી પ્રેમગ્રંથી છૂટે તાે શું, પણ કિંચિત્ નરમે પડી નહિ. એમનાં એમ અમા તે મૃદુ શય્યા-પર હળી પડ્યાં. હૃદય સાથે દૃદય, મુખ સાથે મુખ તથા અંગ સાથે અંગ લગાડી સૂઇ ગયાં એટલે અમને બંનેને સાથે જ સુખદ निद्रा आवी गध!

પણ ઇશ્વરી માયા અપરંપાર છે. પ્રાતઃકાળે ઉઠીને જેલા છું તો, હું મારા નિત્યના સ્થાને, હિમગિરિપરના કલ્પતરુ નીચે જ પહેલા હતા. "પ્યારી! પ્યારી! પ્રાણુ વહાલી! પ્રિયા તું કયાં ગઈ? તારા સુંદર દિલ્ય અવાસ ક્યાં ગયા ? તારું શરદસરાજ સમાન સકામળ સુંદર વદન કયાં છે? અહા! આ શું વિલક્ષણ ખનાવ? અરે હું કયાં છું? રે! મારી પ્રિયપત્ની મને એકલા સુકીને કયાં જતી રહી? અહા! હું ક્યાં આવી પડ્યા છું? આ તો મારું નિત્યનું કલ્પવૃક્ષ છે! ત્યારે શું મને સ્વસ થયું હશે! અત્ર તા, મેં જે જોયું તેમાંનું કંઈ જ નથી. મારા અનહદ આનંદ ક્યાં

324

ગયા ?" આવા ઉદ્દગારા કાઢતા ને અદ્દભુતાશ્ચર્યાનંદમાં પડેલાની પેઠે, ચારે તરફ ગભરાયલી આંખે નજર કરતા હતા એટલામાં, મારા ગુરુનું જળથી ભરેલું, પેલું કમંડળ, મારી જોડે પડેલું મેહેં જોયું. તેના દર્શનથી મને નિશ્વય થયા કે, એ મને સ્વપ્ન નહાતું. આવુ. તેના દરાવવા નન ાવવવ થયા કે, એ નન સ્વપ્ત નહાતું. આ કમંડળ લઇ હું જળ ભરવા ગયા હતા, ને ત્યાં મારી પ્રિયા મને મળી હતી, અને તે સંગે, આનંદ રંગે રમ્યા હતા. ત્યારે આ શું થયું ? હું અહિયાં ક્યાંથી ? મને અહીં કાેે લાવ્યું હશે ? મારી પ્રિયાના નિવાસ કંઇ દૂર નથી; ત્યારે હું ત્યાં જઇ તેને મળું, આવા વિચાર કરી, તુરત હું ત્યાંથી ઉઠીને તે સરાવરને માર્ગે ચાલ્યા. થાદેક સૂધી તા મને પૂર્વ દિવસે જોયા હતા તેવા જ માર્ગ સારવા. વાડક સૂવા (તા મને પૂર્વ દિવસ હાવા હતા તેવા પ્ર માં તે લાસ્યા, પણ પછી તા પૂર્વે દેખાયલા માર્ગે નહિ, તે સરાવર નહિ ને તેની પાસેની વૃક્ષલતાઓ પણ દૃષ્ટિયે પડી નહિ. હું લટકી લટકીને થાક્યા, પણ મને તે સરાવરના કે તે વિચિત્ર લવનના પત્તા લાગ્યા નહિ. પર્યટન કરતાં આખરે હું થાક્યા ને નિરાશ અઇ, શિથિલ ગાત્રે, પાછા મારા કલ્પતરુ આગળ આગ્યા, ને શાકમાં ને વ્યાગતામાં લીન થઇ જવાથી, કેટલીકવાર સુધી ત્યાં જ પડી રહ્યાે. દિવસ ઘણા ચઢેલા હાવાથી, ગુરુના ભયને લીધે ઉઠયા અને નિયમ પ્રમાણે ગુરા ખહારના સરાવરમાં સ્નાન કીધું, ને ભરેલું કમંડળ લઇ તે ચાર્ગી-શ્વર આગળ જઇ મૂક્યું? મારા કંઈ પણ બાલ્યા પૂર્વે જ, મહાત્મા આેલી ઉદ્યા, ''કેમ શી કુશળતા ? કાલના આનંદ અને કાલનું સુખ કેટલું તથા કેવાં હતાં? તને તેનું સ્મરણ છે કે? કહે, તે કેવા આનંદ કટલું તથા કમાં હતા! તેમ તાનું મહ્યું છે કું કહ, તે કવા આપટ હતા ?" હું શું પ્રત્યુત્તર દઉં? હું તેમના આગળ શાનું વર્ણન કરું? મારી વાણી કુંઠિત થઇ ગઇ, આંખામાંથી આનંદ અશુધારાઓ વર્છ્ટી. પછી લાંબા થઇ હું તેમના ચરણ આગળ પડયા; અને ગમે તા મારી પ્યારીના પુનઃ સ્મરણને લીધે, અથવા તા આવું પ્રત્યક્ષ દૃષ્ટાંત આપવાની ગુરુજીની અદ્દલત ઇશ્વરી શક્તિને લીધે, બેમાંથી ગમે તે કારણથી, મને જે અદ્દલતાનંદ થયા હતા તેના આનંદમાં જ અશુ

વહ્યાં. પછી હું તેમની સન્મુખ બેઠાે. પછી તે બાલ્યાઃ-"કાલે તેં જે અપાર આનંદ લાેગવ્યાે અને જે જે સુખ અનુ-લવ્યું તેને તું જેમ કદી વર્ણવી શકે એમ નથી, તેમ હાલાનંદ, યુનઃ ગુરુજી બાલ્યાઃ "હવે તું તારા મનમાંની સર્વ ચિંતાને ફર કર; કેમકે એ સ્ત્રી, જેને તેં કાલે જોઇ છે તે પૂર્વજન્મની તારી ધર્મપત્ની છે. તેણે જે વૃત્તાંત કહ્યું, તે સહ્ય જ છે. આ જન્મે પણ એ તને જ વરી ચૂકી છે. એ પૂર્ણ પતિવ્રતા છે, અને જેના દર્શન-માત્રથી પાપી નિષ્પાપ થાય એવી તે સ્ત્રીએ, પૂર્વજન્મમાં તારી અત્યંત સેવા કીધી છે, અને તેના પુષ્યયોગે આ જન્મે પણ તમે ખનને અનંત સુખ લાગવશા. એ સતીશિરામણિ હવે તને શીઘ જ આવી મળશે, ને તારા સકળ મનારથા પૂર્ણ થશે. હું તને આજે જે કંઇ કહું છું તે, એ જ કે, આ મારી પ્રસાદીનું પ્રાથન કરશે તેથી ભવિષ્યમાં તને સદા ભવિષ્યનું જ્ઞાન થશે, ને તું સદા સર્વો-પરી રાજા તરીકે વિદેહી રહીને રાજ્યભાગ ભાગવીશ તે પછી तुं निर्वाणुपहने पामीश. आ निर्वाणुपह डेवुं छे ते तने कातीका-त ज ज्ञाशे. जा, यश्रिति साथै ज्ञानी थर्ध राज्य ४२! से प्रसाह." અने पछी तेमणे तुरत पाताना अवयवाने स्थिर अखा, अने नेत्र भीव्यां. એટલે મને ઉઠવાની આરા થઇ એમ જાણી, હું તેમને દંડવત્ કરી ઉલાે થયાે. પણ ગઇકાલે તેમણે મને પ્રસાદસ્ત્રે આપેલું આમફળ, જે હજ ત્યાં જ પડેલું હતું, તે, દૃષ્ટિએ પડવાથી, લઇને હું મારા સ્થાનપર આવ્યા. ગુરુજીએ દહીકરે કરવાથી તા ઉલડી

મારી પ્રિયા મને વધારે સાંભરવા માંડી, તે નિરંતર મારી દિષ્ટિ આગળ જાણે પ્રતિ હોય તેમ તેનું સ્મરણ મને થવા લાગ્યું, પણ મનાવૃત્તિને દિણાવીને તૃત્સણે મારા નિત્ય નિયમ પ્રમાણે હું પ્રભુની માનસિક સેવા કરવા મંડ્યો, તો ત્યાં પણ ભગવાનના શ્યામસુંદર સ્વરુ પની પહેલાં મારી સ્ત્રીને જેવા માંડી. પછી જ્ઞાનયોગે સેવા પૂરી કરીને, મેં ભાજનની ઇચ્છા કરી તત્સણે કલ્પતરુના પ્રભાવથી, સર્વ પદાર્થો મારી સમક્ષ તયાર દેખાયા, આ સમે પણ મારી પ્રિયા વગર હું એકલા કેમ જમું એમ મારા મનમાં આવ્યું, પણ પેલું ફળ જોઇ તુરત મને સાંભરી આવ્યું કે, "અરે! ગુરુપ્રસાદી પહેલાં પ્રાશન કરીને પછી બીજી વાત." વિશાલ! હું તને શું કહું ? ગુરુપ્રસાદીનો શો પ્રતાપ? જેવું મેં તે આમક્ષળ દ્યાળીને ચૂસવા માંડયું કે તત્સણે મને મારી સ્ત્રીનું, તથા તે સાથેના સર્વ વિહારસખનું વિસ્મરણ થયું, અને હું જેવા આગળ હતો તેવા જ નિઃસ્પૃહ થઇ રહ્યો.





# षष्ठम् थिन्दुः

#### भेलल.

#### action of the second

, वस्तुस्वरूपं स्फ्रट्योथचछपा स्वेनैव वेयं न तु पण्डितेन । चन्द्रस्वरूपं निजचछपेव ज्ञातव्यमन्येरवगम्यते किम् ॥ स्वाउभूत्या स्वयं ज्ञात्वा स्वमात्मानमखण्डितम् । संतिद्धः सन्धुखं तिष्ठेविर्विकल्पात्मनात्मनि ॥

અર્થ—ચન્દ્રનું સ્વરુપ જેમ નિજચક્ષુથી જ જાણવામાં આવે છે, પણ અન્યથી જાણવામાં આવતું નથી, તેમ આત્માનું સ્વરુપ પોતાના સ્કુટ બાધરુપ ચક્ષુથી જો પોતે સમજે તેા જ સમજ્ય છે, પણ બીજા કાઇની પંડિતાઇથી જાણવામાં આવતું નથી. સ્વાનુભવથી જ પોતે પોતાના આત્માને અખંડિત જાણી, સિદ્ધ થઇને, પોતાનાં જ નિર્વિકલ્પરુપે મૌજથી રહેલું-વિચરનું.

#### -CARREDO

મુધાન વિશાળ કેતુને રાજિષ યજ્ઞભૂ કહે છે, "છે દિવસે તેમણે મને આશિવેચન્યુક્ત કહું—"તું વિદ્યાસંપન્ન તથા ચતુર છે, એટલું જ નહિ, પણ તને પૂર્વજન્મના પૂર્ણ સંસ્કાર છે તેથી તારી ખુદ્ધિ અતિ નિર્મળ અને શ્રેષ્ઠ જ્ઞાનપ્રાપ્તિનું પાત્ર છે. તે ઉત્તમ સંસ્કારથી જ ને ઇશ્વરી શક્તિના ખળે, તું અહીં આવી શકયા છે, અને મારી પાસેથી અનેક પ્રકારનું ગુદ્ધા તથા સાનુભવજ્ઞાન તેં શ્રવણ કીધું છે. તારા વગર મેં એ જ્ઞાન કાઇને પૂર્વે કહેલું નથી: કહ્યું છે તો ઘણા જૂદારુ પે કહેલું છે. તને જોઇને મને ખહુ આનંદ યાય છે, અને નિરંતર આ અપાર પ્રદ્ધાનાનર પી આનંદનું તારી આગળ કથન કરું તાપણ મને કહી વિશામ લેવાનું મન થાયે

નહિ; પણ તેં જે આજ દિનપર્યંત મારી આગળ શ્રવણ કીધું તેનું તને યથાર્થ સ્મરણ રહેવું જોઇએ. મુમુક્ષુ જને પ્રથમ ગુરુ પાસેથી જ્ઞાન શ્રવણ કરવું, ને સાંભળેલું વારંવાર અંતઃકરણુમાં સ્મરણ કરીને વિચારથી હઢ ઠસાવવું; ત્યારે જ તે શ્રવણ કરેલું તેને સાર્થક થાય; અને તેમાંથી નિદિધ્યાસન તથા છેવટે સાક્ષાત્કાર થાય. શ્રવણ, મનન, નિદિધ્યાસન, અને સાક્ષાત્કાર એ ચાર માક્ષનાં પગથીઆં છે: તેમાં પહેલું શ્રવણ, અને તે ૯૯ થયા પછી મનન છે. શ્રવણ કરેલી વસ્તુનું વારંવાર સ્મરણ કરી ચાગ્યાચાગ્ય વિચાર સાથે તેને અંતઃકરણમાં ૯૯૫ણે આરાપિત કરલું તે મનન. એવા મનન વગર श्रवण डरेखं विसरी कवाय छे, अने तेथी, भणेक्षे अभूव्य क्षाल એળ જાય છે. હવે તારે મારી પાસેથી શ્રવણ કરેલા જ્ઞાનનું ખૂખ પાકટપણે મનન કરલું આવશ્યક છે. મનન કરવાથી હરેક વાતને, પાતાનાં અન્યત્ર સાંભળેલાં કે અનુભવેલાં ઉદાહરણ વહે, મનુષ્ય તેને ૮૯ કરી શકે છે, લારે તે વસ્તુ તેના હૃદયમાંથી ખસતી નથી. માટે, તું પણ ઉત્તમ પ્રકારે મનન કર; જે કાર્ય પછી તું વધારે શ્રવણ કરવાને શક્તિમાન્ થઈશ અને વધારે શ્રવણથી વધારે મનન થશે, ને નિત્યના મનનથી, નિલેંપ થઇ, કેવળ આત્મારામ થઇ જશે. હું તારાપર પ્રસન્ન છું; અને મારી કૃપાથી તું સંસારના અનંત સુખાે ભાગવ્યા છતાં અલિપ્ત રહી જીવ-ન્મુક્ત ચર્ધશ."

આટંલું અમૃત ભાષણ કરી, ગુરુજીએ લાગલાં નેત્ર બંધ કરયાં અને તેમનાં સર્વ અંગો, શાસાદિ સઘળું સ્થિર થયું જોઈ, મેં જાણ્યું કે, હવે તો ગુરુજી સમાધિસ્થ થશે. પછી તેમને સાષ્ટાંગ દંડવજ્ઞમસ્કાર કરી, હું તુરત ત્યાંથી ઉઠયા અને જાણે તેમણે આજે પાછલા અભ્યાસની આવૃત્તિ સારુ અનધ્યાય આપ્યા હાય તેમ સમજી, હું મારા નિવાસસ્થાન કલ્પતરુ નીચે ગયા. ત્યાં પર- પ્રદ્મા પરમાત્મા શ્રીકૃષ્ણચંદ્રની માનસિક પૂજા કરીને યથેચ્છ ભાજન કર્યા પછી, થાડીક વાર વિશ્રાંતિ લીધી. તેવામાં મારા મનમાં વિચાર આવ્યા કે, 'આ સ્વર્ગસમાન રમણીય સ્થળે હું ઇશ્વરેચ્છાથી

<sup>ે</sup> છુકી. નવું ભણાવવું તે દિવસે અંધ રહે છે ને પાછલાનું આવર્તન થાય છે.

જયારના આવ્યા છું ત્યારની મારી ઇચ્છા તે જેવાની છે; પરંતુ હુલ સુધી મહેં ચારે દિશાએ ફરીને કશું જોયું નથી. આજે ગુરુએ મને અનધ્યાય આપેલા છે તે ખરેખર તેણે મારા મનની, ઘણા દિવસની એ જિજ્ઞાસા તૃપ્ત કરવા જ આપ્યા હશે; માટે આજે જેટલું નિરખાય તેટલું આ પવિત્ર સ્થળપર પૂરી મારે નિરખલું.' આવી ઇચ્છાથી હું ત્યાંથી ઉઠયા, અને પૂર્વ ભણી આવેલી વૃક્ષલતા તરપ્ર ગયા. થાઉક દ્વર ગયા એટલામાં એક સાધારણ ઉચાઇના ડુંગર મારી દૃષ્ટિએ પડયા. તે ચારે બાજાએ અનેક ઉત્તમ વૃક્ષાના ઘેરાવાને લીધે ઘણા જ સુશાભિત દેખાતા હતા. હું તેના ઉપર ચઢીશ તા આસપાસની સઘળી લીલા મારી દબ્ટિએ પડશે, એમ ધારી, ધીરે ધીરે હું તેપર ચડવા લાગ્યા. ત્યાંનાં વૃક્ષાની અંદર નિરંતર નિવાસ કરી રહેનારાં સુંદર પક્ષીઓના મધુર શખ્દાથી મારું મન આનંદમય થઇ રહ્યું. છેક ઉપર ગયા તા મથાળે સુંદર સપાટ જમીન આવી હતી, અને મધ્યમાં એક આંખાનું વૃક્ષ, પાતાની વિશાળ શાખા તથા પ્રશાખાઓથી વિસ્તાર પામી, પર્વત ઉપર ઘનઘાર છાયા કરી રહ્યું હતું. તેની નિચે એક સ્ફાટિકની શિલા પડેલી હતી. તેનાપર ખેશી રહેં ચારેકાર દૃષ્ટિ કરી તેા મારા આનંદના પાર રહ્યો નહિ. દૃષ્ટિ મર્યાદાથી પણ પેલે પાર સૂધી વિસ્તાર પામેલા અર્થાત્ જેની હદ ક્યાં સુધી છે એમ નક્કી થઇ શકતું નહાતું તેવા આ આનંદવનમાંની સર્વ શાલા હું એકે વખતે અવલાકન કરી શક્યા. તે સ્થળ, ખરેખર ચમતકારિક જ હતું. પછી, જેવા હું તે શિલાપર ખેઠા, કે તે વખતે મારા મનમાં અનેક તરંગા ઉછળવા લાગ્યા; અને યાંગીશ્વર પાસેથી જે જે મહેં શ્રવણ કર્યું હતું તે સઘળાને દેઢ કરનારાં અનેક ઉદાહરણા મારા મનમાં સ્પુરી આવવા લાગ્યાં; તથા તે ઉપરાંત પણ ઘણુંક નવું જ્ઞાન, જાણે ગુરુજી પાતે જ અતર્યામીપણે મારા દૃદયમાં વિરાજી મને ઉપદેશ કરતા હાયની તેમ મનમાં સ્કુરી આવ્યું.

૧-છે ને નથી.

ક્ષણ ખે ક્ષણ પછી, હું ખેઠા હતા તેની ઉત્તર દિશાએથી એક અતિ તેજસ્વી વિમાન આવતું મને દેખાયું. તેમાં નૃત્ય અને

ગાન કરતી અનેક સુંદરીઓ–અપ્સરાએા હતીં. તે વિમાન સીધું મારી તરપ્ર આવતું હતું તેથી મહેં ધારયું કે, નિશ્ચે આ રમણીય પર્વત ઉપર જ ઉત્તરશે અને તેથી હું તેને નિહાળી શકીશ. આવી ઉત્કંઢાથી તેને જોવાની આશામાં ને આશામાં હું તે ભણી એકી ટસે જોઇ રહ્યો; અને ફ્રસ્થી આટલી ખધી શાેેેલા અને તેજ જેનામાં છે, તે, સન્મુખ आवशे ने लेवाशे त्यारे भने डेटली णधा आनंह अपलवशे तेना ખ્યાલમાં તરવા લાગ્યાે. 'અહા ! આજે તાે હું દેવાંગનાએાનાં દર્શન કરવા ભાગ્યશાળી થઇશ અને ખનશે તાે વાતચીત પણ કરીશ,' એમ વિચાર કરતા હતા એટલામાં તા એકાએક તે વિમાન અદશ્ય થઇ ગયું. તેથી સાવ નિરાશ થઇ જવાથી મારી આંખે અંધારાં આવી ગયાં, ને હું ખહુ મનાલંગ થઈ ગયા. પણ તુરતાં મારા મનમાં વિચાર આવ્યા કે, 'આ સ્વસા સરખું શું થઇ ગયું? અને આ પર્વત ઉપર આવી ખેસતાં મને થયેલા આનંદ સઘળા કેમ લહુમાં મટી ગયા ?' પુનઃ વિચાર થયા કે, મારે શાને માટે એદ કરવા જોઇએ? હતુંએ શું ને ગયુંએ શું ? જેમ સ્વપ્તામાં જોયલું સુર્વ જાગ્રત થયા પછી નહિ જેલું થઇ જાય છે, તેમ જ આ પણ એક સ્વમ હતું. આ તા શું, પણ આપું જગત (દશ્ય અને અદેશ્ય પણ તેવું જ સ્વય્નવત્–મૃગજળવત્ છે. જનક રાજાને અષ્ટાવક મુનિએ સ્પષ્ટપણે કહ્યું હતું કે, જેવું સ્વપ્ત તેવા જ સંસાર છે. તા પછી આવા આવર્જન વિસર્જન માટે માહ પામવા થટિત નથી. મૃગજળનું દૃષ્ટાંત આ અસાર સંસારને ચાેગ્ય છે. આ સંસાર છે ને નથી.

#### ર–મુગજળ.

આ વિમાન જો કે હતું, મહેં જોયું હતું, તાેચે નથી; ને નહાતું તાેચે નથી. પણ મહેં તેને નજરે જોયું હતુંની ? હા! પણ નજરે જોયેલું એ પણ મિથ્યા છે. આ તાે આગળ જોયું હતું, પણ હવે તાે દેખાતુંએ નથી; અને મૃગજળ કે જેને ઝાંઝવાનું જળ કહે છે તે તાે જયારે જયારે જોઇએ ત્યારે ત્યારે સ્પષ્ટ નજરે દેખાય છે, છતાં તે નથી જ, અને મૂળથી જે નથી તેનાપર આસક્તિ ન રાખવી એ જ જ્ઞાનીનું લક્ષણ છે. જળ ઝાંઝવાનું દેખાય છે, પણ વસ્તુત:

કંઇ છે જ નહિ એમ નિશ્ચયપણ સમજનારા તા કદી દાડીને તેમાં લાટા ભરવા જશે નહિ; અને ભ્રાંતિથી લાટા ભરવા જનારા અગ્રાનીને તે કહેશે કે એ છે જ નહિ, છતાં અગ્રાની, તેને સત્ય માની અત્યક્ષ દેખાતું જળ ભરવા દાડશે પણ છેવટે અથડાઇ નિરાશ થશે. ત્યારે શું ગ્રાની થવાથી (જાણવાથી) એ જળ નથી જણાતું ? ના, તેમ નથી. તે તા જાણીતા ને અજાણ્યા અંનેને જણાય છે; પણ અજાણ્યા વારંવાર ભૂલી તે ભરવા દાડે છે, ને જાણીતા તેને જોવા છતાં કદી પાતાનું મન ડગાવતા નથી; અને તેને તેથી નિરાશ પણ થવું પડતું નથી, તેમ દુ:ખ પણ થતું નથી. અંધાએલી આશા અંધ થાય ત્યારે દુ:ખ થાય, પણ મૂળે જેને આશા જ ન હાય તેને શાનું દુ:ખ?

એવી જ રીતે આ જગત ખરેખરું ઝાંઝવાનું જળ છે. અજ્ઞા-નીને એ સત્ય લાસે છે એટલે તેમાં તે માહ પામે છે. પણ સતત તે ખાટું જ છે, માટે તેમાંથી નિરંતર સુખ-અખંડિત સુખ ક્યાંથી મળે? આથી માહ પામેલા જીવ પાછા દુઃખમાં પડે છે, પણ જ્ઞાનીને તેમ થતું નથી. તે તા જગતને મિચ્યા સમજી જ એઠાં હાય છે તેથી તેને તેમાંની કાઇ વસ્તુપર આસક્તિ થતી નથી; તે તા નિરંતર મહાસુખમાં મહાલે છે. માટે, મહેં જે મિચ્યા વસ્તુપર પ્રથમ આસક્તિ કરી એથી જ મારા સર્વ આનંદ લય થઈ ગયા, ને હું લાંતિના તથા નિરાશાના દુઃખમાં પડયો. પણ ત્યારે એ ખાટી વસ્તુમાં ખરીના જેવી લાવના થવી તે શું હશે ? નિઃશંક, તે તા અવિદ્યા છે! અને અવિદ્યા એ જ કલેશનું કારણ છે!

3-કલેશ (દુ:ખ)નું કારણ અવિદ્યા.

આમ ક્લેશ થવાનું કારણ અવિદ્યા (ખાટી વસ્તુમાં ખરાના ભાવ થવા તે ) જ છે; અને તેથી કેવી રીતે ક્લેશ (દુ:ખ) આવી પડે છે—અર્થાત્ એ અવિદ્યામાં ડુખેલા પ્રાણી કેવા ક્લેશના ભાકતા થાય છે તેને માટે મને એક ઉત્તમ દર્શાત સાંભરી આવ્યું:—

કાઇ એક મહાવનમાં એક મદાનમત્ત વનરાજ-સિંહ રહેતા હતા. વનમાં સિંહથી ખળવાન ખીજાં કાેેે હાેચ ? તેથી, સસલાથી તે હાથી સુધી સર્વ વનચરા તેનાથી ત્રાસ પામતાં હતાં; કારણ

363

યું

કે જયારે જયારે તે સિંહ પાતાના ભક્ષને સારુ મૃગયા કરવા નિક-णतो, त्यारे त्यारे अने आण्याचे। वध अरी नांभते। हते।; लयारे જયારે એની ભયંકર ગર્જના સાંભળતાં, ત્યારે ત્યારે વનમાંનાં સર્વ પ્રાણીઓની, વનમાં થાઉ દ્વર સૂધી જવાની પણ હીમત ચાલતી નહોતી. આ પ્રમાણે તે સર્વ વનચરાને મહાદુ:ખ હતું. આ દુ:ખ હવે કેમ નિવૃત્ત થાય તેના સહુ પશુઓ ઉપાય શાધવા લાગ્યાં. એક દિવસે તે મૃગરાજ મુગયા કરી પાતાની ગુફા પ્રત્યે ગયા ત્યારે, નિર્ભય થવાથી, સર્વ વનચરા એક છૂપી જગ્યાએ લેગાં મળ્યાં, ને પાતાનું દુઃખ દૂર કરવા માટેના ઉપાય શાધવા લાગ્યાં. તેઓએ નિશ્ચય કરયો કે, આપણે સૌએ મળી મૃગરાજ પાસે જઇ વિનતિ કરવી, અને આપણામાંથી નિત્ય એક એક પ્રાણી તેને ખાવા માટે આપવા ઠરાવલું, જેથી તે આપણામાંનાં ઘણાં-એાની હિંસા કરશે નહિ. આ ઠરાવથી તેઓ સિંહને ત્યાં ગયાં, ને વિનતિ કરી કે, "મહારાજ, અમે આપની પ્રજા છીએ, ને આપને સુખ થાય તેમ કરવા માટે તત્પર છીએ. હે વનરાજ, આપના દયાનમાં આવે તા અમે નિત્ય એક એક પ્રાણી જે આપના લક્ષ સારુ આપીએ, તેપર આપ તૃપ્ત રહા; એથી વનમાં લટકવાની આપને તસ્દી લેવી નહિ પડે, પણ ઘર બેઠે જ ભક્ષ મળશે." સિંહ આ વાત માન્ય કરી. નિયમ પ્રમાણે વારા કરતી નિત્ય એક એક પ્રાણી તેના ભક્ષ સારુ જવા માંડયું. એક દિવસ એક શિયાળને જવાની વારી આવી. શિયાળ ઘણું ચતુર અને કપટકુશળ પ્રાણી છે. તેણે પાતાનું મરણ ટાળવાની એક યુક્તિ શાધી કાઢી. તે નિયમ કરતાં સિંહ પાસે કંઇક માેડું ગયું, ત્યારે સિંહ તેને કેાધથી પૂછયું, " કેમ રે, સ્વલ્પ કાળનાં પ્રાણી! આજે તું માેડું કેમ આવ્યું ?" त्यारे शियाणे उहां "महाराज, सेंड अलापर के राजा हाय ते। ते કાેની આજ્ઞા માને ? હું શું કરું ? અમારાપર આપ જેવા બળવાન્ રાજા છતાં, અમને સંતાપનાર એક બીજો જ રાજા આ વનમાં વસે છે, ને તે અમને આવવા દેતા નથી!" આ સાંભળી સિંહ આશ્વ-ર્યથી બાલ્યા, "એ તું શું ખકે છે? શું મારા જેવા સિંહ આ વનમાં

<sup>\*</sup> સિંહ. ·

છે? ચાલ, ખતાવ, ક્યાં છે તે દુષ્ટ, હુમણાં હું તેના નાશ કરું છું!" શિયાળ તરત તેને સાથે લઇ એક માટા કૂવા આગળ ગયું ને તેના કાંઠાપર સિંહને ઉભા રાખી કહ્યું, "સ્વામિ, જીઓ પેલા તમારા શત્રુ ઉભા છે!" પાતાનું પ્રતિબિંબ કૂવાના પાણીમાં આબેહૂબ પડેલું જોઇ, અજ્ઞાન સિંહ જાણ્યું કે, "રે! આ તા ખરેખર મારા જેવા જ માટા સિંહ છે," એટલે કાંધે ભરાઈ, તેણે એક માટી ગર્જના કરીને કહ્યું કે, "રે દુષ્ટ! તું અહીં મારા વનમાં કેમ આવ્યા છે? શું તું મને તથા મારા બળને જાણતા નથી?" ત્યારે અંદરથી પણ તેવા જ પ્રતિધ્વનિ નિકળ્યા, તે સાંભળી સિંહ તા ખરેખર એમ જ જાણ્યું કે, નિશ્ચય કાંઇ બળવાન્ સિંહ આ કૂવામાં રહે છે, હું જો તેના શીઘ નાશ નહિ કરું તા, મારા રાજઅમલના નિઃશંક છેડા આવશે. આવા વિચારથી તેણે કાેધે ભરાઇ એક બીજી ગર્જના કરી, ત્યારે તેના પણ તેવા જ પ્રતિધ્વનિ થયા. તે સાંભળી અતિશય ચ્હીડ-વાઇ જઇ, તે એકદમ કૂવામાં કૂદી પડયો, ને તેના ઊંડા પાણીમાં ડૂબી સહજમાં મરણ પામ્યો; અને શિયાળ આનંદ પામતું પાતાના સ્થાન આગળ ગયું અને સર્વે વનચરા તે વર્તમાન જાણી પરમ નિર્ભયતાના સુખને પામ્યાં.

એમ હે વિશાલ, પ્રતિષ્મિષ્ઠિય દેખાતા આ મિચ્યા જગન્તમાં, અવિદ્યાના ત્યાગ કરી સર્વ જગતને જગતરુપ ભ્રાંતિથી ન એમળખતાં, સર્વત્ર પ્રદ્યારુપ જોવું, જેથી જીવ સર્વ ક્લેશના સમૂળા નાશ કરી, આત્મા પરમાત્માના સ્વરુપાનંદમાં નિમગ્ન રહેશે. પણ જયારે એ અવિદ્યા એવી નાશકારક છે ત્યારે, શું તેને દ્વર ન કરી શકાય ? કરી શકાય. વિદ્યા પ્રાપ્ત થવાથી અવિદ્યાની નિવૃત્તિ થાય છે. ૪– ગ્રાનદીપક.

કાઇએક પુરુષે સંધ્યાકાળ સમયે બહારથી આવી પાતાનું ઘર ઉઘાડયું તો એારડાની અંદર એક માટે સર્પ પડયો હાય એમ તેને લાગ્યું. લયને લીધે તેણે થરથર ધુજતાં તે સર્પને નમસ્કાર કરયા ને તુરત સ્નાન કરી તેના આગળ જઇ કહેવા લાગ્યા કે, "મહા રાજ નાગદેવ! આપ મારાપર કૃપા કરી અત્રેથી પધારી જાઓ, હું તમારા નિમિત્તે ૧૦૦ જપ કરીશ;" એમકહી અંધારામાં ને અંધારામાં

જેમ કરવા ખેઠા ને ઘણીકવાર સુધી જય કર્યો, પણ ત્યાંથી સર્પ ગયા હાય એમ તેને લાગ્યું નહિ. અને તે ઉલા થઇ જોવા લાગ્યા તા સર્પ તા જેમના તેમ પહેલા જ જણાયા, એક તા અંધારું ને ખીજું ઘરમાં સર્પ પડ્યો છે એમ જાણી, અતિશય લયને લીધે તે ખ્રાહ્મણે તેને આણુ દેવા માંડી કે, "મહારાજ, મહેં તમારે નિમિત્તે ઘણા જપ કર્યા છે, પણ હુજી તમે જતા નથી તા તમને શેષનાગની આ છે." આટલું છતાં પણ સર્પ ત્યાંથી ખરવા જણાવા નહિ, ત્યારે હારીને તેણ વિચાર કર્યા કે, રખેને કાઇ કાંધે ભરાયલા નાગ હાય; માટે લાવ તેને શાંત કરવાને માટે હું ધીના દીવા કરું. પછી ્તુરત દીવા કરી, જેવા લાંખા થઇ તે તેને સાષ્ટાંગ નમસ્કાર કરવા જાય છે તેવું જ તેને જણાયું કે, ત્યાં નાગે નહિ ને કંઇ નહિ! ત્યાં તા એક જાડી દારડી પહેલી છે. 'અરસર! મહેં મિથ્યા જ આટલા પ્રયત્ન કરવા. આ તા દારડી છે, પણ અંધારાને લીધે મેં તેને સર્પ જાષ્ટ્રી. ત્યારે પ્રથમ જ દીપક કરવા હાત તા આમાંનું કશું કરલું ન પડત.' આમ વિચારી તરત નમસ્કાર, સ્તુતિ, જપ અને ે યાન સઘળું મૂકી દીધું અને સુખથી ઘરનું કામકાજ કરવા લાગ્યાે.

એવી જ રીતે તે રજ્જી (દારડી)માં સર્પની લ્રાંતિરુપ અવિદા શઇ તે માત્ર અન્નાનરુપી અંધકારનું જ કારણ હતું; પણ જયારે દીવા થયા ત્યારે તે સર્વ વિટંખણા મટી ગઇ. તેમ આ જગતને અન્નાનરુપી અંધકારને લીધે, જગતને જગત જાણવાની અવિદા, અન્નાની મનુષ્યમાં વસેલી છે: પણ ન્નાનરુપી દીપક થયા પછી તે સર્વ લમ મટી જાય છે, અને સર્વત્ર ક્ષદ્મમય જાણી, આત્મા નિજા-નંદમાં મહાલે છે. આ ઉપરથી મને વળી નિશ્ચય થયા કે:-

૫-જ્ઞાન ત્યાં કર્મ નહિ, કર્મ ત્યાં જ્ઞાન નહિ.

કેમકે આટલું તા ખરું જ છે કે જ્યાં અંધકાર ત્યાં પ્રકાશ (દીપકાદિના) નહિ, ને પ્રકાશ ત્યાં અંધકાર નંજ હાય.

રામ ત્યાં નવ કામ ભાસે, કામ ત્યાં નવ રામ, . તુલસી દોના નવ રહે, રવિ રજની એક ઢામ.

તેમ, જ્યાં શ્રીહરિ છે ત્યાં કામવાસના-જગતની માયા નથી; ને જગતની માયા છે ત્યાં શ્રીહરિ નથી. એવી રીતે જયાં જ્ઞાન-

विद्या त्यां अज्ञान-अविद्या रहे निह, ने अज्ञान हाय त्यां ज्ञानने। અભાવ થઈ જ ચૂકરો છે. માટે, જ્યાંસુધી અજ્ઞાનરવર્ષી અંધકારને લીધે, અવિદારુપી જગતના પ્રપંચામાં જીવ પડયા છે, ત્યાંસૂધી તેને નાના પ્રકારનાં કર્મ કરવાં અવશ્યનાં જ છે; પણ જયારે ગ્રાન-દીપક પ્રકાશિત થયા, ત્યારે અવિદાસ્ત્રપી જગતના પ્રપંચા આપા-સ્માપ શાંત થઇ જાય છે; ત્યારે કર્મો કરવાની કરી આવરયકતા નથી. જ્ઞાન થયા પછી કાઇ પણ સાધનની જરૂતર નથી. પણ જ્યારે એમ છે ત્યારે–કર્મ ઉપાસના વગેરે તેા જ્ઞાનનાં–જ્ઞાન થવાનાં સાધના કહ્યાં તા તે કેમ ન કરવાં જોઇએ? તે સાધના છે ખરાં, પણ જેમ અંધારાના પરાભવ કરવાને દીપક કરવા માટે પ્રથમ કાેડીયું, પછી વાટ ને પછી તેલ, એટલાં વાનાં તયાર કરી, તેના અર્થિ સાથે સંબંધ કરીએ (દીવા પ્રગટાવીએ) તા પ્રકાશ થાય ને અંધારું જાય છે; અને જ્યારે દીવા થયા ત્યારે પછી કાડીયું, વાટ, ને તેલ લેવા જવાની કંઇ જરૂતર નથી; છે તેનું રક્ષણ કરી, પ્રકાશમાં પાતાનું કામ કરી લઇએ એટલે ખસ; તેમ જ્ઞાનસ્ત્ય દીપક પ્રકટયા સુધી કર્મ ઉપાસના ઇત્યાદિ સાધનાની જરૂતર છે, પણ તે પ્રકટયા પછી નથી. તેમ જ ગ્રાની થઇ નિશ્ચયપૂર્વક જાણ્યું કે આ જગત્ તે પૃથક્ પૃથકુ પ્રાપંચિક રુપે નથી જ, પેલું સર્વત્ર પ્રદાસ્ત્પ છે; એટલે પછી કાઈ સાધનાની જસ્૧૨ નથી.

પણ વળી એમાં એમ છે કે, જ્ઞાની થવા પછી પણ તેણે કમોં કરવાં; નહિ તો કમે તથા ઉપાસનાને પ્રતિપાદન કરનારી ૯૬૦૦૦ શ્રુતિઓ નિર્શક કહેવાશે. ત્યારે શું શ્રુતિઓ નિર્શક કહેવાય એટલા માટે જ કમાં કરવાં ? નહિ, તેમ પણ નથી. શ્રેષ્ઠજના જે જે આચરણ કરે છે તે સામાન્ય લાકના શિક્ષણ માટે અનુકરણ કરે છે, પાતાના હિતને માટે નહિ. માટે, જ્ઞાનીએ પણ કર્મ ઉપાસના કરવાં. ત્યારે એથી "જ્ઞાન ત્યાં કર્મ નહિ, ને કર્મ ત્યાં જ્ઞાન નહિ." એ વાકય મિથ્યા શઇ પડે. પણ વાસ્તવિક રીતે તેમ નથી. જ્ઞાનીએ કર્મ માત્ર કરવાં પણ તેમાં આસક્તિ રાખવી નહિ, એટલે તેણે કર્મ કર્યું તે ન કરયા ખરાખર છે, અને એથી જ્ઞાન ત્યાં કર્મ નથી એમ જ ઠયું; ખરંજાન તે જ કે કર્મો કરવા છતાં તેનાપર આસક્તિ ન રાખવી.

શુતિઓ પણ કર્મ કરીને પદરે રાખવાનું કહેતી નથી. તેઓ તો કહે છે કે નિષ્કામ કર્મો કરવાં; અર્થાત્ કર્મો કરીને તેઓનાં ફળની આશા ન રાખતાં (ૐતત્તત્ત ब्रह्मार्वणमस्त એ વચનથી) તે ખ્રદ્મા-પંણુ જ કરવાં, અને પાતે તો નિલેંપ જ રહેવું. એમ નિષ્કામ કર્મ કરવાથી ચિત્તની પૂણું શુદ્ધિ થાય છે અને તેથી અંતે જન્મમરણ આપાઆપ નિવૃત્ત થઇ, માલ પ્રાપ્ત થાય છે. આ હેતુથી કર્મો ફલે-ચ્છારહિત થઇને કરવાં કહ્યાં છે. પ્લેચ્છાથી કરેલાં કર્મોથી પ્રપંચમાં અંધન થતું જાય છે અને તેથી અજ્ઞાનમાં લપટાય છે; પણ નિષ્કામ કર્મો જ્ઞાનનાં સાધન છે. પણ ત્યારે જગતમાં અવતરનાર સોને કંઈ ને કંઇ કામના હોય છે તો તે કામનાથી રહિત ક્યારે થવાય? એને માટે મને એક દષ્ટાંત મારા પૂર્વાભ્યાસ સમયનું સાંભર્યું.

## દુ-જમ્યા પછી ઝેરના લાહ!

જગતમાં આસક્તિ ઉત્પન્ન કરાવનારા વિષયા છે, માટે તે विषयाने विषर्वय क काण्वामां आवे ते। तेमां तिसमात्र वासना ન રહેવાથી, જગતપરની સઘળી આસક્તિ નિર્મૂળ થઇ જાય છે. क्येड वणतं कीवुं भन्युं हे हे। छे केड पुरुष, त्रण् हिवसने। लूक्ये। હતા. તે લિક્ષા કરવા સારુ ગામમાં ગયા અને એક ગૃહસ્થને ત્યાં જઇ ખાવાનું માગ્યું. ત્યારે તે ગૃહસ્થે તેને કહ્યું કે, "મહારાજ, આપ ત્રણ દિવસના ભૂખ્યા છા માટે ખાવાનું તા આવું. સ્વપાળા માતીચૂરના લાડુ છે; પણ માંહે કિંચિત ઝેર ઘાલેલું છે તે ચાલશે?" એ સાંભળી ભિક્ષુકે કહ્યું, "લાઇ, તારા લાડુ તારી પાસે રહેવા દે. ગમે એટલા ભૂખ્યા હાઇએ પણ કંઇ ઝેર ખાઇને મરીએ કે?" પછી તે લાંથી આગળ ચાલ્યા, અને ખીજે સ્થળે મિષ્ટાન્ન જમી તૃપ્ત થયા. ત્યાંથી તે જયારે પાછા ફરતા હતા ત્યારે પુન: પેલા ગૃહસ્થે કહ્યું કે, "મહારાજ, જમા આ લાડુ, હું એ ઉપર માેડી દક્ષિણા પણ આપીશ." ત્યારે તે પુરુષે કહ્યું, "લલા મનુષ્ય, ભૂખ્યા હતા તે વેળાએ તારા ઝેરના લાડુ લીધા નહિ, તા હવે ધરાયા પછી, મરવા માટેજ તારા લાડુ જમીશ કે? અને તે માત્ર દક્ષિ-ણાની લાલચે? અલ્યા મૂઢ, મુવા પછી મને એ દક્ષિણા શું કામની છે?" એમ કહી તે ચાલ્યા ગયા.

એવી રીતે વિષયા, કે જેને ભાગવવાથી સંસારમાં પ્રાણીની ચ્યાશા પ્રતિદિન વૃદ્ધિંગત થતી જાય છે, તેમને વિષરૂપ જાણવા, ं अने के ज्यारे विष प छे अर्थात् हमणुं उदाय ले। गववा भीठा बागशे, पणु तेने। परिणाम विषक्षप ज आवनार छे त्यारे, पातानी એક વેળાની ભૂખ મટાડવા માટે, પાતાના આખા આયુષ્યના નાશ કરનારા ઝેરના લાડૂ, જેમ લિક્ષુકે, અતિ ક્ષુધાતુર છતાં પણ ખાધા નહિ, અને દક્ષિણા માટે લાભાયા નહિ, તેમ એક ક્ષણના મુખ સારુ, પાતાના અનંત સુખ (ગ્રાન પ્રાપ્તિ, નિજસ્વસ્વપપ્રાપ્તિ)ના નાશ કરનાર વિષયમાં, મુમુક્ષુએ આસક્તિ રાખવી નહિ. વળી પેલા ક્ષુધા-તુર ભિક્ષુકની પેઠે, વિષય ભાગવવામાં જિજ્ઞાસુ (આસક્તિવાળા) હાવા છતાં, જેણે વિષ જાણી વિષયાના ત્યાગ કરયો છે (તેમાં આસક્ત થયા નથી) તા પછી, જ્ઞાની (તૃપ્ત) થયા કેઉ તેનાપર કેમ જ મન है। डावे ? वणी की विषयासिकतेने छ। डीने ते मुसुक्षु के कोवे। विराग રાખવા કે, જેમ ખહિદિશાએ (માટી હાજતે) ગયેલા પુરુષ, તે સ્થળેથી ઉઠીને લાગલા તિરસ્કારથી પાતાના સ્થાન તરફ ચાલ્યા આવે છે, અને તે કદી પણ પાતાના મળમૂત્ર તરફ પાછું વાળી जोती नथी; तेम त्यांगे सा विषये। तरह सहा ज तिरस्धार राणवे। એઇએ. એવા વિરાગ તા અંતઃકરણ શુદ્ધ થવા વિના કયાંથી થાય? અને તેમ થવા માટે જ મનુષ્યની પછવાડે કર્માદિ નિર્માણ થયેલાં છે. પણ ત્યારે એવા વિરાગ રહેવા માટે કર્માં દિ નિરંતર કર્યાં **ક**री भे ते। पछी क्यारे तेने। पार आवे ?

૭-ગ્રાન થયા પછી કંઇ નથી.

મુંડનું કેયાંસુધી સેવન કરે છે. કે જ્યાંસુધી તે અંડ પરિપક્વ થયું નથી; પણ પરિપક્વ થયું એટલે સ્વાભાવિક રીતે જ તે પક્ષી પાતાનું ઈંડું કારી કાઢે છે; એટલે માંહીથી પક્ષી (બચ્ચું) નિકળે છે. પણ જે એ પ્રાણી પક્વ થયા પછી પણ તે ઈંડું નિરંતર સેવ્યા જ કરે તે અંદરનાં બચ્ચાંની પાંખ ગળી જાય છે. એવી જ રીતે, કર્માદિનું સેવન ત્યાંસુધી છે કે, જ્યાંસુધી જ્ઞાન થયું નથી. જ્ઞાન થયું એટલે કર્મો પાતાની મેળે ગળી જાય છે-જગતની આસક્તિ

આપાઆપ છૂટી જાય છે, કર્મો કર્યા જવામાં આવે અને જે તે પ્રદ્માર્પણ થાય તા પછી, કર્મોમાં આસક્તિ રાખે તા, જેમ પરિ-પક્વ થયેલાં ઇંડાનું સેવન કરવાથી ગળી જનારી અંદરના અચ્ચાંનીઃ પાંખની પેઠે, તે જ્ઞાન, પક્વ થયેલાં હૃદયની અંદરનું જ્ઞાન પણ, આહા આસક્તિને લીધે ગળી જાય, અર્થાત્ શિથિલ થઇ જાય છે. માટે જ્ઞાન થયા પછી તા આસક્તિરહિત નિજાનંદપણ જ વિચરવાનું છે.

આ સમયે મને એવા વિચાર આવ્યા કે, 'અહા! હું જે મારા મનથી જ આવી અનેક પ્રકારની શંકાએ ને તેનાં મનમાનતાં સમાધાના કરું છું તે કાને પ્રતાપે? ખરેખર મારા મહાત્મા ગુરુ- જના જ પ્રતાપે! મને પામરને, તેમના વગર આવા અલભ્ય લાલ ક્યાંથી હાય? અને મને તા શું, પણ ગમે તેવા મહાપુરુષને પણ ગુરુ વિના તા જ્ઞાન ન જ શાય.

૮-ગુરુની આવશ્યકતા.

દરેક પ્રાણી (મનુષ્યાદિ) નિત્ય સર્વ દરય પ્રપંચસ્થૂલાદિની ઉત્પત્ત કરે છે અર્થાત જાયદવસ્થામાં ઉત્પન્ન કરે છે, ને તે જાયદવસ્થાને (તેમાં કરેલાં કિયમાણ માત્રને) સ્વસાવસ્થામાં લય કરે છે અર્થાત સ્વપ્નાવસ્થામાં જાયત વેળાએ કરેલું કશું તેને સ્મરણમાં રહેતું નથી, એટલે તેના લય જ થાય છે. અને તે જાયત તથા સ્વપ્નાવસ્થાને, સુધુસિ અવસ્થામાં લય કરે છે, એટલે જાયત તથા સ્વપ્નમાં જોયેલી અનેક વસ્તુઓ, અને કરેલા અનેક વ્યાપારા, ભર નિદ્રામાં બિલકુલ દેખાતા નથી, ને તેનું સ્મરણ પણ થતું નથી, એટલે તે પણ લય જ પામે છે, અને સુધુસિ એટલે કાઇ વાર્તાનું ભાન ન રહેવારુ પા ઘાડ નિદ્રા આવવી, એ તમ—અગ્રાન જ છે તો તેને (સુધુસિ અવસ્થાને) તુરીઆ નામની ચાથી અવસ્થામાં (એટલે સમાધિમાં) લય કરે છે. એનું નામ ગ્રાન. પ્રત્યેક મનુષ્ય નિરંતર વ્યાપાર તા કરે છે, પણ તેનું તેને ગ્રાન હાતું નથી, તેથી એ ગ્રાન થવા માટે જ શુરુની સહાયતા જોઈએ. ગ્રાન્ટસ્ત્વન્યજાપેત્તિ રજ્ઞન્સ્તિજોયજા: ગુ એટલે અધારું અને રુ એટલે તેના નાશ કરનાર છે. મનુષ્ય અગ્રાનરુપી અધકારના નાશ કરનાર છે. મનુષ્ય અગ્રાની છે અને તેને ગ્રાન થવા સારુ ગુરુની જરુર છે, પણ ઇશ્વર અગ્રાની છે અને તેને ગ્રાન થવા સારુ ગુરુની જરુર છે, પણ ઇશ્વર

(સમર્થ) ને તો તેવી જરૂર નથી. ઇશ્વર-હિરણ્યળર્લ, ઇશ્વર પ્રદ્મા-દેવ-સૃષ્ટિકર્તા ઇશ્વર (પ્રદ્માદેવ)ના વેદના સ્મરણ્રુષ્ય ગુરુ છે. જયાં-સુધી શ્રુતિનું સ્મરણ થયું ન હતું ત્યાંસુધી પ્રદ્માદેવને શું કરવું તેમાંનું કશું સૂઝતું ન હતું; પણ આકાશવાણીદ્વારા વેદના ઉપદેશ તેમને થયા એટલે તે (વેદ)માં કહ્યા પ્રમાણે તેમણે આ સૃષ્ટિની રચના કરવા માંડી. તેવી જ રીતે સર્વત્ર ગુરુની આવશ્યકતા છે. ગુરુ તે કંઇ મનુષ્ય જ હાય વા ઇશ્વર જ હાય એમ કંઇ નથી; પણ હરકોઇ પદાર્થ-રે જગતમાંની કાઇપણ વસ્તુ-મનુષ્યના ગુરુ થઇ શકે છે. આ જગત જ મનુષ્યના મહાગુરુ છે. મહા સમર્થ સર્વોત્કૃષ્ટ જ્ઞાની શ્રીદત્તાત્રેય સ્વામીએ પણ ચાવીસ ગુરુ કરેલા છે; ને તે માત્ર મનુષ્ય જ નહિ, પણ સમડા, કુકડાં, શ્વાન, ગીધ એવાં પ્રાણીએા છે. માટે ગુરુવિના જ્ઞાન (પરમપદ પ્રાપ્તિ) નથી.

ત્યારે ગુરુ ક્યાંથી લાવીને શિષ્યને જ્ઞાન (પરમાનંદપ્રાપ્તિના માર્ગ) દર્શાવે છે ? શું તેમને કંઇ પાતાના પદરનું આપવું પહે છે? ના; મને તા મારા મહાત્મા યાગીશ્વર ગુરુએ મારું પાતાનું જ સ્વસ્ત્પ (મૂળ પરમાત્મસ્વસ્ત્પ) જ્ઞાનદ્વારા ખતાવ્યું છે; તેમાં બીજાં કંઇ ખતાવ્યું નથી; અર્થાત્ મારાથી કશું ભિન્ન નથી; જે છે તે હું જ સર્વ છું એમ કહ્યું છે. તેથી એમ સિદ્ધ થાય છે કે ગુરુને પાતાની ગાંઠનું કંઇ ન ખરચવું પડતાં શિષ્યનું જે છે તે જ તેને શાધીને આપે છે. એપર મને એક ઇતિહાસ સાંભરી આવ્યા.

## ૯-શિખરમાંનું ધન.

એક સાહુકાર મરણ પથારી पर सूती त्यारे तेना सर्व युत्राने तेले पातानी आगण भावाच्या अने कहां हे, "युत्री, तमारे मारी प्रतिष्ठा, मारी पछवाडे पण केवी छे तेवी क रामवी; भवा के वधारवी; पण तेमांथी न्यून थवा हेशा निह तो क तमे मारं नाम राण्युं अने मारा ઉद्धार करचा कहेवाशे. मारी केटली संपत्ति स्थावर छे तथा केटलीक संपत्ति कंगम छे, ते तमे सारी रीते काला छा. अमांथी तमे रीतसर वापरेले. पण कहाच काण-यांगे, ज्यापारमां टाटा नहा थवाना संखव हावाथी, तमने नाणानी तंगी पड लारे के तमे आपणा कूना यापरा वियारपूर्वक संसाणी

809.

એશો તા તેમાંથી મારું વિશેષ ધન મળી આવશે, ને તમારું સંકટ દ્વ થશે." પછી તે સાહુકાર મરી ગયા, ને તેને કેટલાંક વર્ષ વીતિ ગયાં. એક સમય એવા આવ્યા કે તેના દીકરાએ! એકઠા મળી પાતાના પિતાની સૂચના પ્રમાણે પાસનું નાણું ખૂટી પડયું ત્યારે સૌએ ચાપડા ત્તપાસવા માંડ્યા. પાનાં ઉથલાવતાં ઉથલાવતાં એક ઘણી જૂની વહીની અંદર આમ લખેલું હતું:-" ચૈત્ર સુદી ૧૦ ને દિવસે, પ્રહેર દિવસ ચઢતાં, આપણા ઘરની પાસેના શિવાલયના શિખરમાં, મેં ઘણું જ દ્રવ્ય મૂકેલું (દાટેલું) છે. જ્યારે તમને ખપ પડે ત્યારે તે ખાદીને કાહી લેંજો!" આ માર્મિક વાક્ય વાંચી, ખીજે જ દિવસે તેઓએ એવા નિશ્ચય કીધા કે, એ શિવાલયના શિખરમાં પિતા-જીનું ધન છે, માટે એને તાેડી પાડીને કાઢી લેવું. પછી કેટલાંક મનારાને મંદિર ઉપર ચઢાવી, તેઓએ શિખર ઉતરાવવા માંડયું. આ વર્તમાન જાણતાં આખા શેહેરમાં હાહાકાર થઇ રહ્યો, લાકા તે વિલ્ક્યુત્રાના ફિટકાર કરવા લાગ્યા:-" અરેર! ખરા કલિકાળ આવ્યા ! જગતમાં શંકરનું શિખર કાઈએ ઉતરાવ્યું હાય એમ કદી સાંભળ્યું નથી, પણ ભલા, શેઠની પછવાડે સારા સપુત નિકળ્યા કે તેમના પિતાએ પુષ્કળ દ્રવ્ય ખરચીને પરમાર્થ માટે શિવાલય ગાંધાવ્યું છે, તેઓ તેનું આજે શિખર તાેડવા તયાર થયા છે! ક્રુટ-રે લુંડાએા! ધંધામાં દેવાળું કાઢયું એટલે હવે શંકરના શિખરમાંથી દ્રવ્ય કાઢવા માંડધું! પણ મૂર્ખાએા, એટલું સમજતા નથી કે એમાં ते द्रव्य क्यांथी द्वाय?"

આ વૃત્તાંત જાણી, તે મરનાર સાહુકારના કાઇ રહાણા, વૃદ્ધ ને અનુભવી મિત્ર, તે શહેરમાં રહેતા હતા, તેણે, તે મંદર પાસે જઇને વિણ્ક્પુત્રાને કહ્યું, "લાઇ, તમે આ શું કરા છા ?" વિણ્ક્પુત્રાએ કહ્યું, "કાકા, અમારા પિતાએ ચાપડામાં લખ્યું છે તે પ્રમાણે આ શિખરમાંથી અમે દ્રવ્ય કાઢીએ છીએ." વૃદ્ધ બાલ્યા, "અરે લલા માણુસા, શિખરમાં કયાંય અપાર દ્રવ્ય સમાય? ચાપડામાં લખેલું તમે સમજતા નહિ હાય તેથી જ અપકાર્યમાં હાય ઘાલા છા, પણ લાવા ચાપડા, તેમાં શું લખ્યું છે તે તપાસું." તુરત તેઓએ ચાપડા લાવી આગળ મૂક્યા. પછી તે વૃદ્ધે વાંચી જોયું

કે 'અમુક વખતે શિખરમાં દ્રવ્ય દાટેલું છે,' ત્યારે તે બાલ્યા, " ભાઇઓ, છે તા એમ જ; પણ મારા મિત્ર (તમારા પિતા) ઘણા ડાહ્યો પુરુષ હતા, માટે એના લખવામાં કંઇક ઊંઢા લેદ છે, તે વિચાર કર્યા વગર સમજાય તેમ નથી. વિચાર કરા કે દેવાલય કરયાંને તાે ઘણાં વર્ષ વીતિ ગયાં ને આ દ્રવ્ય તાે તે પછી દાટયું છે, માટે શિખર ઉતારીને દ્રવ્ય દાટયું હાય એમ સંભવતું નથી. વળી શેઠજએ અમુક વર્ષમાં દ્રવ્ય દાટયું છે એમ ન લખતાં, માત્ર ચૈત્ર સુદી ૧૦ મ જ લખી છે ને વળી તેમાં પ્રહર દિવસ क्रियों छे, भारे येत्र सुदृ १० आववा है। सेटले आपणे तेनी પૂરી તપાસ કરીશું કે ધન દાટવાનું લખ્યું છે એ શું ?" ચૈત્ર સુદ १० आबी अने ते विष्कृत्रुत्री के ते वृद्धने भाक्षाव्या. लयारे ગહર દિવસ ચહેરા ત્યારે તે શિવાલય આગળ સા જઇ ઉભા રહ્યા, ते समये ते वृद्धे विचार हरीने तेचे।ने हहां हे, "विष्कृष्ठभूते।! વારુ તમે મને કહેશા કે આ સમયે દેવળનું શિખર ક્યાં છે? જે એ શિખરને સૌથી પહેલા અડકશે તેને તેમાંનું દ્રવ્ય મળશે." अधे युत्रे। केम तेम डरी शिभरने अउडवा सारु हेवणपर बढवा લાગ્યા, ત્યારે ચાથા પુત્ર, જે વિચક્ષણ હતા તેણે વિચાર કીધા કે, 'હું ચહી શકું એમ નથી, માટે આ શિખરની છાયા છે તે પણ શિખર જ કૈની! તેથી લાવ તેને જઇ અડકું! તુરત તે શિખરની છાયાપર જઇ ઉલાે રહ્યો, ત્યારે પેલા વૃદ્ધે ખીજાએા તરફ- દૃષ્ટિ કરી કહ્યું, " અલ્યા અત્રાનીઓ, મિચ્ચા શ્રમ શું કરવા કરા છા? હેઠા ઉતરા. શિખ-રને તા તમારા નાના લાઇ અડકયા છે!" ત્યારે તેઓએ કહ્યું, "એ શું શિખર કહેવાય ?" વૃદ્ધે કહ્યું, "હા, આ સઘળી શાની અયા કેહેવાય ?" "દેવળની." "તેમાં એ દેવળનું શિખર કયું ?" " આ જ!" ત્યારે તે વૃદ્ધ બાેલ્યા, "ભાઇ, એ જ શિખર અને ત્યાં જ ખાેદા કે ત્યાંથી પૈસા મળશે." તે જગ્યાપર તુરત ખાેદી જોયું તા ત્યાંથી અપાર દ્રવ્ય નિકત્યું અને તેએા સૌ પરમ હર્ષ પામી, પૈલા વૃદ્ધ સજ્જનની ખહુ સ્તુતિ કરવા લાગ્યા કે, " કાકા સાહેખ, તમે અમારા પિતાના મિત્ર તે અમારા પિતા તુલ્ય જ છા; તમે હતા તા અમને આ દ્રવ્ય મળ્યું ને લજ્જા રહી, માટે તમારા

ઉપકારમાંથી અમે કયાં છૂટીશું ?" આ સાંભળી તેણે તેઓને કહ્યું, "લાઇ, દ્રવ્ય તમારું જ હતું, ને તમાને મળ્યું તેમાં મારા શા ઉપકાર ? મહેં કાંઇ મારી ગાંઠથી કાહીને તમને આપ્યું નથી. માત્ર તમારી અજ્ઞાનતાને લીધે તમે જાણુતા નહાતા, તે મહેં તમાને અતાવી આપ્યું છે. માટે ખાઓ, પીઓ ને સન્માર્ગે ખર્ચા એટલે અહુ થયું " એમ કહી તે પાતાને ઘર ગયા.

એવી જ રીતે અજ્ઞાની જીવ, જે અજ્ઞાનસ્ત્પી તમ (અંધ-કાર)માં ભટકવાથી, અથવા ભ્રાંતિથી પાતાનું સચ્ચિદાનંદ સ્વરુપ જાણી શકતા નથી, તેને, ગુરુ, જ્ઞાનાપદેશ કરી નિજસ્વસ્ત્પનું લાન' કરાવે છે, પણ ગુરુ કંઇ નવું જ સચ્ચિદાનંદસ્ત્પ આપતા નથી.

વિશાલ, આ વેળા મને લાગ્યું કે, જ્યારે સર્વત્ર સચ્ચિદાનેં-દરમ્પ જ વિરાજે છે, ત્યારે તા તેની પ્રાપ્તિને અર્થે પણ કરોા આયાસ ન જ પડવા જોઇએ. નિઃશંક તેમ જ છે. તે વિષયમાં મને એક દર્ષાત સાંભરયું કે-

### ૧૦-માત્ર જોવામાં જ પેર છે.

એક મુમુક્ષુએ કાઇ સંતને જઇ પૂછયું કે, "મહારાજ, મારાથી પરમાત્મા શી રીતે દેખાય? સર્વ જ્ઞાનીઓ અને આપ પણ વારંવાર કહા છે કે જ્યાં ત્યાં સચ્ચિદાનંદ પરમાત્મા જ વિરાજે છે; પણ મારી દિષ્ટિએ તો તે ક્યાંય જેવામાં આવતા નથી." આ સાંભળી તે મહાત્માએ કહ્યું, "ભાઇ, તું કહે છે તે સત્ય છે; પણ માત્ર જેવાજેવામાં જ ફેર છે. હીરાને પારખી, તેના પરીક્ષક અવેરી તેને માટા મુક્ટ અથવા કંઠામાં જ છે, ત્યારે તેની કિમ્મત નહિ જાણનારા ભરવાડ, તેને એક ચકચકતા પથરા જાણી પાતાની ખકરીના ગળામાં બાંધે છે; પણ તેથી હીરા પથરા થઇ જતા નથી, હીરા તે હીરા જ, માટે તું અહીં બેઠા છે તે ખસીને અહીં બેસ એટલે તને પરમાત્મા પ્રત્યક્ષ જણાશે." તાત્પર્ય કે, તારી બુદ્ધિ જે જગતમાં સત્યત્વ (જગતપણું) માની રહી છે, તેને તું પરમાત્મામાં સત્યત્વ (એટલે જગત્ એ પરમાત્માનું જ સ્વરુપ્ય છે; જગતમાં જેટલી દરય અને અદ્દશ્ય વસ્તુ છે તે સર્વમાં પરમાત્મા જ છે એમ) માનનારી કર, એટલે પછી તું મહાજ્ઞાની થયાથી નિજસ્વ-

રુપોને નિહાળી શકશે; કેમકે આ જગત્ કંઈ બીજેથી આવી પડ્યું નથી, એ પરખ્રદ્ધા સ્વરુપમાંથી જ આવિર્ભાવ પામ્યું છે (ઉત્પન્ન થયું છે); માટે જ 'ત્તર્વ હાલ્વિરં ત્રહ્ય' એ વાક્ય વેદે કહેલું છે તે મનમાં કસશે અર્થાત્ આ જે છે તે સઘળું ખ્રદ્ધા જ છે, બીજું કંઇ નથી: કેમકે તે પ્રદ્ધામાંથી જ આ સર્વ ઉત્પન્ન થવા પામ્યું છે. વળી-૧૧-કાર્યુ-કાર્યમાં ભેદ નથી.

એ ઉપરથી આટલું તો નિશ્ચે છે કે, કારણ થકી કાર્ય ભિન્ન હોતું નથી. કાર્ય એટલે ઉત્પન્ન થઇ અમૂક સ્વપમાં આવેલા પદાર્થ, અને કારણ એટલે જેનાથી કાર્ય થયું, અર્થાત્ જેમાંથી તે પદાર્થ ઉત્પન્ન થયા તે. જેમ ઘડા અને માટી. માટીમાંથી ઘડા થયા; માટે માટી એ કારણ અને ઘડા એ કાર્ય. હવે કારણથી કાર્ય ભિન્ન ક્યાં રહ્યું ? કેમકે આઘે માટી હતી, ને ઘડા તયાર થઇ તે ફૂટી ગયા એટલે પણ પછી માટી જ થઇ ગઇ; અર્થાત્ ઘડા થયા, પણ તેમાંથી કંઇ માટીપણું ગયું નહિ, એટલે માટી તાય માટી, ને ઘડા તાય માટી, માત્ર "ઘડા" એ, મધ્યદશામાં હિસ્સો પડે છે, તેમ મૃત્તિકાના વિકાર અને ઘડા એવું નામ ધારણ કરે છે, અન્ય કંઇ જ નથી.

વળી ખીજું દેષ્ટાંત આ છે: એક સાહુકારે સાનીને શેર ચાંકી આપી તેના લાટા કરાવ્યા. લાટા તયાર થયા એટલે સાનીએ શેઠને બાલાની કહ્યું, "શેઠ તમારા લાટા લઇ જાઓ!" શેઠ આવી જોયું તો લાટાના ઘાટ પસંદ પડયા નહિ, તેથી કાંધે લરાઇને તે સાનીને કહેવા માંડયા, "અરે તું કેવા મૂર્ખ છે કે મારી આ સ્પાળી ચાંદીના આવા નઠારા લાટા ખનાવ્યા ? મહેં આવા ઘાટ કરવાનું તને કયારે કહ્યું હતું ? માટે મને મારી ચાંદી પાછી આપ." તુરત સાનીએ તે લાટા તેમના હાથમાં મૂકયા, ત્યારે શેઠે તેને પૂંકી દઇ કહ્યું, "હું એને શું કરું ? મારે તા ચાંદી જોઇએ." સાનીએ વિચાર કીધા કે, 'આ મૂઢ કંઈ સમજતા નથી, માટે તેના જેવા જ હું થઇશ તા ઠીક પડશે.' પછી તે તે લેટા ઉપાડી લઈ, તુરત એરણપર મુકયા, ને હથાડાવતી શેઠના દેખતાં કૂટી પીટીને એક ગાળા કરી દઈ શેઠના હાથમાં મુકતાં કહ્યું કે, "લ્યા યીટીને એક ગાળા કરી દઈ શેઠના હાથમાં મુકતાં કહ્યું કે, "લ્યા યીટીને એક ગાળા કરી દઈ શેઠના હાથમાં મુકતાં કહ્યું કે, "લ્યા યીટીને એક ગાળા કરી દઈ શેઠના હાથમાં મુકતાં કહ્યું કે, "લ્યા યીટીને એક ગાળા કરી દઈ શેઠના હાથમાં મુકતાં કહ્યું કે, "લ્યો

ખરી વાત હાય ત્યાં શું ખાલી શકે ? તેથી તે ચાંદીના ગાળા લઇ મુંગે મ્હાંયે ચાલતા થયા.

માટે કાર્ય એ તો માત્ર કારણની અંદર કલ્પના જ છે; તો પછી આ જગત્રુપી કાર્ય, પરમાત્મારુપી કારણમાંથી પેદા થયું છે, તે તેના કરતાં જાદું કેમ જ હાય? તે જાદું નથી જ. વાસ્તવિક, રીતે જ્ઞાનદુષ્ટે જોતાં જગત છે જ નહિ, પરંતુ સર્વ પ્રદ્યામય જ છે.

આ વખતે મેં નિશ્ચય કરવા કે, જ્યારે કારણ અને કાર્ય જૂદાં નથી, ત્યારે આ સર્વ દશ્યાદિક પ્રપંચ પરમાત્મા રુપ છે, તે વિના અન્ય કંઇ પણ નથી.

૧૨-૫૨માતમા જૂદા નથી.

તે એક જ (પરમાત્મા) માત્ર ઉપાધિ લેદે કરીને (જગત્ તથા) જીવ ઇશ્વરાદિસ્ત્રપે થયા અને કહેવાયા છે. સુલ્મહિંચ્ચે જેતાં, જેવી રીતે ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ અને લય એ કાર્ય ઇશ્વરનાં છે, તેવી રીતે અન્ય પ્રાણીનાં પણ છે. માટે જ સમષ્ટિલે દે પરમાતમાં ઇશ્વર, અને વ્યાધિલે છે જાવ કહેવાય છે. જીવ એ ઇશ્વરનું જ સ્વસ્ત્ય છે, તે તેનાથી અતિરિક્ત-જૂદો નથી. વળી ઈશ્વર જેમ સ્વતંત્ર છે, તેમ જીવ પણ પાતાના કાર્યમાં સ્વતંત્ર જ છે. પણ જ્યારે છવ અને ઇશ્વર ખંતેને સ્વતંત્ર ગણીએ ત્યારે તાે ઇશ્વરના જેવું મહત્ કાર્ય જીવથી થઈ શકશે નહિ. માટે કાર્ય (કૃત્યકર્મ) લેકે કરીને છ व अने ध्यरने जुहा-न्यूनाधिक गणायः, पण ना, तेम नथी, કેમકે ઇશ્વરનું પણ અમુક કાર્યમાં ઇશ્વરત્વ અને અમુકમાં અની-શ્વરત્વ થઇ જાય છે. જેમ રાવણાદિને મારવા ઇશ્વરે રામાવતાર લીધા, તે સ્થળે જળશાયી વિષ્ણુને ઇશ્વર ગણાશે નહિ, પણ. શ્રીરામચંદ્રને જ ઇશ્વર ગણાશે. તેમજ કંસને મારવાને કૃષ્ણાવતાસ્ થયા, તેમાં શ્રીકૃષ્ણ જ ઇશ્વર ગણાશે; કંસવધાદિ કાર્યમાં રામચંદ્ર ઇ વર ગણાશે નહિ. તેમ જ હિરણ્યકશિયુના વધ માટે શ્રીનૃસિં-હ જ ઇશ્વર, પણ રામ કૃષ્ણ નહિ. આપરથી સ્પષ્ટ દર્શાય છે કે એ એક જ ઇશ્વरक्ष કર્મલેદથી ભિન્ન ભિન્ન ગણાય છે. તેમ જ જીવ પણ માત્ર માયારવધી ઉપાધિ અને કર્માપાધિને લીધે જીવ કહેવાય છે. જ્ઞાન દૃષ્ટિએ જોઇશું તાે તે ઇશ્વરનું સ્વય છે, ઇશ્વરથી કંઇ ન્યૂના-

ધિક નથી; કેમ કે જીવ એ પાતાના કામમાં (અજ્ઞાનવૃત્તિએ) ઇશ્વર જ છે. રાજા એ જીવ છતાં પ્રજાના સંબંધમાં ઇશ્વર જ છે; ગૃહપતિ પાતાના ઘરમાં ઇશ્વર જ છે; જીવ પણ પાતાના કર્મમાં ઇશ્વર છે. વિશ્વામિત્ર મહિષેને આપણે જીવ કાેડીમાં જગણીએ, અને તેમ જ છે; તાેપણ તેમણે જે નવી સૃષ્ટિ રચી, અને તેમાં ત્રિશંકુને ઇશ્વર (તે નવી સૃષ્ટિના અધિપતિ) કરીને સ્થાપ્યા તેમાં તાે તે ઇશ્વરના પણ ઇશ્વર થઇ ચૂક્યા, (નવી સૃષ્ટિના ઇશ્વર ત્રિશંકુ અને ત્રિશંકુના ઇશ્વર વિશ્વામિત્ર); એમાં પછી જીવપણું ક્યાં રહ્યું? માટે ઇશ્વર, જીવ અને આખું જગત્ એ સર્વે પૃણ પુરુષાત્તમ પરમાત્માનું સ્વરુષ્ય છે, તેનાથી ભિન્ન નથી. માટે પરમાતમાં જ્દા કયાં રહ્યાં? આખું જગત્ પરમાત્મારુષ્ય છે, ને પરમાતમાં સંપૂર્ણપણું જગત્રુષ્ય છે.

१3-निवृत्तिः

વિશાલ, આ વેળા મને એમ પણ વિચાર આવ્યા કે, ત્યારે વસ્તુતઃ એક છતાં, ઉપાધિવડે ઇશ્વરથી જૂદા દેખાતા જવ, નિર્મળ (પ્રારુપ્ધ વગેરે કમોંથી રહિત) કયારે થાય ? જ્ઞાન જ્યાતિથી જણાવાયું કે, તે સ્થૂલ સૂક્ષ્મ દેહને ત્યજે ત્યારે નિર્મળ થાય. સ્થૂળ એટલે અહાર દેખાતું પાંચભાતિક શરીર, અને સૂક્ષ્મ એટલે વાસનારુપે અદશ્ય રહેલું જે શરીર સ્થૂળની અંદર અને સ્થૂળદેહ પડ્યા પછી પણ આત્માની સાથે રહેનારું લિંગ શરીર, આ સ્થૂળદેહ છે તે જ. પ્રારુપ્ધ કર્મો જયારે ભાગવાઇ રહે ત્યારે નિવૃત્તિ થાય છે; અને ાલિંગદેહ, અજ્ઞાન જતું રહી સર્વત્ર વિરાગવૃત્તિ વ્યાપારથી વાસનાના નાશ થાય ત્યારે નિવૃત્ત થાય છે. એ અંને દેહ નિવૃત્ત—સમાપ્ત થયા, એટલે આત્મા નિરંજન નિરાકાર સ્વયંપ્રકાશ થઇ, પાતાના મૂળ-પરમાત્મસ્વરુપમાં લીન થાય છે; અર્થાત્ મોદ્ધ પામે છે—સંસાર ત્રાસથી નિવૃત્તિ—શાંતિ પામે છે; અને પુનઃ આવર્તન (જન્મમરણ) કરવાની જરૂપર રહેતી નથી.

૧૪–પ્રારુબ્ધ.

स्थे स्थूणहें आरण्धनी निवृत्तिथी निवृत्त थाय छे. त्यारे आरण्धनी निवृत्ति डेवी रीते थाय?

કાઈ યુદ્ધ પ્રસંગમાં એક અળવાન્ યાદ્ધા હાથમાં ધૃતુષ અને પીઠપરના ભાથામાં સેંકડા ખાણા ભરી, ચુદ્ધ કરવા ગરેતે. શત્રુ-ઓને એકાએક મારામાર કરતા જોઇ તેલુ, રહ્યાંગલમાં પ્રવેશ કર-તાં જ, અતિશય ક્રાય કરી, પોતાના હાથમાંનું એક દિવ્ય ખાલુ, के એક देरे आणा सैन्यना नाश हरी नांणे केवं हतं ते पाताना ધનુષ્યમાં યાજી, શત્રુએાપર માર્યું. આ ખાણુ ધનુષ્યમાંથી છુટતાં જ અનેક શત્રુઓના-રથ, દ્યાડા, સારથિ તથા બીજાં વાહના સહિત સૈન્યના નાશ કરતું, સહસહાદ આગળ ચાલ્યું ત્યારે, તે ચાહાએ क्रोडेड्रेर आणां सन्यना घाणु वणता लेध विचार डरचा है, 'अरेरे! મારાથી આ નાશકારક **બા**ણુ સૂકાઇ ગયું; એથી તેા સહજમાં ખહ્ નાશ વળી જશે. પણ હવે શાે ઉપાય ? મૂક્યું તે મૂક્યું, એ ખાણ કંઇ હવે મારા હાથમાં પાછું આવવાનું નથી. એ તો તેના જેટલા વેગ હશે તે પૂરા થયે જ નિવૃત્ત થશે, માટે એમાં કંઇ મારું ચાલે તેમ નથી." એવા વિચાર કરી, આગલા જેસ્સાની અંદર, જે ભાયામાંથી ખીજાં ખાણ કાઢી ધનુષ્યમાં સંધાન કરયું હતું, તેને હવે ન છાડતાં, જડવત્ ઉભા રહી વિચારવા લાગ્યા કે, 'આ ખાણ હું હવે નહિ છાંડું; કેમકે એ હજ સુધી મારા સ્વાધીનમાં છે. પણ છાડયા પછી એ મારા હાથમાં આવવાતું નથી.' એટલામાં શત્રુસેનાના પ્રમુખે તેના સઘળા પ્રકાર જોઇ, વિચાર કીધા કે, 'આ સેનાનીએ એક ખાણ તા નાશકારક મૂક્યું, જેથી આપું સૈન્ય મૂર્છિત થઇ ગયું છે; અને હવે આ બીજાં સુકવાના વિચાર કરે છે તે મુક્યું તા કાેણુ જાણે તેથી શું સત્યાનાશ વળશે. તેમ ન થાય તે अर्थे, साव हुं भेना यत्नने। ज लंग डरं," सेम वियारी, तुरत ते हो से अग्न्यस्र भाषु येल्युं, सने तेथी ते भणवान् येद्धानां धनुष्य, भाषु तथा अस्त्रीथी सरेसा सोश से सघणुं भाणी सरम કરચું! આ ખનાવથી તે યાહો ખેદ પામવાને ખદલે, ઉલટા આનંદ પામ્યા, ને ભાળુ તથા ધનુષ્ય વગેરે સઘળી ઉપાધિ સમૂળી ભસ્મી-ભૂત થઈ ગઇ તેથી પાતાને ખરાખરા શાંત અને નિવૃત્ત થયેલા તેણું માન્યા; એટલું નહિ, પણ રણાંગણ છાડી, તત્ક્ષણે આનંદ यामता ते त्यांथी, विरक्तनी चैंहें, यासी निक्रंथा, कारण के तेणे

ચુદ્ધમાં આવતી વખતે પાતાના પિતાની સમક્ષ એવી પ્રતિજ્ઞા કરી હતી કે, 'આ એક જ વખતે રહેં ગ્રહણ (ધારણ) કરેલાં આયુધા જયાંસુધી પહેાંચરો ત્યાં સૂધી જ હું યુદ્ધ કરીશ; અને યુદ્ધમાં જો જીવીશ તા તુરત રણાંગણ છાડીને ચાલ્યા જઇશ.' આ ઇતિ-હાસ ઘણા વિસ્તીર્ણ અને રસિક છે, પણ વિશાલ, આ સ્થળે તે સઘળા કહેવાની જરૂતર નથી. માત્ર તાત્પર્ય જેટલા જ ભાગ તેમાંથી રહેં તે વેળા યાદ કીધા હતા તે તને સંભળાવ્યા છે. એ પ્રમાણે તે યાદ્ધો રગુ છાડી વિરક્ત થઇને ચાલ્યા ગયા એટલે યુદ્ધ પણ વિરામ પામ્યું.

ચુદ્ધ પણ વિરામ પામ્યું. એ ઉદાહરણમાંથી મહેં તાત્પર્ધ એ લીધું કે, એ ચાહાસ્ત્રપ જ, આણીને જાણવા; તેના ભાયામાં ભરેલાં સેંકડા ખાણા હતાં તે રૂપ तेनां आरण्धे। लाखुवां; तथा ढाथमां रहेक्षं धनुष्य, तेने छवय-ણાની ઉપાધિ જાણવી. હવે ભાચામાંથી કાઢી ધનુષ્યદ્વારા છાંડી દીધેલું ખાણ, જે આગળ નિકળી સૈન્યને મૂર્છિત કરી ચૂક્યું તે રુપ, આ પ્રત્યક્ષ પ્રારમ્ધા છે, જે ફળ આપવાને (લાગવવાને) આગળ આવી ચૂક્યાં છે, તે પ્રારખ્ધા લાગવાઇ રહેશે, અર્થાત્ પેલા ખાણની પેઠે તેમની ગતિ આપાઓપ અંધ પડશે, ત્યારે જ નિવૃત્ત થશે. એ મકેલું આણ જેમ પાછું આવી શકે નહિ, તેમ ફળ આપવાના आरंભ કરી ચૂકેલાં પ્રારખ્ધ કંઇ પૂળ પૂરું ભાગવાવ્યા વિના નિવૃત્ત ચવાનાં નથી, તે તા લાગવે જ છ્ટકા છે. હવે સન્યના એકાએક નાશ થતા જોઇ, જેમ ચાહાને વિચાર આવવાથી તેણે ખીજું ખાણ મારલું ગંધ કરશું તેમ, પ્રારખ્ધ કર્મોથી ભાગવાતાં અનેક સુખ દુઃખા નેઈ, હવે પછી ળીજાં પ્રારખ્ધા ન ભાગવવાં પડે, અર્થાત્ साधनना विचार करवा; मने केम पेसा शत्रु तरहथी आवेसा અગ્ન્યસ ખાણવેં યુદ્ધાનાં ભાથાસહિત સર્વ ખાણા ખળી ગયાં, તેમ પ્રારુષ્ધથી ડરી, પરમાર્થ સાધનના વિચાર (યતન) કરતા એવા મુસુક્ષુજનને, જ્ઞાન થવાથી, એટલે જ્ઞાનરુપ અગ્નિથી, તેનાં બાકી રહેલાં સર્વ સંચિત પ્રારખ્ધ ખળીને ભસ્મ થઇ જાય છે. અસ્ત્રાસ્વધી ઉપાધિ નાશ પામવાથી તે યાહો કેવળ નિઃસ્પૃહ અને નિવૃત્ત થયા

પર

તથા આનંદ પામીને ત્યાંથી ચાલી નિકત્યા, તેમ સર્વ પ્રારખ્ય અળી જવાથી અને દેહરૂપ ઉપાધિ નાશ પામવાથી મુક્ત થયેલા જીવ પાતાના પરમાત્મ સ્વરૂપાનંદમાં મગ્ન થઇ જાય છે.

એ પ્રારુષ્ધા તા બે પ્રકારનાં છે, તે કેમ કરીને નિવૃત્ત થાય ? જાણ કે એક પ્રારુષ્ધ 'સંચિત'-એટલે પૂર્વે જે કરેલું હાય તે અહ ભવમાં ભાગવવાને તયાર રહેલું એ સંચિત પ્રારખ્ધ, તે ભાયામાંનાં भाषानी पेठे ज्ञानरूपी अन्यस्थी भणी जाय, अने भात्र पहेंदे મૂકેલાં બાહાની પેઠે ભાગવવા શરુ થયેલાં પ્રારુખ્ધ ભાગવેથી નિવૃત્ત થાય; અર્થાત્ આ દેહ રહે ત્યાંસુધી જે કંઇ લાેગવાય તે લાેગવી, તેટલેથી જ સમાસિ થાય, એમ સંચિત તાે બંને રીતે નિવૃત્ત થઇ જાય છે. પણ બીજાં પ્રારંખ્ધ 'ક્રિયમાણ'–અર્થાત આ દેહ રહે ત્યાં-સુધીમાં તેલું કરેલાં અને તેનાથી પ્રતિદિન થતાં, એટલે નવાં, સારાં નરસાં કાર્યોરુ પ પ્રારાષ્ધ-કે જે આ દેહ છૂટી બીજો દેહ ધારણ કરીએ ત્યારે ભાગવવાં પહે તે ક્રિયમાણ પ્રારમ્ધ તા, જ્ઞાન થયા પછી, પ્રાણીના પદરમાં રહેતાં જ નથી; કેમકે જ્યાંસુધી ક્ળની આસક્તિ હાય ત્યાંસુધી તેને કર્મો (પારબ્ધા) લાગવવા માટે બંધન થાય છે, પણ જ્ઞાની થયા પછી કશામાં આસંક્રિત રહેતી નથી એટલે, ગમે તેટલાં કિયમાણ થયાં હાય તાપણ, આસક્તિ રહિત થઇને, તે કરવાને લીધે જ્ઞાનીને કરોા ખાધ કરી શકતાં નથી, અર્થાત તે તા નિવૃત્ત થયેલાં જ છે; કારણ કે જ્ઞાનખળથી કર્મ બળીને ભરમ થઇ જાય છે. જ્યારે એમ છે ત્યારે જ્ઞાની થયા પછી પણ મનુષ્યના દેહ કેમ રહે છે? કેમ કે દેહ એ પ્રત્યક્ષ પ્રારખ્યનું (પ્રારખ્ધ લાગવવા માટેજ નિર્માણ થયલું) પૂતળું જ છે; અને ज्ञान થયા પછી કર્મો (પ્રારખ્ધા) ખળ્યાં એટલે તેને (દેહને) તુરત निवृत्त थवं ल लेधके.

## ૧૫–અવિલ્થામાનું અગ્ન્યસ્ત્ર,

અગ્રાનસ્વપી અવિદ્યાના પાતાના પેટમાં છે લેદ છે; એક આવરણશક્તિ અને બીજ વિક્ષેપશક્તિ. આવરણશક્તિ આત્માને અગ્રાનમાં જ ડૂળાડી-હાંકી રાખનારી છે, અને વિક્ષેપશક્તિ પ્રા-રુષ્ધ લાગવાવારુપે આત્માને પરમાત્માના સ્વસ્વપથી વિક્ષેપ

(જૂદાઇ) પડાવનારી છે. જ્ઞાન ચતાંવેત અવિદ્યાની (અજ્ઞાનની) આવરણશક્તિ તો દ્વર થઇ જાય છે, અર્થાત્ આત્માપર આવેલું અજ્ઞાનનું આવરણ–હાંકણ કારે ખસી જાય છે, પણ વિક્ષેન્પશક્તિ દ્વર થઇ જતી નથી; જો કે તે દ્વર થઇ જાય છે ખરી; પણ ખળેલું કપડું જેમ છે જ નહિ, અર્થાત્ નાશ થઈ ગયલું છે, પણ તેને જ્યાંસ્ધી કાઈ મનુષ્યે અથવા વાયુએ ચુંચી નાંખ્યું ન હાય લાંસ્ધી તેના આકાર દેખાય છે, તેવી રીતે વિક્ષેપશક્તિ દેખાતી રહે છે. એ વિક્ષેપશક્તિ તો સ્થૂળાદિ દશ્ય પદાર્થોની સાથે નિવૃત્ત થાય છે. એ માટે એક ઇતિહાસ મને સાંભરી આવ્યા, તેના સાર મહેં અહીં ગ્રહણ કીધા:–

મહાભારતના યુદ્ધમાં કૌરવ પક્ષના મહારથી અશ્વત્થામાએ, અર્જીનપર અગ્ન્યસ્ત્ર બાણુ મારચું તેથી, અર્જીનના રથ, દ્વાડા વગેરે સૌ બળી ગયું; પણ અર્જીનના સારથિ શ્રીકૃષ્ણ હાવાથી, તેમની ઇશ્વરી શક્તિવર તે સર્વે બળેલું છતાં, જેમનું તેમ (ન બળેલાંની પેઠે) ચાલ્યા કરતું હતું! આ વાતની અર્જીનને કશી ખબર નહાતી, તેથી તે તા એમ જ સમજતા હતા કે, "લાર નથી અધત્યામાના કે, તે એક પણ અસ્ત્ર મારીપર ચલાવી શકે. મારાં અસ્ત્રા એટલાં અધાં અળવાન અને સિદ્ધ પરાક્રમવાળાં છે કે તેવઉ મહેં તેનું અગ્ન્યસ પણ આજે નિષ્ફળ કીધું છે!" આથી અંતર્યામી પ્રભુ શ્રીકૃષ્ણે પણ જાણ્યું કે, "અહા ! આ અજ્ઞાની અર્જીનને શું અભિ-માને થયું ? પણ તે જાણતા નથી કે, અગ્નયસ્ત્ર એક ઇશ્વર વિના-સર્વને ખાળી નાંખે છે. પણ હવે તો આ અજ્ઞાની સખાનું અલિમાન તૂટલું જોઇએ." પછી જ્યારે યુદ્ધ બંધ થયું ત્યારે શ્રીહરિએ સ્થ મુકામપર હાંક્યા ને હેરા આગળ જઇ તેમણે અર્જીનને રથમાંથી ઉતરવાનું કહ્યું ત્યારે અર્ન્યુન બાલ્યા, 'ચાદવે વર, નિત્ય પ્રતિ રથ-માંથી આપ પહેલા ઉતરા છા, ને આજે મને પ્રથમ ઉતરવાનું કહ્યું,-એ શું ?" શ્રીકૃષ્ણે કહ્યું, "એક વાર તું ઉતર; પછી હું તને કહું છું." તુરત અર્જીન રથપરથી હેઠા ઉતરવા, ને પછી પરમાત્મા ઉતસ્થા અને શ્રીકૃષ્ણ ઉતર્યા કે જોતજોતાંમાં આખા રથ અને ઘાડા સૌએ ભરમના ઢગલા થઇ પડયું! યા ચમત્કાર જોઇ અર્જીન ખડ્ડ

આર્શ્ય પામ્યા અને દિગ્મૂહ થઇ ઉભા રહ્યાં, તેને એવા જડલ-રત બની ગયેલા જોઇ શ્રીલગવાને કહ્યું, "કેમ અર્જીન! અધત્યા-માના અગ્ન્યસના પ્રલાવ જોયા ? જો હું પ્રથમ ઉતરત તા રથ અને અધની સાથે તું પણ બળી લસ્મ થાત. એના અગ્ન્યસના પ્રહાર થયા ત્યારથી જ તે સા બળી રહેલાં હતાં, પણ માત્ર મારી આત્મશક્તિના દિવ્ય પ્રલાવવડે બળેલાં છતાં પણ ચાલતાં હતાં અને તેમ મહેં માત્ર તારા સંરક્ષણાર્થ જ કીધું હતું" આ સાંલળી અર્જીન ગર્વરહિત થઇ સ્તુતિ કરતા લગવાનના ચરણમાં પડયા !

सार के ज के पूर्ण धक्षर श्रीकृष्णुरूप विक्षेपशिक्तवाणां जे प्रारम्धा-तेमनी शिक्तवि ज धिद्रियेरियो होडाथी जेडेंदे। शरीर-रूपी रथ याद्या करे छे, जो के ज्ञानरूपी अञ्च्यस्रवि सर्व कर्मा णणी गयां छतां, पण जयारे तेमांथी विक्षेपशिक्तरूप श्रीकृष्ण हैंडा उत्तर्या, विक्षेपशिक्त भसी गध-पूरी थर्ध, क्येटेंदे अविध ज्ञानथी सर्व कर्मा (प्रारम्धाहि सी) ते ज वभत सस्मवत् थर्ध जवानां. माटे ज्ञानीनं शरीर निह जेवं ज जाणुवं. ते मात्र अविद्यावाणी रृष्टिथी हेभाय छे पण ज्ञानरृष्टिको हेभातं नथी.

ગ્રાન એવું ઉત્તમ છે, કે જેથી ગ્રાની નિષ્પાપ, નિષ્કર્મ અને નિર્ણંધ (મુક્ત) થઇ જાય છે, ત્યારે એ ગ્રાન શું નિરંતર એવું ને એવું જ ગ્રાનીના અંતઃકરણમાં સતે જ રહેતું હશે ? હા, તેમ જ છે. પણ ગ્રાની નિરંતર વિષયસેવનથી વૈરાગ્યવાન્ રહે તો જ; નહિ તો વિષયો તો એવા ખળવાન્ છે કે ગમે તેવા ગ્રાનીને પણ પાછા ગ્રાનશિખરથી અગ્રાનરુપી ખાડામાં હસસેલી પાઉ છે.

# १६-यति अने शलक्षा.

કેાઇએક ત્યાગી પરમહંસ એક શહેરની ભાગાળ આવીને એક વૃક્ષતળ ઉતરેવા. તે પૂર્ણ દશાને પામેલા હતા. ભાજન પાનાદિ-કને માટે પણ કશી કાળજી તેને નહાતી; તેથી કાઇને ત્યાં ભિક્ષા કરવા સારુ પણ તે શહેરમાં જતા નહિ. માત્ર અવધૂતની પેઠે ખુશીમાં આવે ત્યાં પડિયો રહેતા, ને કાઇ ખવરાવે કે પાણી પાય તા ખાતા પીતા હતા. તેને કેવળ પરખ્રદ્ય-પરમાત્માની જ લગની લાગી રહેલી હતી. ઘણાક દિવસ એ શહેરને પાદરે રહેતાં વીતિ

गया त्यारे, सर्वत्र-धराधर सौ तेने लाखी गयां. रालाने पणु यो મહાત્માની ખબર થઇ. આવા પરમહંસ મહાત્મા પાતાના નગરમાં छे ते लाणीने सानंह संताषथी, राला, पाते ज तेने माटे सुंहर પક્વાન્નાથી ભરેલા એક થાળ લઇ તેની પાસે આવ્યા, ને પાતાને હાથે તેણે વિરક્તને જમાડયા. પછી ખીજા કાઇને ત્યાંથી ખાવાનું ન લાવવા દેતાં રાજાએ નિત્ય પાતાને ત્યાંથી જ થાળ લઇ જઇ તેને જમાડવું ચાલું રાખ્યું. એમ કરતાં સુમારે માસ દાઢ માસ વીતિ गये। त्यारे राजानी, संत करो। अत्येनी आवी उत्तम लिक्ष्ति लेध, ते विरक्ते प्रसन्न थर्धने अहां, "राजा, तुं धर्मिष्ठ अने लिखितमान् છે, તેથી હું તારાપર પ્રસન્ન થયા છું. પ્રસન્ન થઇને બાલ, તારી શી કામના છે?" આ સાંભળી રાજા ખહુ આનંદ પાર્મી બાલ્યા, " મહારાજ, આપની કૃપાથી મારે ત્યાં સર્વે સુખસંપત્તિ અને ઋદ્ધિ-સિદ્ધિ વસે છે; પણ પુત્રની ખાટ છે." ત્યારે પરમહંસે કહ્યું, " ખચ્ચા, તું કશી ચિંતા કરીશ નહિ; તારે ત્યાં એક સુંદર પુત્ર જન્મશે." ં હવે પરમપદને પામેલા મહાત્મા પુરુષનું વાક્ય પરમાત્મા કેમ મિથ્યા થવા દે? થાડાક દિવસમાં રાજાની સ્ત્રીને ગર્ભ રહ્યો, ને પૂરા માસ થતાં એક કાંતિમાન્ યુત્રને રાણીએ જન્મ આપ્યા ! આ પ્રસંગથી राकाने ते विरक्षतना वास्थपर अत्यंत श्रद्धा भेडी, ने ते तेने સાક્ષાત્ પ્રભુ સમાન માનવા લાગ્યા. પછી ઘણી ઘણી વિનતિ તથા આગઢ કરીને તેણે તે મહાત્માને પાતાના એક એકાંત મહેલમાં લાવી રાખ્યા; ને સેવામાં અનેક ચાકરા મૂકી પાતે તથા પાતાનું આખું કુટુંઅ (રાણી, પાતાની દીકરી વગેરે) પણ દિવસના ઘણા क्षाग तेमनी सेवामां જ रहेवा मांउयां. ने अतिहिन विविध अ**धार**नां પક્વાન્ના કરી તેમને યથેચ્છપણે જમાડવા માંડ્યા, અને સઘળી પ્રકારના રાજભાગા પાતાને હાથે કરીને રાજા તેને અર્પણ કરવા લાગ્યા. વિરક્ત મહાત્મા જે મુખમાંથી આજ્ઞા કરે તે જ પ્રમાણે राजा डरे, ने सर्व सेवडलन तेमनी आज्ञामां रहे. राष्ट्री अने राल-યુત્રી તે પણ વારંવાર મહાતમા સ્વામીજની પગચંપી કરે, તથા 'મહારાજ, મહારાજ!' કરતાં તેમનાં મહોં સૂકાય. આમ સૌ વાતે મહાતમા સ્વામીજને તા તેઓએ પૂર્ણ વિલાસી ખનાવી દીધા.

સ્વામીતું શરીર નાના પ્રકારના સ્વાદિષ્ઠ અને પૌષ્ટિક પદાર્થોના સેવનથી ખૂબ ઋષ્ટપુષ્ટ અને તેજસ્વી બન્યું. તેમણે સર્વ ઇદ્રિયા અનેક કર્ષ્ટો આપી આપીને દમન કરવાથી નિર્બળ કરી દીધી હતી, તેવી જ પાછી સતેજ અને પ્રખળ થઇ! તેમાં પણ વળી રાજાનું અન-પૂર્ણ રજોગુણી, તેના આહારથી સાત્વિક ખુદ્ધિ કદી રહે જ નહિ, તેથી મહારાજ પણ રાજસી ખન્યા. યતિની સર્વે ઇંદ્રિયા જાગત શ્રધ ચનથનાટ કરવા લાગી. જ્યાં ઘૃત તથા અગ્નિ ખેને લેગાં થયાં ત્યાં શું ખાકી રહે ? તે રાજાની કન્યાની ઉમર પંદર સાળ વર્ષની હતી, તેનું સ્વરૂપ દેવાંગના સમાન હતું. વળી તે અનુપમ પૂત્ાં क्येंडांतमां ते यतिनी सेवा अरवामां वारंवार तत्पर रहेतुं हतुं. क्ये જોઇ, યતિ મહારાજનું મન ડગમગ્યું. પ્રથમમાં જ રાજ્યાન લક્ષણ કર્યું તેથી શહેરમાં આવવાની ખુદ્ધિ થઇ, ને રાજસ ગુણુ વ્યાપવાથી આટલે લગી-વ્યભિચારની પાપમાં ખૂડવા લગી છુદ્ધિ ખગડી. તેમને રાત અને દિવસ તેતું જ સ્મરણ થવા લાગ્યું. મનમાં કામના થવા લાગી કે, હવે ક્યારે તે પાતાને પત્ની તરીકે ગામ થાય! આવા કુવિચાર થવાથી એક યુક્તિ રચીને તેણે રાજાને એકાંતમાં કહ્યું કે, 'રાજા, હું કહું તેમ કરીશ ?' રાજા તા પુત્ર આવ્યા તેથી સર્વ રીતે આધીન થઇ રહ્યો છે તેથી સ્વામીનું એવું વચન સાંભળીને કહેવા લાગ્યા કે, "મહારાજ, આપ એ શું બાલ્યા ? જે કહેશા તે કરવા આ દાસ તત્પર જ છે." ત્યારે જટિલ મહાતમાં બાલ્યા કે, "મહે તને પુત્ર આપ્યા; પણ તેના જન્મ કાઇ કઠ્યું યાગમાં થયેલા છે તેથી તેના સંરક્ષણ માટે તું, હું ખતાલું તેવા ઉપાય કર. ખીજી કાેઇ વસ્તુ તારા યુત્રને ઘાતક નથી, પણ સાત્ર તારી આ દીકરી-રાજપુત્રીના યાગ તારા પુત્રના ઘાત કરનાર છે, માટે તું જો સત્વર તેના ત્યાગ કરીશ નહિં તાે તારા આ દૈવી યુત્ર ખરાવા અશક્ય સમજ." રાજાએ પૂછ્યું "મહારાજ, એમ છે ત્યારે હું એના ત્યાગ કેવી રીતે કરું? આપ કહા તા હમણાં ને હમણુ ઘડીઆં લગ્નથી કાઇ યાગ્ય પુરુષની સાથે પરણાવી દઉં." જિટલે કહ્યું, ''ના; પરણાવે ત્યારે તેં ત્યાગ કરચો ન કહેવાય; પણ એ કાઇ દિવસ પણ કરીને તારે ઘર આવવા પામે નહિ તેં માટે હ

ુ અતાવું તેમ કર." જટિલ સ્વામીએ મનમાં વિચાર કીધા કે જો પરણાવવાનું કહીશ તેા રાજકન્યા મારા હાથમાં નહિ આવે! માટે તેણે અતાવ્યું કે, "તું એને સાળે શણુગાર સનાવી, પાણીમાં તરી શકે એવા આકારની એક પેટીમાં પૂરીને, નદીમાં વહેતી મૂકી દે." રાજાએ કહ્યું, "મહારાજ, આગા થઇ તો હમણાંજ તે પ્રમાણે કરું છું." એમ કહીને તે વાત તુરત પાતાના પ્રધાનને કહી તેવી પેટી त्तयार करवाने ताक्षीहे हुकम करयो ! आ वात सांलणतां व प्रधान પાતાના મનમાં ચમકી ઉઠયા કે, "ર ર! આ તા નિશ્ચે આવા-જીનું જ મન ખગડયું છે; આમ કરવામાં તે વિના તેના ખીજો કરોા હેતુ જણાતા નથી !" પછી રાજાએ સ્વામીજીના કહેવા પ્રમાણે રાજપુત્રીને સર્વે શણુંગાર પેંહેરાવીને પ્રધાનને ત્યાં સાકલી; જ્યાં તેને પૂરવા માટે પેટી તયાર કરવામાં આવી હતી. વિચારશીળ પ્રધાને સત્યાસત્યની પરીક્ષા કરવા માટે, તેમ જ સ્વામીજીના આચ-રણ કેવાં છે તે જાણવા માટે, તે નિર્દોષ રાજપુત્રીપર દયા આણીને, આગળથી જ ચાહાઓને માકલીને જંગલમાંથી એક વ્યાઘ્ર પકડાવી મંગાવ્યા હતા, તેને, પેલી પેટીમાં પુરચો; અને ધાસને માટે કાઇ કાઇ સ્થળે છિદ્રો રાખી તે પેટીને અંધ કરી દીધી. આ વાતની રાજા તથા જટિલ કાઇને ખળર નહાતી; અને હવે પછી પણ ખળર ન પેંડે તે સારુ પ્રધાને તે પેટી, વાજીત્રાના દેશ સાથે ઉપડાવી, ં શેહિરની ખહાર નદી કિનારા ઉપર આણી અને આવેથી રાજાને अतावीने तेने नहीना प्रवाह वय्ये तरती सूडी हीधी!

પેલા મહાતમા જટિલને તો આ વાત ઇષ્ટ જ હતી. તેમણે તો આથી સાનાના સ્તરજ ઉચ્ચા જાણ્યા. પછી લાગ સાધી તે રાજમેહેલમાંથી સૌચ (ઝાઢ) જવાનું બહાનું કરી, શેહેર બહાર નિકળી પડયા; અને જયાં આગળથી પેટી તરતી મૂકી હતી લાંથી આગળ ઘણેક દ્વર જઇ, નદી કિનારે, પેટીની વાટ જેતા ઉભા રહ્યો. કેટલીકવારે પેટી તરતી તરતી ત્યાં આવી એટલે તેમણે હર્ષ-ભેર નદીમાંથી તેને બહાર કાઢી; અને કિનારે લાવીને રાજપુત્રીનું સુખાવલાકન કરવા માટે, માટી આતુરતા સાથે, ઉતાવળથી બારણું ઉઘાડયું. પણ જેનું તેનું ઢાંકણું ઉઘાડયું કે તેજ સાણું તે પેટીમાંથી

એક મહા વિકાળ વાઘ ખહાર કૂદી પડયા ! "આ શા ગજખ!" એમ આશ્ચર્યથી બાલતાં બાલતાંમાં તા વાઘ સ્વામીજીની ગરદન પકડી પાડી અને યથેચ્છ રુધિર પીવા માંડયા. તેમના પ્રાણ ત્યાગ થયા એટલે શખને છાડી, તે કયાંય જંગલમાં નાશી ગયા! આ ક્ષણે સ્વામીને ઘણા જ પસ્તાવા થયા, પણ શા ઉપાય ? મરતાં મરતાં તેમણે જમીનપર એક શ્લાક લખ્યા કે:-

मनसा चितितं कार्यं दैवमन्यत्र चितयेत् ।
राजकन्याप्रसंगेन व्यावोजाटिकभक्षकः ॥

હવે આણીગમ રાજદારમાં મહારાજ શૌચ કરવા ગયા. ને ઘણીવાર થઇ ગઇ એટલે, "મહારાજ કયાં, મહારાજ કયાં" એવી ખૂમ ઉડી રહી. સઘળે ખાળાખાળ ચાલી. ખહુ ખહુ શોધ કરતાં માલમ પડ્યું કે તે તો નદી તીરે મૂવેલા પડયા છે. તુરત રાજ, પ્રધાન વગેરે સૌ શોચ કરતા ત્યાં આવ્યા, ને જોયું તો એક પેટીની નજીકમાં યતિ ચત્તાપાટ પહેલા છે. રાજા ખહુ શાચ કરવા લાગ્યા, ત્યારે પ્રધાને તેને કહ્યું કે, "રાજધિરાજ, એમાં કંઇ શાચ કરવા લાગ્યા, ત્યારે પ્રધાને તેને કહ્યું કે, "રાજધિરાજ, એમાં કંઇ શાચ કરવા હાં કારણ નથી. સૌ સૌના પાપે નાશ પામે છે. આ પેટી તમારી પુત્રીની જ છે; ને એ આવાજી રાજકન્યાને પરણીને નાશી જવાની ઇચ્છાથી, પાતાના તપ ને એશ્વર્યમાં ધૂળ નાખવા, અહીં આવ્યા હતા, તેથી આ દશાને પામ્યા છે!" રાજાએ અતિ આશ્વર્યથી કહ્યું, "તું એ શું કહે છે? શું એ સત્ય કથા છે?" ત્યારે તેણે પાતે જેવી રીતે રાજકન્યાનું રક્ષણ કર્યું હતુ તે સઘળી વાત રાજકને કહી સંભળાવી અને રજકન્યા રાજાને સોંપી. રાજા તેનાપર ખહુ જ પ્રસન્ન થયા, અને તેની આવી સૂક્ષ્મ ખુદ્ધિને માટે તેને મહુ ધન્યવાદ આપવા માંડયા.

માટે હે વિશાલ, જ્યાંસુધી એ જ્ઞાનીએ વિષયસેવન મુદ્દલ નહાતું કર્યું ત્યાંસુધી, તેની ખુદ્ધી પરમ શુદ્ધ હતી; ને તેથી તેણે કહેલું રાજાને પુત્ર થવાનું વચન પણ ઇશ્વર કૃપાથી સિદ્ધ થયું હતું. પણ જયારે તેણે રાજાન ભક્ષણ કર્યું, ને તેમાંએ વળી ઉત્તમાત્તમ સ્વાદિષ્ટ ભાજન, પાન તથા ઉત્તમ વૈભવા ભાગવતાં સ્ત્રીઓ સાથે પ્રસંગ પાડયા ત્યારે પ્રાણ પણ ખાયા. માટે જ્ઞાનીએ નિરંતર કાઇ

પણ જાતના વિષયસેવનથી વિરક્ત જ રહેવું અને રાજાનું, વેશ્યાનું અને દુષ્ટનું અજ્ઞ પ્રાણાંતે પણ ભક્ષણ કરવું નહિ. ૧૭–આહાર તેવા ઓડકાર.

આ જિટલના દર્ષાંત ઉપરથી મને નિશ્ચે થયું કે, જેવું અન્ન ખાવામાં આવે તેવી જ ખુદ્ધિ થાય એમાં ફેર નથી. આ શરીરના અને મનના કેટલેક અંશે નિકટના સંબંધ છે; તેથી જેવી સ્થિતિ શરીરની થાય, તેવી જ રીતનું મનનું પણ આપાઆપ વલણ થઇ જાય છે. સાત્ત્વિક, રાજસ અને તામસ, એમ ત્રણ પ્રકારનું અન્ન છે. રાજસ અન્ન ભક્ષણ કરવામાં આવે તો તેથી રજેગુણ, તામસથી તમાગુણ અને સાત્ત્વિકથી સત્ત્વગુણ શરીરમાં પ્રકેટી નિકળે છે, સર્વત્ર પ્રસિદ્ધ છે કે જેવા પદાર્થનું સેવન તેવી જ ખુદ્ધિ. ઉદાહરણ તરીકે જોઇએ, તા કાઇ પુરુષ ભાંગ અથવા મઘનું પાન કરે છે તા લાગલી તેની મતિ ફરી જઇ તે નાના પ્રકારનાં કૃચિહના કરતા યદ્ધાતદ્ધા ખકે છે; અને જો તેને કંઈ કહેવામાં આવે છે તા તેથી તે સામા મનુષ્યપર ખહુ કોધે ભરાઇ જાય છે, એ તામસ પદાર્થના સેવનના પ્રતાપ છે. માટે જેવા આહાર તેવા એાટકાર સમજવા.

પૂર્વે કાઇક સમયે એક ગામમાંથી બે બ્રાહ્મણા કાશીપુરીએ વિદ્યા સંપાદનાર્થે ગયા હતા. તેઓ સગા ભાઇઓ હતા. તેઓ કાશી-પુરીથી વિદ્યાભ્યાસ કરીને કેટલેક વર્ષે ઘેર આવવા નિકળ્યા. માર્ગમાં એક જણ રસોઇ કરતા ને બીજો ભિક્ષા માગવા જતો હતો. આમ નિર્વાહ કરતા તે ખંને, એક વખતે એક ગામની ધર્મશાળામાં આવી ઉત્તરયા, અને નિયમ પ્રમાણે એક રસોઇની તયારી કરવા માટે તથા સરસામાન સંભાળવા માટે ત્યાં બેઠો; ત્યારે બીજો ગામમાં ભિક્ષાન્ન લેવા માટે ગયા. ગામમાં ફરતાં ફરતાં કાઈ ઠેકાણે એક સદાવ્રત અપાતું હતું, ત્યાં આગળ તે ગયા, અને લાટ, દાળ, ચાખા, ઘી ઈત્યાદિ સઘળા સીધાના સામાન, ખંને જણને ચાલે તેટલા લઇ તે મુકામ તરપ આવવા નિકળ્યા. અંને શાકયા તા હતા જ, ને તેમાં આ સીધું લેવા જનારને તા સીધાને માટે ગામમાં પણ ખહું રખ-ડપટ્ટી થઇ હતી તેથી તેને બહુ થાક લાગ્યા હતા એટલે ભૂખનું અને થાકનું એકઠું જોર તેનાથી સહન ગઇ શક્યું નહિ. જ્યાનુત્તાના

न बर्ल न तेजः એ નીતિવચન પ્રમાણે તેની દશા થઇ રહી. મધ્યા-હ્ન થવા આવેલા, પેટમાં સવા ખરીરના ખાડા, ને પગ થાકી ગયેલા, તેંથી 'હવે તા ગમે તે પણ ખાવા મળે તા જ ડગલું ભરાય' એમ ધારી તેણું પાતાના સીધાનું પાટંકુ છાડ્યું, ને જઠરને આધાર આપવાને તેમાંથી કાચું અનાજ ફાકવાના વિચાર કીધા. લાટ અને દાળ કંઇ કાચાં પ્રકાય નહિ તેથી ચાખાની મુઠીએ ભરીને તે આરાગવા લાગ્યા. એક, બે ને ત્રણ મૂઠી ચાખા ખાવાથી જરાક શાંતિ વળી એટલે તે પાટકું પાછું અંધીને ઉતારા ઉપર ગયા. ત્યાં તેના માટા ભાઇ નાહી ધાઇ સઘળી તયારી કરીને વાટ જોતા એઠા હતા. તેણે કહ્યું, "ભાઇ, ભલે આવ્યા; લે આ ઘડા લઇને કૂવાપરથી પાણી ભરી લાવ, એટલે અહીં રસાઇ ચાલતી કરું." કૂવા ધર્મશાળા આગળ જ હતા, જ્યાં ગામના કેટલાક ભાગની સીએા પણ પાણી ભરતી હતી. તે પાણીઆરીએાની એ વેળા કૂવાપર મુખ્કળ ભીડ હાવાથી તેનાથી શુદ્ધપણે (કાઇના છાંટા છુંટી ઉડ્યા વગર) પાણી ભરી શકાય તેમ નહાતું. આથી પ્રાહ્મ-ણુના મનમાં એક ચુક્તિ સૂઝી આવી. તે પેલી પાણીઆરીએ પ્રત્યે ખાલ્યા, "બાઇએા, કારે ખશી જાએ અને અમને પાણી ભરવા દા, કેમકે અમે ગરાડા છિયે, તેથી તમે અલડાશા." આવી રીતનું નાના લાઇનું બાલવું સાંભળીને માટા ભાઇ એકાએક વિસ્મય જ થઇ ગયા! તે મનમાં વિચાર કરવા લાગ્યા, 'અરેર! આ શું વિપરીત ? મારા ભાઇની મતિ આજે આટલી ખધી લખ્ટ કેમ થઇ ગઇ! કે તે પાતાને ગરાહા કહે છે? ખેશક, એમાં કંઇ કારણ હાેલું જોઈએ? क्येने पूछी लेखें के के छे हिण्टनुं वा नीयनुं अन्न ते। नथी ખાધું ? કેમ કે એ પરમ સ્નાતક અને મારા કરતાં પણ શુદ્ધ મનના છે, છતાં એની એકાએક આવી નીચ ખુદ્ધિ થવામાં ગુપ્ત લેદ હાવા જોઇએ.' એવામાં કૂવાપરની સ્ત્રીઓએ પણ તેને પૂછ્યું કે, "મહા-રાજ, તમે તા બ્રાહ્મણ દેખાઓ છા, ને ગરાડા છિયે એમ કેમ કહા છા?" એટલે તેણે કહ્યું, "અમે ગરાડા જ છિયે, ગરાડા!" પછી પાણી ભરીને તે અંદર ગયા, ત્યારે માટા ભાઇએ કહ્યું, "ભાઇ, તું કાલ ખેપારના ભૂખ્યા છે, માટે લાવ પહેલે તને હું કાચું કારું

કરી આપું, જેથી રસાેઇને કદાચ વાર લાગે તાેપણ તે ખાવાથી તને જરા ધીરજ રહે." એ સાંભળી તેણે કહ્યું, "ભાઇ, તમે કહા છા તેમ જ છે; કેમકે આપણે ખેપ કરીને આવ્યા હતા ને ગામમાં વળી મારે સીધા માટે ખહુ રખડલું પડયું તેથી મને ક્ષુધા ઘણી લાગી હતી, મારામાં ગ્રાલવાની પણ હાય રહી નહાતી, તેથી રહે તા સીધામાંથી થાડાક કાચા ચાખા જ્યારે ફાક્યા ત્યારે મારા પેટને જરાક ધીરજ આવી. માટે હવે કંઇ કાર્યું કારું કરવાની જરૂતર નથી. રસાઇ થયા પછી આપણે બંને જોડે ખેશીને જમીશું." તુરત માટા ભાઇએ અનુમાન કીધું કે, 'ગરેડા થવામાં નિશ્ચે તે ચાખાના જ પ્રતાપ છે! તે એના પેટમાં ગયા ત્યારથી જ એની ખુદ્ધિ ભ્રષ્ટ થઇ લાગે છે. માન ન માન, પણ તે અન્ન (ચાખા વગેરે સીધું) કાઇ નીચ જાતિનું હાલું જોઇએ.' આવા વિચાર કરીને રસાઇની જગામાંથી તે તુરત ખહાર નિકળી કૂવા ઉપરની પાણી આરીઓને તેણું પૂછયું, "બાઈએા, આ ગામમાં સદાવત કેટલાં છે?" ત્યારે એક સીએ ઉત્તર દીધું, "મહારાજ, આટલા નાના ગામમાં સદા-વત કયાંથી હાય ? માત્ર એક સદાવત હાય એમ લાગે છે. પણ અમને એમ ખબર છે કે ઘણાક વટેમાર્ગુએ ત્યાંથી સીધું લેતા નંથી." ત્યારે એક ખીજી સ્ત્રી ખાલી, " ખીચારા અજાણ્યા વટેમા-ર્ગુઓ તો ત્યાંથી સીધુંસામાન લે છે, પણ જે કાઇ ત્યાં જઇ પૂછે છે કે, 'આ સદાવત કાેનું છે?' અને તેનું ઉત્તર મળ્યા પછી, ક્રિાઇ પણ વટેમાર્ગુ, બ્રાહ્મણ કે સંત, ગમે તેવા ગરજાં હાય તા પણ તે સદાવત લીધા વગર ત્યાંથી ચાલ્યા જાય છે!" એ સાંભળી યાદ્રાણે પૂછયું, "આઇ, ત્યારે એ સદાવત કાતું છે?" ત્યારે એકે જણાવ્યું કે, "મહારાજ, અમને એની પાકી ખબર નથી, માટે ગામમાં પૂછીને તપાસ કરા." તુરત અને ભાઇ ગામમાં ગયા, તા ત્યાં તપાસ કરતાં જણાયું કે, એ સદાવત કાઈ ચમારનું છે તે સાં-ભળી માટા ભાઇની પૂરી ખાત્રી થઇ કે, દેહનું અન્ન ખાવામાં આ-વ્યાથી મારા લાઇની ખુદ્ધિ લાષ્ટ્ર થઇ, ને તેંગુે પાતાને ગરાેડા કહેવામાં કશી ગ્લાનિ-લજ્જા ગણી નહિ. યછી તે દિવસે તેને ઉપ-વાસાદિ પ્રાયશ્ચિત્ત કરાવ્યું, અને ગામમાંથી પાછી ભિક્ષા માગી

લાવીને રસાઇ કરી પાતે જમ્યા. પછી તે જો પાતાના ભાઇને કહ્યું કે, "હવે પછી એવું નીચનું, પાપીનું, વેશ્યાનું, રાજાનું ઇત્યાહિ અન્ન ન ખાવું, અને તે માટે શિખામણ આપતાં દર્ષાતરન્પે એક રલાેક કહ્યાે કે:-

याद्वरं भक्षयेच।तं द्वादिर्भवति ताद्यो । दीपस्तिमिरं भक्षयति कज्जलं च प्रस्यते ॥ १॥

"જેવું અન્ન ખાવામાં આવે તેવી જ ખુદ્ધિ થાય છે, જેમ કે દીવા અંધારાનું ભક્ષણ કરે છે, તા તે કાજળને જન્મ આપે છે." માટે જેવા આહાર તેવા આટકાર, એ યથાર્થ છે, તેથી ભાજનનું અન્ન નખળું અથવા નખળા ઠેકાણાનું ન હાય તેને માટે મનુષ્યે સાલ્ધ રહેવું જોઇએ.

આ સમયે મને એક શંકા થઇ આવી કે-પેલા જટિલ (રાજ-્કન્યાના પ્રસંગવાળા) તા વિદ્વાન્ (ગ્રાની) હતા; અને (જેવું અન્ન ખાવામાં ઓવે તેવી જ ખુદ્ધિ થાય એ નિયમ પ્રમાણે) રાજાય सक्षे हरवाथी कर पाते भरणावस्थाने आस थया, त्यारे तेले भरती वेजा सभ अभ्यें के मनता चितितं कार्य दैवमन्यत्र चितयेत मिनभा युरुषे इंध अर्थ बिंत०युं हि।य ते प्रारण्धयागे तेनु इंध क जनी आवे છે,' તેનું કેમ ? જો કે નિમિત્ત આ કામમાં રાજાણ થયું હતું, પણ એતું वाधथी भरण प्राप्त थवामां ते। मूल इत्रिण तेनं हैन-प्रारण्ध-लाकिति। . હतं, तेथी तेने तेवी भुद्धि थर्छ, अर्थात् ते राजना गाम के हि ગયા, ત્યાં ભાગાળ ઉતર્યો, રાજાએ તેને માન્યા, રાજાને પુત્ર નુ પાતે રાજાર લક્ષણ કીધું, રોજ્કન્યા વગેરેએ તેની સેવા કરી, ત્યાં तेनुं भन राज्य न्यापर माहित थयुं अने येतानुं भरण न जाणतां પાતે જ રાજકન્યાને પેટીમાં પુરાવી નંદીમાં મૂકેવા માટે રાજાને કહ્યું, આ સર્વ પ્રકાર, માત્ર तेના પ્રારુપધે જ પ્રેરચા હતા અને હાદ્ધિ: कर्मां उतारिणी युद्धि पूर्वनां अभोंने अनुसरे छे यो नीति वाड्यने अनुसरीने क तेले मनसा से श्लेष्ड लंभ्ये। हेत्। सेम मानवु पड છે. ગમે ત્યાં જાઓ, ગમે તેમ કરા, પણ પ્રારખર્ધ તા તેનાં ફળ ભાગવાવવાને આગળ આવીને જ ઉલું રહે છે.

૧૮-લાડાનું પરણેતર.

એક શેહેરમાં કાઇ ખ્રાહ્મણ પાતાની પછવાડે બે પુત્ર મૂકીને મરણ પામ્યા. માટા દિકરાનું લગ્ન તા તેણે પાતાની હયાતિમાં જ કરચું હતું, પણ મરણ કાળ નજીક આવી જવાથી નાનાનું તેા વેવી-સાળ પણ તે કરી શક્યા નહતા. આપના દેવલાક પામ્યા પછી અને લાઇ લેગા રહેતા હતા. માટાની સ્ત્રી ઘેર આવતી જતી હાવાથી નાનાને રસાઇ પાણીની કશી ચિંતા નહાતી, તે નિર્શ્ચિન્તપણે પાતાના विद्याल्यास કरचो જता હતા. એક દિવસે ઘરમાં ખેઠા ખેઠા તે पाताना अध्ययननुं आवर्त्तन अरता हता केवामां, लाखीके आवीने કહ્યું, "દિયરજી, હું રસાઇમાં છું તે આ છેકરા ખહુ રડે છે; માટે એને જરા રમાડીને છાના રાખાની." ત્યારે તેણે કહ્યું, "લાલી, મારા વિદ્યાલયાસમાંથી હું કેવી રીતે ઉઠ્ઠં? અને ખાટી થઇ એને -રમાડું ? એટલે તે સ્ત્રીએ જરાક છણકાે કરીને કહ્યું, " એટલામાં તમારે શું વહી જાય છે; હું અસ્પર્શમાં કું તે ખળર નથી ?" આથી નિરુપાર્ય પાતાના અભ્યાસ પડતા મૂકી-માથાના ઘા સમાન લાગ્યું છતાં તેને ઉઠવું પડ્યું, પણ શું કરે? તે પરતંત્ર હતા માટે કંઇ ખાલી શક્યા નહિ. પછી ચાડીકવારે રસાઇ તયાર થઇ ત્યારે માટા . લાઇ સાથે પાતે જમવા ખેઠા. જમતી વેળા દાળમાં કે શાકમાં કંઇ મીઠું મસાલા એાછા વધતા હશે તેથી તેણે કહ્યું, "લાલી, . આજે દાળ સાવ માળી કેમ થઇ છે! અને શાકમાં વધાર કરચો નથી કે શું ?" ત્યારે ભાેજાઇ ચીરડાઇને ખાેલી કે, " દિયરજી, ેતમારા ભાઇ ખેઠા છે એટલે હું તમને વધારે તેા શું કહું ? પણ મારી દેરાણીને લઇ આવેા એટલે તે સઘળું ખરાખર સંભાળથી કરીને જમાડશે." આ શખ્દા તેને એક તીક્ષ્ણુ ખાણની પેઠે હૃદયમાં વાગ્યા. પણ તે વિચારશીળ હતા તેથી તુરત કશું ન ખાલતાં, મુંગે માહે જે ભાવ્યું તે ખાઇને ઉઠી ગયા. હવે કાઇ વાતે તેને ચહેન પડયું નહિ. ઘરમાં કે વિદ્યાભ્યાસમાં કાઇ સ્થળે તેના છવ ઠરવો નહિ. તેના મનમાં તા પાતાની લાલીનાં વચનસ્વપી ખાણા જ કેવળ સાલી રહ્યાં હતાં. આમ વિચારમાં ને વિચારમાં ને એકની

<sup>\*</sup> અબાટમાં-રસાડામાં.

એક ઘટનામાં તેને ક્રોંધને લીધે ઉકાટા ચઢી આંજ્યા કે:-'બસ, મારે હવે રસાઇ જમવી તા લાલીના હાથની નહે, પણ મારી સ્ત્રીના હાથની જ જમવી; ને તેમ થવા માટે મારે કાશી જઈ સંપૂર્ણ વિદ્યાભ્યાસ કરી સ્ત્રી પરણી લાવવી. હવે હું અહીં રહું તેલ ખરેખર મને ધિક્કાર છે!' આવા આવેશમાં જ તે, સુમારે અર્ધરાત્રિ વીત્યા પછી પથારીમાંથી ઉઠ્યા, ને કાઇને ખબર ન પડે તેમા છાનામાના, પાતાનાં પાનાં પુસ્તક લઇ, ઘરમાંથી નિકળી પડયા દરમજલ માર્ગ કાપતાં સુમારે પચાસ પોણાસા કાશપર આવેલા સમજલ માર્ગ કાપતાં સુમારે પચાસ પોણાસા કાશપર આવેલા એક ગામ આગળ જઇ પહોંચ્યા. સાંજ પડવા આવેલી હતી. થાકી પણ ગયા હતા, તેથી તેણે ત્યાં જ એક ધર્મશાળામાં ઉતારા કરયો, અને ગામમાંથી ભિક્ષા માંગી લાવીને ખીચડી એારી પણ એવામાં એક કોતુક બન્યું.

એ ખાદ્માણુપુત્ર જે શહેરમાં ઉતરયો હતા ત્યાંના રાજાની પુંત્રીનાં તે જ દિવસે લગ્ન હતાં તેથી આખા શહેરમાં ખહુ શાલા થઇ રહી હતી. તે રાજકન્યાના આપના તાબેદાર કાઇ માંડલિક રાજા, પાતાના કુંવરને તે કન્યા સાથે પરણાવવા માટે જાન લઇ આવ્યા હતા. ધર્મકર્મજોગે, પરણવા આવનાર રાજપુત્રને દૈવયા-ગથી વાઇ (મીરગી)ના રાગ હતા; તેમાં વળી તે, રાજપુત્રને એટલા भधे। असाध्य थर्ध गये। हते। हे जयारे तेने वार्ध थर्ध आवे त्यारे એકાએક તે મૂર્છિત થઇ જતા, તે છેક બે ત્રણ દિવસે લાનમાં આવતા હતા. હવે રાજા લાેકનું કામ; માટે જાે દિકરીના આપને આની ખબર પહે તાે તે સગપણ રાખે નહિ, ને તેમ થાય તાે वरना आपने धणी हिण्यत लागे; तेम तेने भीकेथी उन्या पण्. મળે નહિ. માટી ધામધુમ સાથે જાન લઇને તેા વેવાઇ રાજા આવ્યા. ખરા, પણ સાંજ પડી, ને લગ્ન મુહૂર્તને થાડીક વાર ખાકી રહી ત્યારે, રાજાના (વરના ખાપના) મનમાં માટી ચિંતા થવા લાગી. તેણે પાતાના પ્રધાનને બાલાવીને કહ્યું, "મને એક વાતે ચેન પડતું. નથી. તું જાણે છે કે, રાજકુમારને તા એક સામટા બેચાર દીવા જોવામાં આવે કે તુરત એકાએક ચકરી ખાઇને ગાંડાની પેઠે લોંય-પર પડે છે, ને લાગલા તેને વાઇના ચાળા થઇ આવે છે. આજે

તા લગ્નનું કામ છે, તેથી ત્યાંની ધામધુમનું પૂછલું જ શું? અપગ્ય: પ્રકારનાં દારુખાનાં ઉડશે, ઘણીક મસાલા ને સંખ્યાબંધ દીવાએપ મંડપમાં થયલા હશે, બંદ્ધકા અને તાપાના અવાજોથી ઘમસાણ મચી રહેશે, સ્ત્રીઓનાં ગીતા, ગજ તથા અશ્વોના ઉન્મત શખ્દાે, અને એકઠાં મળેલાં સ્ત્રીપુરુષાની હચમચથી માટી ગર્જના થઇ રહેશે, તથા વિજળીસમાન ચળકતાં અનેક આયુધા, વાહનાના સાજો, તથા સ્ત્રી પુરુષાએ પહેરેલા સુવર્ણનાં તથા રતના અલંકારા વગે-રેના ઝાકઝમાળને લીધે એકે સામટા પ્રકાશ થઇ રહેશે, તે સમયે આપણા રાજપુત્રના શા હવાલ થશે, એ વિચારથી મારું મન ખહુ ગભરાય છે. હું ધારું છું કે આજે આપણી લાજ રહેવી અશક્ય છે." પ્રધાન ઘણા વિચક્ષણ હતા. તે, રાજાનું ખાલનું સાંલળી તેને ધીરજ આપીને કહેવા લાગ્યા—"મહારાજ, આવે સમયે ગભરાઇ જલું યાગ્ય નથી; કાઇ પણ રીતે આ સંકટમાંથી દ્વર થવા આપણે યત્ન કરવા જોઇએ. આપ ધીરજ ધરા; શાડીકવારમાં હું એની ચુક્તિ કરું છું." એમ કહી તુરત તે શહેરમાં કરવા નિકળ્યા, અને જ્યાં આગળ સારા દેખાવડા અને રાજકુમારની ઉમરના છાકરાએા રમતા દીઢા, ત્યાં ત્યાંથી જેઓની કાંતિ કંઇ પણ તે રાજકુમાર સાથે મળતી આવતી હાય તે છાકરાઓને તેણે લાવી ઉતારે એકઠા કીધા; અને વિશેષ કરીને રાજકુમાર સાથે ખરાખર મળતા આવે એવા છાકરાની શાધમાં તે કરવા માંડયા. કરતાં કરતાં તે પેલા પ્રાહ્મણપુત્ર-વાળી ધર્મશાળા આગળ આવ્યા. ત્યાં પેલા પ્રાહ્મણપુત્ર સાયંસંધ્યા કરી રહ્યો હતા, ને જોડમાં તેની રસાઇ થતી હતી. પ્રધાને ધર્મ-શાળામાં પગ મૂકતાં જ, ઘણીક રીતે રાજપુત્ર સાથે મળતા એ. ખાદ્માણપુત્રને જોયા, એટલે તે મનમાં ખહુ હર્ષ પામ્યા પછી તેણે તે ખાદ્માણના પુત્રને કહ્યું, "મહારાજ, તમે જલદી મારી સાથે ચાલા, તમને અમારા રાજા ખાલાવે છે." પાતાની લાજાઇનાં મર્મ વચતથી કાશી જવા નિકળેલા વિદ્યાર્થી તે જ આ ધર્મશાળા-માંના દ્વિજપુત્ર હતા. તે, પ્રધાનનાં આવાં વચન સાંભળી, ભયથી કાંપવા લાગ્યા. તેના મનમાં અનેક પ્રકારના સંકલ્પ વિકલ્પ ઘઇ આવ્યા. તેણે વિચાર્યું કે 'હે પ્રભુ! હું કાઇના અપરાધમાં નથી,

એક ઘટનામાં તેને કોંધને લીધે ઉકાટા ચઢી આંધ્યા કે:-'બસ, મારે હવે રસાંઇ જમવી તો લાલીના હાંચની નહે, પણ મારી સ્ત્રીના હાંચની જ જમવી; ને તેમ થવા માટે માર્ચ કાશી જઈ સંપૂર્ણ વિદ્યાભ્યાસ કરી સ્ત્રી પરણી લાવવી. હવે હું અહીં રહું તો ખરેખર મને ધિક્કાર છે!' આવા આવેશમાં જ તે, સુમારે અર્ધ-રાત્રિ વીત્યા પછી પથારીમાંથી ઉઠયા, ને કાંઇને ખખરન પડે તેમા છાનામાના, પાતાનાં પાનાં પુસ્તક લઇ, ઘરમાંથી નિકળી પડયા દરમજલ માર્ગ કાપતાં સુમારે પચાસ પોણાસા કાશપર આવેલા સ્રમ આપ અપાતાં સુમારે પચાસ પોણાસા કાશપર આવેલા એક ગામ આગળ જઇ પહોંચ્યા. સાંજ પડવા આવેલી હતી. થાકી પણ ગયા હતા, તેથી તેણે ત્યાં જ એક ધર્મશાળામાં ઉતારા કરયો, અને ગામમાંથી લિક્ષા માંગી લાવીને ખીચડી એારી પણ એવામાં એક કૌતુક બન્યું.

એ બ્રાહ્મણુપુત્ર જે શહેરમાં ઉત્તરયો હતા ત્યાંના રાજાની યુંત્રીનાં તે જ દિવસે લગ્ન હતાં તેથી આખા શહેરમાં ખહુ શાલા થઇ રહી હતી. તે રાજકન્યાના આપના તાબેદાર કાઇ માંડલિક રાજા, પાતાના કુંવરને તે કન્યા સાથે પરણાવવા માટે જાન લઇ આવ્યા હતા. ધર્મકર્મજોગે, પરણવા આવનાર રાજપુત્રને દેવચા-ગથી વાઇ (મીરગી)ના રાગ હતા; તેમાં વળી તે, રાજપુત્રને એટલેહ ખધા અસાધ્ય થઇ ગયા હતા કે જયારે તેને વાઇ થઇ આવે ત્યારે એકાએક તે મૂર્છિત થઇ જતા, તે છેક એ ત્રણ દિવસે લાનમાં व्यावती हती. हवे राज दीं हतुं हाम; माटे जो हिंहरीना आपने. व्यानी अभर पडे ते। ते सगपण राणे नहि, ने तेम थाय ते। वरना आपने धणी हिण्यत क्षाणे; तेम तेने भीकेथी उन्या पण्. મળે નહિ. માટી ધામધુમ સાથે જાન લઇને તે વેવાઇ રાજા આવ્યા ખરાં, પણ સાંજ પડી, ને લગ્ન મુહૂર્તને થાડીક વાર બાકી રહી ત્યારે, રાજાના (વરના ખાપના) મનમાં માટી ચિંતા થવા લાગી. તેણે પાતાના પ્રધાનને બાલાવીને કહ્યું, "મને એક વાતે ચેન પડતું. નથી. તું જાણે છે કે, રાજકુમારને તેા એક સામટા બેચાર દીવા જોવામાં આવે કે તુરત એકાએક ચકરી ખાઇને ગાંડાની પેઠે લોંચ-પર પડે છે, ને લાગલા તેને વાઇના ચાળા થઇ આવે છે. આજે

તા લગ્નનું કામ છે, તેથી ત્યાંની ધામધુમનું પૂછવું જ શું? અખગ્ય પ્રકારનાં દારુખાનાં ઉડશે, ઘણીક મસાલા ને સંખ્યાબધ દીવાએલ મંડપમાં થયલા હશે, ખંદ્રકા અને તાપાના અવાનેથી ઘમસાણુ મચી રહેશે, સ્ત્રીઓનાં ગીતા, ગજ તથા અધાના ઉન્મત શખ્દા અને એકઠાં મળેલાં સ્ત્રીપુરુષાની હચમચથી માટી ગર્જના થઇ રહેશે, તથા વિજળીસમાન ચળકતાં અનેક આયુધા, વાહનાના સાજો, તથા સ્ત્રી પુરુષાએ પહેરેલા સુવર્ણનાં તથા રતનના અલંકારા વગે-રેના ઝાકઝમાળને લીધે એકે સામટા પ્રકાશ થઇ રહેશે, તે સમયે આપણા રાજપુત્રના શા હવાલ થશે, એ વિચારથી મારું મન ખહુ ગભરાય છે. હું ધારું છું કે આજે આપણી લાજ રહેવી અશક્ય છે." પ્રધાન ઘણા વિચક્ષણ હતા. તે, રાજાનું ખાલનું સાંભળી તેને ધીરજ આપીને કહેવા લાગ્યા-"મહારાજ, આવે સમયે ગલરાઇ જલું યાગ્ય નથી; કાઇ પણ રીતે આ સંકટમાંથી દ્વર થવા આપણે યતને કરવા જોઇએ. આપ ધીરજ ધરા; થાડીકવારમાં હું એની ચુક્તિ કરું છું." એમ કહી તુરત તે શહેરમાં ફરવા નિકળ્યા, અને જ્યાં આગળ સારા દેખાવડા અને રાજકુમારની ઉમરના છાકરાએ રમતા દીઢા, ત્યાં ત્યાંથી જેઓની કાંતિ કંઇ પણ તે રાજકુમાર સાથે भणती आवती हाय ते छाउरागाने तेखे बावी जतारे गेउठा डीधा; અને વિશેષ કરીને રાજકુમાર સાથે ખરાખર મળતા આવે એવા છાકરાની શાધમાં તે ફરવા માંડયા. ફરતાં ફરતાં તે પેલા પ્રાહ્મણપુત્ર-વાળી ધર્મશાળા આગળ આવ્યા. ત્યાં પેલા બાહ્માળુ સાયસંધ્યા કરી રહ્યો હતા, ને જેડમાં તેની રસાઇ થતી હતી. પ્રધાને ધર્મ-શાળામાં પગ મૂકતાં જ, ઘણીક રીતે રાજપુત્ર સાથે મળતા એ. વ્યાદ્માણપુત્રને જોયા, એટલે તે મનમાં ખહુ હવે પામ્યા. પછી તેણે તે પ્રાહ્મણના પુત્રને કહ્યું, "મહારાજ, તમે જલદી મારી સાથે ચાલા, તમને અમારા રાજા છોલાવે છે." પાતાની લાજાઇનાં मर्भ वयनथी अशी कवा निक्रणेक्षे विद्यार्थी ते क आ धर्मशाणा-માંના દ્વિજપુત્ર હતા. તે, પ્રધાનનાં આવાં વચન સાંભળી, ભયથી કાંપવા લાગ્યા. તેના મનમાં અનેક પ્રકારના સંકલ્પ વિકલ્પ થઇ આવ્યા. તેને વિચાર્ય કે 'હે પ્રલુ! હું કાઇના અપરાધમાં નથી,

એું કાઇનું અગાડયું નથી, ને મને તે આ પ્રધાન વિના કારણે શા માટે બાલાવી લઇ જાય છે ?' પછી તેણે કહ્યું, ''પ્રધાનજી, આપના રાજાજને મારું શું કામ છે ? હું હમણાંજ સંધ્યા કરી રહ્યો, ને હવે આ ખીચડી પણ સીજીને તયાર થઇ છે, તેથી તે ખાઇને, કહા તા તમારી સાથે આવું." પ્રધાનને તા હવે જે ઘડી જાય તે સાનાની હતી, ને લગ્નના વખત પણ થવા આવ્યા હતા તેથી તેણે એકદમ તેને પાતાની સાથે આવવાના હુકમ કીધા. ળીચારા બ્રાહ્મણપુત્ર, ખીચડી એમને એમ ચૂલા ઉપર મૂકી, ધુજતે અંતઃકરણે તેની સાથે ચાલ્યા. પ્રધાને પાતાને ઉતારે આવી તેને રાજા આગળ ઉલાે કીધા, ત્યારે ખીજા એકઠા કીધેલા સર્વ આળ કા કરતાં એ દ્વિજયુત્ર તાં જાણે આખેહૂખ રાજયુત્ર જ છે, એવા જणाया. राजानी संमतिथी प्रधाने तुरत सर्व आण हाना ढाथमां अडिंड सुद्रा सुधी, भुशी डरीने विहाय धीधा, अने ते दिलपुत्रने મંગળસ્તાન કરાવી, સારાં સારાં વસાલંકારા ધારણ કરાવવાની ગાેઠ-વણુ કરવા માંડી. પછી પ્રધાને તેને એકાંતમાં લઈ જઇ સમજાવ્યું કે "મહારાજ! ઉતાવળને લીધે હું તમને આ વેળા ખીજાં કશું કહી શકતા નથી. પણ તમે અમારા રાજપુત્રને બદલે આજે પરણવા ચાલા; આજે એક રાત અમારે માટે ખાટી થઇ સવારે તમારી ઇચ્છામાં આવે ત્યાં વિદાય થજો. આને માટે અમે તમને એક સહસ સુવર્ણ મુદ્રા આપીશું. અમારા વેવાઇના મંડપની અંદર તમે પોતાને રાજપુત્ર भानीने જ સઘળી રીતે વર્તજો, ને કાઇ વાતે રાજપુત્રને સાટે પર-ણુવા આવ્યા છા એવી ખખર પડવા દેશા નહિ. અમે પણ સાએ તમને કુંવરજી કહીને જ ખાલાવીશું. આજની રાત્રિ સાવધ રહી તમે અમારું કાર્ય સિદ્ધ કરશા તા તમને ખીજી રીતે પણ ખુશી કરીશું." એ પ્રમાણે કહી તે રાજકુળની જે કંઇ રીતલાત હતી તે સર્વથી તેને માહિતગાર કરવા.

દ્વિજપુત્રના આત્મા હવે હેઠા છેઠા. તે મનમાં જ વિચાર કરવા લાગ્યા કે, 'હશે! આપણે શું કામ છે; ગમે તેમ હાયની! આપણે એક રાત્રિ રાજપુત્રનું સુખ તા ભાગવી લઇશું અને વળી એક હજાર સાના માહાર મળશે તે તા જૂદી. આપણને તા શુકન આ સાંભળી તે ચતુર રાજકન્યા મનમાં બાલી, "ધનભાગ્યા છે! માન ન માન પણુ આ કાઇ મૂર્ખ અથવા નપુંસક નથી પણુ મહા છુદ્ધિમાન તથા વિદ્વાન્ પુરુષ છે, પણુ એ પોતાને ભૂખ્યા જણાવે છે એ શું ?" પછી આશ્ચર્ય સાથે તે બાલી, "સ્વામીનાથ! કદી નહિ ને આજે—લગ્ન દિવસે જ તમે ભૂખ્યા! એનું શું કારણ ?" ત્યારે તે દિજપુત્રે, પાતાની ભાભીના મર્મવચનથી, વિદ્યાભ્યાસ કરી એ પરણી લાવવાના નિશ્ચયથી પોતે ઘરથી કેમ ચાલી નિક- જ્યાં હતો તે, અને ઘરથી નિકળી તે ધર્મશાળામાં આવી ઉતરયો, ખીચડી ત્યાંની ત્યાં રહી ગઇ ને આ પલંગપર પણ કચારના અશ્વ વગર અશક્ત થઇ પડયા હતો ત્યાંસૂધી સર્વ વૃત્તાંત તે રાજપુત્રીને કહ્યા. રાજપુત્રી તે સાંભળીને આશ્ચર્ય પામી અને તેની આગ્ના લઇને તુરત પાતાની મા (રાણી) પાસે જઇ તેને સર્વ વૃત્તાંત જણાવ્યા, એટલે તે પણ ળહુ વિસ્મય થઇ, પણ પાતાના મનમાં સંતાષ માનવા લાગી કે, "મારી પુત્રી ભાગ્યશાળી છે; તેથી તેને આ સઘળી આગળથી ખખર પડી. નહિ તા આ પરણવા આવનાર ખરા રાજપુત્ર, જે નિશ્ચે કંઇ મહા ખાડવાળા હશે તેની સાથે, તેને મિચ્યા ભવ ગુમાવવા પડત. પણ સારુ થયું કે એ દિજપુત્ર તેને વરચો.'

પછી નાના પ્રકારનાં મિષ્ટ પકવાન્નાના ચાળ ભરી રાજપુત્રીને પાછી મહેલમાં માકલી અને દ્વિજપુત્રને સારી પેઠે તૃમ કરીને જમાલ્યો. મુખવાસાદિ આપી કેટલીક વાતચીત કરતાં શાંત થયા પછી, રાજપુત્રી પાછી ખાલી, "પ્રભુ, હવે શી આજ્ઞા છે?" ત્યારે તેણે કહ્યું, "સ્ત્રી, જો મ્હેં તને પ્રથમ જ કહ્યું કે મારે કાશીએ જવાના સંકલ્પ છે; અને ત્યાં વિદ્યાભ્યાસ કરતાં મને સુમારે દશ ખાર વર્ષ લાગશે; માટે હું અત્યારે તારી સાથે પ્રેમ જોડું, તા તે પછવાડેથી તને અને મને બંનેને અથાક શાકનું કારણ થઇ પડે. વળી આમારું કર્ત્તવ્ય પણ નથી, કેમકે હું તા તારી સાથે માત્ર લોકોને દેખવા માત્ર જ પરણ્યો છું; પણ તારે ખરા પતિસ્ત્રમે તા, અહીં જાન લઇ આવનાર અને મને ભાડે પરણાવનાર, રાજાના કુંવરની જ સેવા કરવાની છે. હું તો એક વટેમાર્ગ છું, અને મારું કામ પૂર્ણ કરીને પ્રાતઃકાળ થતાં મારે માર્ગ ચાલ્યા જઇશ હું આ રાત્રિ માત્ર

સુંગે માઢ ગાળીને પાતઃકાળે ચાલ્યા જાત, પણ હું મૂર્ખ ન ગણાઉં માટે તારા પૂર્વાર્ધ શ્લાેકનું ઉત્તર આપવા માટે મારે બાેલનું પડયું છે. હે સ્ત્રી, હે રાજકન્યા, મારા જેવા વટેમાર્ગુ અને બ્રાહ્મણ પુત્રની સાથે તારે શાને પ્રેમ ખાંધવા જોઈએ ? તું તા નાના પ્રકારના રાજ-વૈભવ ભાગવનારી છે તેથી, તારા પતિ–રાજપુત્રના સુંદર મહાલયની અંદર રહીને, તે રાજપુત્ર સાથે અનેક સુખાના અનુભવ લેવાને યાત્ર છે." બ્રાહ્મણુના યુત્રનું આ નિઃસ્પૃહ ભાષણ સાંભળી, રાજકન્યા તેના પ્રત્યુત્તરમાં ખાલી, પ્રાણુવદ્દાલ! કેાણુ રાજપુત્ર અને કાના यति ? गमे ते। माटा यडवर्तीना ते युत्र हशे ते। पण् मारे तेनी સાથે શા સંબંધ છે? હું બીજા કાઇને નહિ, પણ તમને જ પરણી છું, ને મારા બાપે મારા જમણા હાથ પકડી તમારાજ હાથમાં કન્યાદાનર<sub>ુ</sub>પે આપ્યા છે. અહીં તાે શું, પણ પરલાેકમાંએ તમારા અને મારા સંબંધ હવે કદાપિ છૂટે તેમ નથી. તેમાં વળી હું સમ-જણપૂર્વક પરણેલી છું, એટલે મારાં લગ્ન, અજ્ઞાન લગ્ન ન જ કહેવાય. હે નાથ! મારે તા આપ જ આ દેહના માલીક છા. તમારા વિનાના સર્વ પુરુષ મારે પિતા તથા બ્રાતા સમાન છે. શું દમયંતીએ, દારિ-દ્રચના દાસ ને કુરુપ ખનેલા નળને તજરા હતા ? શું વન સેવતા માંડવાને દ્રૌપદીએ તજ્યા હતા ? શું પરમંદિરમાં કબ્ટે દહાડા કહા-ડતી સીતાએ રામને તજ્યા હતા ? હું પણ તેવી જ છું. આપ વિના હું અન્યને લજીશ નહિ. તે છતાં આપ જો મારા ત્યાગ કરશા તા નિશ્ચે હું દેહત્યાગ કરીને પરલાકમાં જઇ, ત્યાં તમને વરવાની વાટ જોઇશ." આટલું કહીને વળી તે બાલી, "પ્રાણનાથ! તમારે, કાશી જવાના સંકલ્પ છે તા લક્ષે જઈ આવા, અને થાડાક દિવસમાં અત્રે પાછા પધારા અને તમારી ઈચ્છામાં આવે એવી વિદ્યા, અહીં માટા વિદ્વાન્ શાસ્ત્રીએ રાખીને લહ્યા. આપ જાણા છા કે મારા પિતા સર્વ વાતે સમર્થ છે, આપ જે ઇચ્છા કરશા તે વસ્તું આપને માટે તે હાજર કરશે. હે દેવ! હવે તા આ દેહ, મન અને પ્રાણ સઘળું આપને અર્પણ છે. આપ સ્વામી, અને હું આપની દાસી. પણ મારી એક વિનતિ સાંભળા. આપ વચનથી ખંધાયલા છા, તેથી . પ્રભાતના અહીંથી થઇને વિદાય થશા જ, પણ જયારે તે રાજા આપને

विहाय डरे, त्यारे आप जरूनर आ महेल आगण धर्मने जले, अने आ हासीना अवतार अहण डरता अटडले. आवी रीते द्विज्युत्र नुं समाधान डरी यतुरा वणी थाली, "स्वामीनाथ! हुने तेर हुं आपनी आज्ञानीज वाट लेंध रही छुं; माटे प्रसन्न है। तेर श्रथापर पग मूडं." द्विज्युत्रे राज्यकन्यानुं अंतः उरख् पवित्र अने दह लेंध, श्रथापर आववानी आज्ञा आपी ने अंने समान होवाथी आणी रात्रि तेमले रितसुणमां निवृत्त डरी.

ખીજે દિવસે સવારે વરરાજા જાનીવાસે ગયા, અને પા-તાના રાજપુત્રના વેશ ઉતારી, પરઠેલી સહસમુદ્રા લઇને, આગળ જેવા વિદ્યાર્થીના વેશમાં, કાશી જવા માટે વિદાય થયા. રાત્રે રાજકન્યાએ કહી રાખ્યું હતું માટે તેના મેહેલ આગળ થઇને જેવા દ્વિજયુત્ર નિકળ્યા કે, તુરત તે સાધવી કન્યાએ તેને પાતાની પાસે ખાલાવી લીધા, ને ખાદ્માણવેશ-વટેમાર્ગુના વેશ ઉતરાવી, ઉત્તમ પ્રકારનાં વસ્ત્રા તથા અલંકારા તેને ધારણ કરાવ્યાં; તથા ગુપ્તપણ તેને પાતાના મેહેલમાં રાખ્યા. એક એ દિવસે પેલા વરના આપ, રાજપુત્ર વગેરે, સમાજને લઇને કન્યાના આપને ત્યાં પેહેરામ-ણીને માટે આવ્યા; અને કહેવા લાગ્યા કે, "રાજાજ, હવે ઘણા દિવસ થઇ ગયા, માટે આપની દીકરી સહિત અમને વિદાય કરા." કન્યાના કહેવાથી તેનાં માતાપિતાં-રાજા રાણી વગેરે સાંએ તેના અંદરના લેદ જાણી લીધા હતા, પરંતુ માત્ર લાેકવ્યવહાર દર્શાવવા માટે રાજપુત્રીના ખાપે, વરવાળાઓને ઉપર ઉપરથી એક બે દિવસ વધારે રહેવાના આગ્રહ કર્યો. પણ અંતે તેઓના જવાના વિચાર लाणीने राजां राजकन्याने भाक्षावी, अने ज्यारे राजयपुत्रनी જો કે રથમાં એસવાના તેના સમય આવ્યા, ત્યારે જાનના, માંડ-વાના તથા શેહિરના ખીજા હજારા લાકાના દેખતાં, રાજકન્યાએ એકાએક ચમકીને કહ્યું, "અરે! આ રથમાં બીજાં કેાણુ બેઠું છે? મારા સ્વામી ક્યાં છે ? આ મારા સ્વામી નહિ પણ કાઇ પરપુરુષ છે; માટે હું તેની જોડે રથમાં ખેસીશ નહિ." આ સાંભળીને સૌનાં મનને અતિશય આર્ટ્સર્ય લાગ્યું; અને કન્યા શું કહે છે તે ં જોવા સૌ ઢાળે મુજ્યાં. જાનવાળાઓએ ને વરના ખાપે રાજકન્યાને

ઘણી ઘણી રીતે સમજાવી કે, "એ જ તારા યતિ છે, એ જ રાજકું-વર છે, અને એની જ સાથે તારાં લગ્ન થયાં છે;" પરંતુ રાજકન્યા એકની બે થઇ નહિં તે સૌના ધિક્કાર કરીને, રથથી દ્વર જઇ, પાતાના પિતા વગેરે ઉલા હતા ત્યાં જઇ ઉલી રહી, અને કહેવા લાગી કે, "પિતાજી, મારા પતિ આ રથમાં બેઠેલા પુરુષ ન હાય: જેની સાથે મારું લગ્ન થયું છે, તે પુરુષનું ને આતું એક ચિહન મળતું નથી." સંકેત પ્રમાણે કન્યા તા આમ હઠ જ લઇને ખેઠી, ત્યારે હારીને વરના ખાપે તે રાજાને (કન્યાના ખાપને) વિનતિ કરી કે, "રાજાજી, રાજકન્યા તાે કદાચ બાળક છે, તેથી તેણે અમથી હુઠ પકડી હશે; પણ આપ કહેતા હા તેા હમણાં નહિ ને થાડા દિવસ પછી આણું કરવા આવશું." એટલે રાજાએ કહ્યું, "એમ કેમ ખને? એ તા કહે છે કે આ મારા પતિ નથી, તા પછી તમારી સાથે મારાથી તેને માેકલાય જ કેમ? પણ હું એને સમ-જાવી પૂછીને ખાત્રી કરયા પછી તમને કહું કે એના ખાલવાના મર્મ શા છે? " એમ કહી, કંઇ સેજસાજ રાજકન્યા સાથે વાત કરી, તેણું વરના આપને કહ્યું, "મારી યુત્રી તેત કહે છે કે, ગમે તેમ પણ એ મારા પતિ નથી જ; અને તેમ છતાં તે જો કદાચ ન માનતા હા તા મને પરણવા આવનાર મારા પતિ સાથે, મારે રાત્રિના જે પ્રસંગ અન્યા છે, તેની એ રાજપુત્ર નિશાની આપે તા सात्रना क असम जन्म अ, तमा कर राजपुत्र निशामा आपता हुं तेने भारा पति भानीश. भाटे राकन, हुं अभ धारुं छुं के कन्यानुं भन भाने अभ तेने रातनी निशामी अपावा, अटेंं आपाआप ते पातानी हुं छोडशे." आ वात ते। अवश्य क्षपुं करवी पड़े तेभ क हुनं, तेथी निरुपाये तेओओ तेभ करवानी हु। कही. तुरत राककन्याओ कहुं, "थीळ कशी निशामी नहि, पण् भात्र ओक हुं समश्यारूपे अर्द्धों श्लेष्ठ, लश्मी रात्रे भांकी हुती, ને તે મારા પતિએ તુરત જ પ્રત્યુત્તરરુપે પૂરા કરી આપ્યા હતા, તે જ શ્લાકનું ઉત્તરાર્ધ જો એ બાલે તા એ મારા પતિ છે એમ હું માનીશ.' એટલું કહી તે બાલી—

शय्या वस्त्रं भूषणं चारु गंधं, वीणा वाणी दर्शनीया च रामा॥ राजधुत्रने स्था १ से। १ नी भियारे। जाणे ज

ક્યાંથી કે એના પ્રત્યુત્તર આપે ? આ જોઇ વરના પિતા વગેરે સૌ ભાંઠાં પડ્યાં. પછી કન્યાના આપે ખહુ કોધ કરી તેઓને કહ્યું, "અરે ! ત્યારે શું તમે મારી સાથે છેતરપિંડી રમ્યા છા ? તમારા કુવરની મૂર્ખતા, રાગ વા એવી કાઇ છૂપી ખાડ છુપાવવાને, તમે, તેને બદલે ઓર્જા આસામીને પરણવા માંકેલ્યા હતા ? ધિક્કાર છે તમારા જીવત-રને. પણ રે, તમારું અધમ કૃત્ય હું જાણું છું. તમે તેા કાઇ કુખડા કુંવરને આ રાજબાળા પરણાવવી ધારી હતી, પણ મારી યુત્રી પાતાનાં અહા-લાગ્યને યાગે સત્પાત્રને વરી છે. તે પુરુષ ઉચ્ચ વર્ણના અને વિદ્વાન્ છે એટલે ઇશ્વરે જ મારી લાજ રાખી છે એમ હું સમજાં છું. મારી પુત્રીના લાગ્યે જ કંઇક જોર કીધું; નહિ તો તેને કર્મે તમારા મૂર્ખ રાજ-કુમાર ચાંટત. આને માટે હું તમને જેટલી શિક્ષા કરું એટલી ચાડી છે; પણ આ વેળા માત્ર દયા લાવીને જ તમને જતા કરું છું. મને ખતાવા પરજીનાર પુરુષ કયાં છે તે કહા." એ સાંભળી, રાજકન્યા ગાલી ઉઠી, "પિતાજી, એ મારા પતિ મારા મહેલમાંથી જાનમાં જઇ, પાતાના રાજવેશ ઉતારી, પ્રાહ્મણવેશે કાશીએ જતા હતા તે વેળા, મેં તેને આલાવી લઇને મારા મેહેલમાં રાખ્યા છે." રાજાએ તુરત તેને ત્યાં આગળ તેડાવ્યા, ને સૌના દેખતાં તેણે રાજપુત્રીના અર્ધો શ્લોક, જે તે લગ્નની રાત્રે આલ્યા હતા તે– नो रोचंते। धत्याहि पहे। भाक्षीने तेणे पूरे। इरी आप्या, ते ઉपरथी अजा नी पण् भात्री थर्ड हे आ दिल युत्र क राज युत्रीने। भरे। પતિ છે. સર્વ કાઈ દ્રિજપુત્રને જોઈ પ્રસન્ન થયા. જાનવાળાઓ ફ્રીકા પડી ગયા, વરવાળાઓ કન્યાના આપના તાએદાર-ખંડિયા રાજા હોવાથી, મનમાં જ સમજીને મુંગે માઢે શિશુપાલની પેઠે, મહા વકાસી, પાછા ચાલ્યા ગયા. પછી પેલા દ્વિજપુત્ર, પાતાના સંકલ્પ પૂર્ણ કરવા માટે કાશીએ જઇ આવ્યા; અને મહા વિદ્વાન્ થઇ ઘણીક રિદ્ધિસિદ્ધિ સાથે રાજકન્યાને લઇ પાતાને ઘર ગયા, के लेई तेनी लेलाई, पाते भावेंबां मर्भवयनने माटे भड़ पस्तावा લાગી; પણ પછી એ બંને લાઇએા તથા તેઓની સ્રીએ વગેરે સઘળું કુટુંખ, એકત્ર રહીને પૂર્ણ સુખ ભાગવવા લાગ્યું. હે વિશાલ! આ દર્ષાત ઉપરથી મને નિશ્ચય થાય છે કે

કર્મ (પ્રારખ્ધ)ના લાગ તા વગર ઇચ્છવે ને વગર માગવે આગળ આવીને ઉભા રહે છે. તે સંબંધે કંઇ ચિંતા કે હર્ષ શાક કરવા એ જ્ઞાની પુરુષનું કામ નથી.

🕟 ૧૯–લિંગ અને સ્થૂલ દેહ.

लयारे प्रारम्ध मनुष्यने हरहे। रीते ले। गववां क पडे छे, અને તે માત્ર દેહ જ લાગવે છે, આત્માને કંઇ નથી, કેમકે, ત્યારે पूर्वनां प्रारण्धा, पूर्वना हें पडी लय त्यारे डयां रहेतां हशे ? अने ते आ नवीन हेंडुने शा भाटे लेागववां पडे छे ? सत्य ते। . આ છે કે પૂર્વદેહને ને આ ખીજા દેહને કરોા સંબંધ નથી. અદ શંકાનું, ગુરુકૃપાથી એવી રીતે મારા મનને, સમાધાન થયું કે, પ્રાર-ષ્ધા શરીર લાગવે છે ખરાં, પણ તે શરીર બે પ્રકારનાં છેઃ એક સ્થૂળ અને ખીજું સૂક્ષ્મ અથવા લિંગ શરીર, જેને વાસના દેહ પણ જ્ઞાનીઓ કહે છે. એ સ્થળદેહ તે આ પ્રત્યક્ષ દેખાય છે તે શરી-રને જ કહેવામાં આવે છે; પણ લિંગદેહ, આ સ્થૃળદેહની અંદર અદશ્યરવિષ વસી રહેલાે છે. સ્થૂળદેહ અમુક સમયે પડે (મરે) છે, પણ લિંગ દેહ કંઇ મરતા નથી, અર્થાત તે તા જન્મજનમાંતરમાં એક ને એક જ રહે છે; આવા અનેક સ્થળદેહા (મનુષ્યના તા શું, પણ પશુ, જળચર ઇત્યાદિના પણ) ખદલાયા છતાં પણ, અંદર રહેલા લિંગ દેહ ખદલાતા નથી, તે તા તેના તે જ રહે છે. પારખ્ધ કર્મોને ભાકતા તથા અભિમાની પણ તે સૂક્ષ્મદેહજ છે. અને એ સૂક્ષ્મ-દેહને લીધે જીવને વારંવાર જન્મ મરણ થયા કરે છે, અને તે પાતાનાં પ્રારંખ્ધા લાગવ્યા કરે છે. આ સ્થળદેહ ખહારથી દેખાવા માત્ર છે ખરા, પણ તેનું મૃળ કારણ સૂક્ષ્મદેહ છે; ને તેને લીધે જ સ્થૂળ દેહને આ સઘળું લાસે છે; તેમ સ્થૂળ દેહને આશ્રયે પાતે હાવાથી પારખ્ધાથી થતાં સુખ દુઃખા સૂક્ષ્મદેહ જાણી શકે છે. એકલા સૂક્ષ્મદેહથી પણ કશું ખની શકે એમ નથી. એ ते। स्थूण अने सूक्ष्म अंने क्षेत्रत्र थाय त्यारेक प्रारक्षा ली-ગવી શકે. એક સ્થ્ળદેહ પડી ગયા, એટલે પાતાની સાથેના પ્રારુખ્ધા લઇ સૂક્ષ્મદેહ એક બીજરું પે બીજો સ્થૃળદેહ ધારણ કરે છે; ને તે પછી પ્રતિદિન વૃદ્ધિંગત થાય છે ત્યારે જ તે સુખ

દુઃખાદિની પરીક્ષા કરનારા થાય છે. પણ સ્થૃલદેહ વૃદ્ધિ પામ્યાે ન હાેય ત્યાં સુધી સૂક્ષ્મથી તેમાંનું કશું જાણી કે કહી શકાતું નથી. દુષ્ટાંતમાં, જેમ એક ખાળક દ્યાહિયામાં સૂતા સૂતા રમકડું હાથમાં લઇ રમે છે, તેને આપણે કહીએ કે, "રે, તારા આપ મરી ગયા, કે તારી મા મરી ગઇ, કે તારા ઘરમાં ચાર આવ્યા, કે આગ લાગી," ત્યારે તે કરોાં ખેદ ન પામતાં, જેમના તેમ આનંદમાં રમ્યા કરશે, કેમકે તેને એમાંનું સુખ દુઃખ કંઇ નથી. પણ જયારે તે જ છાકરા માટા યુવાન થશે ત્યારે ઉપરના શખ્દા સાંભળીને તેને જુદ્દી જ અસર થશે. ચારથી વા આગથી ભય પામી નાસવા માંડશે, ને મા કે ખાપના મરણ સમાચાર સાંભળીને, પાકળશ્રાદ્ધ કરવા મંડી પડશે. એ સાંભળનાર સૂક્ષ્મદેહ તાે તે વખત પણ તેના તે હતા; પણ સ્થૃળદેહની સહાયતા વિના તે કશું કરી શકતા નહતા તેથી તે સમયે તેને કશી અસર થતી ન હતી. લિંગ દેહની શક્તિથી એક જળના ટીપાનું શરીર બંધાયું ને ધીરે ધીરે તે આવું ઝાડના થડ જેવું માટું થયું! પણ જયારે સીત્તેર પાેેે ફાસા વર્ષ પછી. તેમાંથી લિંગદેહ, આત્મા સાથે ચાલ્યા જાય ત્યારે તે સ્થળથી પણ કંઇ ખનતું નથી–જેમકે માણુસ પાતાના કાન ગમે તેટલા બંધ કરશે તાપણ માટા શખ્દાના કંઇક ભણકારા તેના સાંભળવામાં આવશે, કેમકે તે સાંભળનાર અંદર સૂક્ષ્મદેહ છે; પણ જો તેને કાનનાં છિદ્ર જ નહિ હાય તાે અથવા સ્થ્ળદેહ જ ધારણ ન કરચો હાય તા, સૂક્ષ્મ શું સાંભળવાના હતા ? અને સૂક્ષ્મ ન છતાં ખાકી પડી રહેલા આ સ્થૃળ પણુ શું સાંભળવાના હતા ? માટે એ પ્રાર-म्धाने सायवी राणनार को हे सूक्ष्म हें छे भरा, परंतु ते स्थ्ण દેહ ધારણ કરીને તેના સંબંધથી તે કર્મો લાગવી શકે છે.

### ૨૦-વાસના,

એ લિંગદેહ, સ્થળ દેહનાં બીજરૂપ છે; તેને વાસનાદેહ એટલા માટે કહે છે કે, સ્થળ શરીર પડતી વખતે જે મનની વાસના (ઇટડે –અલિલાષા) સંસારના અમુક મુખ કે લાેગ લાેગવ-વાની રહી જ એ છે તાે જ તે સમયે તેવી વાસનારુપે એક લિંગ-દેહ અંધાય કાંબને પછા જેવી વાસના, તેવે સ્થળે તેને લમલું

833

પઉ છે. માટે એ વાસનાને જ પ્રથમ તાેડવી જોઇએ. એટલા માટે પરમાત્મા શ્રીકૃષ્ણે, અર્જીનને કહ્યું છે કે, "મરણ સમયે જે પ્રાણી મારું સ્મરણ કરીને દેહ છાંડે છે, તે નિશ્ચે સદ્દગતિને પામે છે." केवी भति तेवी गति. भरणु समये केवी भति है।य तेवी गति થાય છે. આ સંસાર સર્વ પ્રકારે વાસના મૃલક છે. વાસનાને લીધે જ પ્રાણીને વારંવાર મરવું અને અવતરવું પેડે છે. જ્ઞાની પુરુષ, કે જેનાં સર્વ કર્મ જ્ઞાના સિવડે ખળી ગયલાં હાય છે, ને જેઓ જવ-ન્મુક્ત (પાપ પુષ્યથી રહિત થયલા હાવાને લીધે, આ સંસારમાં જીવિત ધરતાં છતાં મુક્ત થયલા છે) દશા પામેલા હાય છે; ते भाने पणु जो भा स्थ्लहें हु लिलती वणते क्शामां वासना रही जय ते। केवी केनी वासना, तेवा तेने अवतार धारण **४२वे।** પાંડે છે. શ્રીઋષભદેવ ભગવાનના યુત્ર ભરતજી, કે જે પરમ જ્ઞાની હતા, અને સંસારના ત્યાગ કરી કાઇના સંગ ન થાય માટે વનમાં જઇ એકાંતવાસને વિધે રહેતા હતા, તેઓને પણ એક મૃગખા-ળમાં વાસના રહી જવાથી મૃગના દેહ ધારણ કરવા પડયા હતા, અને પછી ખીજે જન્મે-જડભરત નામના અવતારમાં, તેમણે પાતાની વાસના કશામાં ન રહી જાય માટે સર્વ સંગ પરિત્યાગ કરચો હતો; અને કેવળ જડ તથા મુંગા એહેરા જેવા થઈ સંસા-રમાં વિચરતા હતા. એ પ્રમાણે વાસનાને માટે ખીજાં ઘણાં દર્શાતા છે તેમાંનું એક મને યાદ આવ્યું.

એક મહાતમા સ્વામી પાતાના બે શિષ્યા સાથે ગંગાતટપર એક સુંદર આશ્રમની અંદર વસતા હતા. તે પ્રદ્માવિદ્યામાં અત્યંત નિયુષ્યુ હતા, તેથી વારંવાર ઘણાક મહાત્માઓ તેમનાં દર્શન અને સમાગમ માટે આવતા હતા. એક દિવસે સ્વામીએ કથા કરતાં કરતાં શિષ્યાને જણાવ્યું, "આ મનુષ્ય દેહ સર્વોત્તમ છે; અને તેને આશ્રયે રહી પ્રાણી પ્રયત્ન કરે તો પરમ જ્ઞાની થઇને પરમપદને પામે છે. માટે, આ મનુષ્યદેહ પ્રાપ્ત શર્વાનું સાર્થક ત્યારે જ કહેવાય કે જયારે આત્માને પુન: બીજો કાન દેહ ધારણ કરવા ન પહે. એ સાર્થક પ્રયત્ન તે માત્ર પ્રદ્માજ્ય છે, જે થયા પછી આત્માને નિશ્લે પાતાનું પરમધામ પ્રાપ્ત થાય હારે આ સાંલળી

એક શિષ્યે સહજ વિનાદાર્થે પૂછ્યું, "ગુરુજી, ત્યારે એ કેમ જાણી શકાય કે ત્રાની પરમપદ પામ્યા ?" શિષ્યવચન સાંભળી સ્વામીએ કહ્યું, "ત્રાન થયા પછી તા પાતાને અથવા પરને કશું જાણવા જણાવવાપણું રહેતું નથી, એ તા આત્મરુપમાં લીન થઇ જાય છે ને આત્મા સચ્ચિદાનંદ સ્વરુપ થઈ જાય છે, તેને કાઇ જાણી શકતું નથી, પણ તારે જાણવાની ઇચ્છા હશે તા હું તને કાઇ સમયે જણાવીશ."

એવામાં થાઉક દિવસે એ સ્વામી પાતે જ આયુષ્યની દાેરી भूरी थवाथी अवसान शय्यापर सूता. अंने शिष्ये। अहु रहवा तथा શાક કરવા લાગ્યા; અને "હે ગુરુજી, અમને મૂકીને આપ કેમ જાઓ છા, અમારી સંભાળ હવે કાેેેે હાે લેશે ?" એમ વિલાપ કરવા લાગ્યા. પરમજ્ઞાની સ્વામીએ તેમનું ઘણીક રીતે સાંત્વન કરીને કહ્યું, "ભાઇએા, આ જગતમાં જન્મ પામેલા સર્વેના માઉા કે વહેલા પણ નાશ તા ચવાનાજ છે, માટે એવી નાશવંત વસ્તુના શાક શા કરવા? સચ્ચિદાનંદ સ્વસ્૧૫ જે દેહી (દેહમાં રહેલા આત્મા) છે, तेना ता डांध डाण वा डांध रीते नाश नथी ० – ते ता अविनाशी છે. તે કાં તેા એક છાડીને ખીજો દેહ ધારણ કરે છે, અથવા ગ્રાની હાય તા પરમપદને પામે છે." આ છેલ્લું વાક્ય સાંભળી પેલા શિષ્યને સ્મરણ આવ્યું તેથી પૃષ્ઠયું કે, "ગુરુજી, આ જીવ પરમ-પદ કેવી રીતે પામે છે તે અમને આપ કયારે જણાવશા." સ્વા-મીએ કહ્યું; "પરમપદને પામનાર અથવા નિજસ્વરૂ પને પ્રાપ્ત થનાર આત્મા, કેવળ નિર્ગુણ અને નિરાકાર થઇ જાય છે તો પછી તેને કાેેેેં કાેં હું કાેરણ કર્યો છે કે તે મુક્ત થઇ ગયા છે એની નિશાની ખાસ મારા પાતાના સંબંધમાં, હું તને ખતાનું છું તે સાંભળ. મારી શ્રીચ્છા આ જગતમાંની કાઇ પણ દશ્ય વા અદશ્ય વસ્તુપર નથી; માત્ર હું પૈરમાત્મ સ્વરુત્પને જ સત્ય જાણું છું. અને તેમાં મહેં મારા આત્માને જોડી દીધા છે; તેથી જયારે મારું આ કલેવર છૂટ્શે ત્યારે ચાડીકવારમાં આકાશ માર્ગે ઘટા, દુંદુભિ ઇત્યાદિ દિવ્ય વાજિત્રાના દ્યાપ તમારા સાંભળવામાં આવશે, એટલે તમારે જાણુલું કે, મારા

આત્મા પરમપદ પામ્યા છે; અને નહિ તા નિશ્ચે જાણું કે, તેણે કાઇ બીજો દેહ ધારણ કર્યો છે."

આ વાતને એક બે દિવસ વીત્યા પછી પાતાના અંતકાળ પાસે આવ્યા જાણા સ્વામીએ શિષ્યા પાસે સઘળી તયારી કરાવી, ને મધ્યાહ્ન સમયે તેમણે દેહ છાડયો! તુરત ખીજા ઘણાક મનુષ્યા સાથે શિષ્યાએ તેમની, શાસ્ત્રમાં કહ્યા યમાણે પૂજા કરી એક પાલ-ખીમાં ખેસાડીને ગંગામાં પધરાવી દીધા! અને પછી સૌ શિષ્યા શાક કરતા આશ્રમમાં આવ્યા, એ સમયે તેમાંના એક શિષ્યને સાંભરી આવ્યું કે, "અરે! શું આપણા ગુરુની અસદ્દગતિ થઈ?' કેમકે તેમના કહેવા પ્રમાણે દેવી વાદ્યો વગેરે વાગવાની તાે આપ્-ણુને કશી નિશાની જણાઇ નથી." આવી આશંકાથી સૌ કહેવા લાગ્યા કે, "અરે! એમ કેમ થયું વારુ? આવા મહાત્માની દુર્ગતિ થવી તા સંભવતી નથી જ; એ તા સાક્ષાત્ જીવનમુક્ત જ હતા; પણ त्यारे तेमछे डेडेडं वयन पण मिथ्या डेम डाय? डाने भणर है કેમ છે! હરિની ગતિ હરિ જાણે." આમ વિચાર કરતાં કેટલાક દિવસ વીત્યા પછી તે મરનાર સ્વામીની પાસે, ઘણી વખતે સત્સં-ગાર્થે આવનારા એક મહાત્મા તેમને મળવાની ઇચ્છાએ ત્યાં આવ્યા; જેમને જોઇ પેલા ખનને શિષ્યા ખહુ શાક કરવા લાગ્યા, તથા સ્વામીના દેવલાક સિધાવ્યાની વાત તેમને જણાવી ત્યારે, તે મહાત્માને ખહુ ખેદ થયા, અને "એવા મહાત્માનાં હવે દર્શન કયાં થશે ? તેમના વિના આપણા અંતઃકરણામાં પ્રદ્માજયાતિ કાળુ પ્રદીમ કરશે ?" વગેરે શોંક ड्या अने ते शिष्यानुं तथा पाताना मननुं समाधान डर्थुं. पछी ते શિષ્યાએ પૂર્વની વાત તે આગંતુક મહાત્માને જણાવી કે, "ગુરુએ કહ્યું હતું તે પ્રમાણે અંતરિક્ષમાં દિવ્ય વાદ્યો તો વાગ્યાં નહિ, માટે તેમની અસદ્દગતિ થઇ એમ ધારી અમને ખહુ જ ખેદ થાય છે." એ સાંલળી ચાતરપ્રથી વિચાર કરીને તે મહાત્માએ ધાર્યું કે, એ स्वामी डेवण परमज्ञानी ढता, तेमनी हुर्जति ते। न ज थाय; पूछु કાિણું જાિણે, પ્રાણીને કેવળ અસાવધ કરી નાખનારા અંતકાળ સમયે, કદાચ કાઇ વસ્તુમાં તેમની વાસના રહી ગઇ હાય તા તેમ અને પણ ખરું. પછી તેણે તે શિષ્યાને પૂછયું કે, મને એક ઉપાય સ્ઝયા છે, તે વકે હું જાણું છું કે આપણે સ્વામીની ગતિ જાણી

શકશું. તમે મને કહેશા કે મરણ સમયે સ્વામી કયાં અને કેવી રીતે સૂતા હતા ?" ત્યારે શિષ્યાએ પર્ણકૂટિમાં જઇને તે સ્થળ અતાવ્યું. પછી સ્વામીની પથારી જેટલા સ્થળમાં હતી તેટલા સ્થળમાં પથારી ગાઠવી એટલે મરનાર સ્વામી જેમ સુતા હતા તેમ જ એ મહાતમા તે પથારીપર સૂતા, અને તે મહાત્માએ શિષ્યાને પૂછ્યું, " તમને યાદ છે કે એ સમયે સ્વામીની દૃષ્ટિ ક્યાં હતી?" ્લા ! તેમની દૃષ્ટિ નાસિકા તરફ હતી, પણ સહજ ઝાંબા આવતાં જમણી બાજૂની આંખ થરડાઇ હતી." એ જ પ્રમાણે દૃષ્ટિ તથા हेडनी स्थिति इरी पथारीमां सूतां सूतां ते महात्माये लेयुं ते। તે સમયે તેમની દૃષ્ટિ એક બારડીનાં પ્રલિત વૃક્ષ ઉપર પડી; અને तेमां पणु पातानी दृष्टिनी अराअर सामे ते। ते थारडीपरतं ओड સુંદર અને માેઢું પાકું બાર દેખાયું. તુરત પથારીમાંથી ઉઠી શિષ્યા પાસે તેમણે તે બાર તાેડી મંગાવ્યું ને બન્નેને પાસે રાખી તેને જોવા માંડયું, તાે ભારના ઉપરનું પાતળું ફ્રાતરું જ માત્ર બાકી રહેલું હતું; ને અંદરના મીઠાશવાળા સઘળા ગર્ભ ખવાઇ ગયલા હતા. તે બારના ઠળી આની ખાજામાં એક માટા કીડા ખુખ ખાઈ ત્રીમિધિસચલા મનુષ્યની પેઠે, જાણે હવે કરી ઇચ્છા ન હાય તેવા થઇ આર્નદમાં શાંતપણ પહેલા હતા-તે હાલતા ચાલતા કે ખીજો કરોા ંચાપાર કરતા નહોતા. જો કે તે એક જન્તુ હતા, છતાં તેના શરી-રની દિવ્યપ્રભાથી બારના પાલાણના સઘળા ભાગ પ્રકાશી રહ્યા હતા. આ ચમત્કાર પેલા શિષ્યાને પ્રત્યક્ષ દેખાડીને તે મહાત્માએ ત્રેમને કહ્યું, "શિષ્યા! ખીજાં સર્વ કામ છાડી તમે બાર સહિત આ કીડાને ગંગાના પ્રવાહમાં પધરાવા; એકદમ દોડા; કેમકે એ કીડાનું આયુષ્ય હવે સ્વલ્પ છે. માટે તેને મરવા પહેલાં તેના શરીરને ગંગાજળના સ્પર્શ થવા જોઇએ."

એ વાતના પૂરા મર્મ ન સમજતાં છતાં પણ, તે શિષ્યા ત્વરાથી ગંગાપર ગયા, ને તે બારને ગંગાના પરમયવિત્ર પ્રવાહની અંદર ઝાકાવી દીધું! થાડીક ક્ષણ થઇ નહિ એટલામાં તા આકાશ-માર્ગ જતા કંઇ દિવ્ય તેજના પ્રકાશ તે શિષ્યાના અને ગંગાપર ઉલેલા અનેક મનુષ્યાના જોવામાં આવ્યા અને તત્ક્ષણે અંતરિક્ષમાં ષડીકું ખાંધી શકાય; અને સમુદ્ર જે અગાધ છે, તેના એક અંજ-ક્રીમાં સમાવેશ કરી શકાય અર્થાત્ એવી અશક્ય વસ્તુએ પણ એમ ધારીએ કે કદાચ ખની શકે; પણ ચંચળ મનને સ્થિર કર-વાનું કામ તેથી પણ મહા કઠિન છે, મન છે તે જ સંસારરૂપી ખંધનના કારણસ્ત્પ છે, ને તે જ અવિદ્યા છે; મનના નાશ થાય તા સઘળા પ્રપંચના નાશ થાય છે ને મનની વૃદ્ધિ થાય છે તેા વૃદ્ધિ થાય છે. સુષ્મિમાં મનના લય થઈ જાય છે ત્યારે કંઇ પણ રહેતું નથી, એટલા માટે જીવને આ સંસાર મનઃ કલ્પિત જ છે, વાસ્તવિક નથી. એમ છતાં પણ તેને વિરલા જ્ઞાની પુરુષા નિત્યના અભ્યાસ વહે, લાંબે કાળે પાતાને વશ કરી લે છે. જેમ વાદળાંને લાવનાર વાસુ છે ને વેરી નાંખનાર પહું વાયુ છે, તેમ સંસારરુપી બંધનને કાપ-નાર પણ મન છે, ને તે વિચાર દ્વર કરાવનાર પણ મન છે. મન જ દેહાદિ સઘળા પદાર્થને દેહ અંગના સઘળા વિષયામાં પ્રેમ-રાગ ઉપજાવે છે ને એ જ મન વિષયામાં વૈરાગ પણ ઉપજાવે છે. મન, વિવેકવૈરાગ્ય વધવાથી વિશુદ્ધિ પામીને મુક્તિ આપવા સમર્થ શાય છે ને રજો તમાગુણ વધવાથી મલિન થાય છે. ધીરે ધીરે संसारभांनी वस्तुक्यापर अप्रीति थती जाय तेम तेम मननं वक्षा સત્ય વસ્તુ (આત્મતત્ત્વ) પ્રતિ થતું જાય છે. નાના પ્રકારની યુક્તિ-પ્રયુક્તિથી પણ જ્ઞાનીઓ મનનું સમાધાન કરે છે. જેમ આપણુ ક્યાનમાં ખેઠા હાઇએ તે સમયે જો કે મનને એકાથ કર્યું હાયું છે તાપણ, કદાચ પડાસમાં ગાયન થતું હાય, અથવા નગારાં વાગતાં હાય કે णंह है। કૂટતી હાય, તા તે આપણને સંભળાય છે, કે તત્લાં મનની વૃત્તિ ડગવા માંડે છેઃ તે ત્યાં જઇ પહેાંચે છે. એ સમયે તેનું એવી રીતે સમાધાન કરવું જોઇએ કે, આપણે મનુષ્ય छीं में डेांध श्वानने तू तू इरी जूम भारतुं होय ते। ते ले ज्वना सांसणवामां ते। आवशे, पणु तेथी ते छव ते भादसार सणी होउशे नहि, के तेने होउवानुं मन पणु थशे नहि. तेम होंध छवनां नामथी जूहां, हिरहास, रामहास धत्याहि मनुष्यवान्यक णीलां नामा दिधने पणु इहाय डेांध भावानतुं हुशे ते। त्यां पणु ते જોશે કે જશે નહિ. કૂતરાને ખદલે હાઉ હાઉ કરતા તે અન લોવા

होउशे निहः ने हिरहास शमहासने णहते हैं। हां हरीने जातशे पण निह. तेम वणी हें साटी उमरने। थये। छे એटले डेाई जाण इने पारणामां सूतुं हे रमतुं हेणीने तेने तेनी रीते पारणामां सूतां हे जाटी घुघरे रमवानं मन पण थशे निह. लयारे ओवी ज रीते मनुष्यना शण्हा पण तेने गमे तेवा संसणाय अने दांडा छाने गमे तेम जाते, पण हुं मनुष्य छुं पण इतरा नथी, आम व्यावहारिङ मनुष्यने पाताने माटे दृढ ज्ञान हाय छे तेम, विवेडी पुरुष-आत्मानात्म ज्ञातापुरुषे-हुं पुरुष नथी, श्री नथी, पांच सौतिङ हें हु नथी, पण अविनाशी परण्रहारूप छुं, आम नित्य ज्ञानदृष्टिथी मनन इरीने मनने मार्युं.

#### રર-અલ્યાસ.

એ સઘળું નિત્યના અભ્યાસથી થશે. અભ્યાસથી ગમે તેવી અશક્ય વસ્તુ પણ શક્ય થઇ જાય છે. અર્જીને શ્રીહરિને મનની ચિલત અને અનિવાર્ય સ્થિતિ માટે પૂછ્યું ત્યારે ભગવાને તેને એ જ પ્રત્યુત્તર આપ્યું હતું કે, "અર્જીન, મન નિ:સંશય વાયુ જેવું દુર્નિગૃદ્ધા તથા ચંચળ છે, પણ તેને અભ્યાસથી વશ કરી શકાય છે." નિયમ પ્રમાણે હરકાઇ વસ્તુ પ્રતિ દિવસે કરવી તેનું નામ અભ્યાસ અભ્યાસ કરવામાં પણ યુક્તિ જોઇએ. પ્રથમ કિચત, પછી જરાક વધારે, પછી એથી વધારે, એમ થાઉ થાઉ વધતાં વધાય છે. માટા ગિરિપર ચઢવું હાય તેા એકદમ ઠેકડા મારીને નહિ, પણ એકદ પગથીએ ચઢતાં ચઢતાં છેક શિખરપર પહોંચાય છે. તેમાં પણ વળી ટુંકા કરતાં લાંખા સમયના અભ્યાસ સુખસાધ્ય થાય છે. તે સંખધે મને એક રાજાના ઇતિહાસ સાંભરી આવ્યાઃ—

કાઇએક દેશના રાજ પાતાની ખાલ્યાવસ્થાથી જ કંઇ નખળી સંગતિને લીધે અથવા કાઇ કારણને લીધે એક જાતનું વિષ ખાવા શીખ્યા હતા. નિયમ જ છે કે કાઇ પણ જાતનું વ્યસન એક વખત શરીરને વળચ્યું તા પછી છૂટનું ખહુ દુષ્કર. થઇ પડે છે: તે પાતાની મેળે છૂટે તા શાનું જ, પણ પ્રતિદિન ઉલટું વધતું જાય છે. જયારે તે રાજા ભરયુવાવસ્થામાં આવ્યા, ને જયારે સઘળા રાજ્યના કાર્યભાર પાતાના શિરપર આવી યડ્યો, ત્યારે તેની સ્થિતિ એટલી ખધી તા શાચનીય થઇ પડી

४४१

પુક્ .

કૈ મંત્રિમંડળ માેટા વિચારમાં પડી ગયું. એ રાજાએ જયારે વ્યસનના આરંભ કરયો ત્યારે તાે તે માત્ર રતિભાર વિષ ખાતા હતા, પણ ધીરે ધીરે વધીને તેનું પ્રમાણ સુમારે બે ત્રણ તાલા જેટલું થઈ ગયું. પ્રાતઃકાળે સ્નાનાદિ કરી પરવારે કે સૌ પહેલાં પૈલા વિષના ત્રણ તાેલાના ગાંગડા તેને જોઇયે, અને તે ખાધા પછી જ તેને કળ વળે; જરાક વિલંખ થાય તાે જીવ તલપાપડ થઈ રહે. આમ નિરંતર વિષસેવન કરવાથી તેના શરીરમાં કે ખળમાં તા કંઇ ઝાઝા ફરક પડ્યા નહિ, કેમકે વિષ જવાળાને શાંત કરવા માટે ઘૃત, દ્રધ ઇત્યાદિ ઘણાક પૌષ્ટિક પદાર્થો જોઇએ તે તો પાતે રાજા હાવાથી તેને જોઇએ તેટલા પૂર્વથી જ મળી શકતા હતા; પણ ઉલટું, તેના મનની સ્થિતિ ખહુ પ્રમાદી તથા કુવિચારી થઈ પડી. विषतुं सेवन અને ઉપરથી જોઇએ તેટલું શરીરનું પાષણ થાય, તેથી તેની કામવાસના તાે એટલી અધી વધી પડી કે, એક ઘડી પણ સ્ત્રી વિના, તેનાથી રહી શકાય નહિ. રાત ને દહાડા સ્ત્રી, સ્ત્રી ને સ્ત્રીનું જ તે સેવન કરવા લાગ્યાે. આ કારણથી રાજકાજની અંદર જાણે કેવળ અંધારાની પેઠે થઇ રહ્યું. પ્રધાન જો કે ઘણા ખુદ્ધિમાન્ હતા, તથાપિ રાજા વગર તેનું શું ચાલે? માટે કારભારીઓ ને સુબેદારા વગેરે મરજમાં આવે તેમ વરતવા માંડ્યા, જ્યાં જોઇએ ત્યાં અન્યાય અને અનીતિ જ ચાલવા માંડી. તાત્પર્ય કે, આખા રાજતંત્રમાં ખહુ લંગાણ પડયા જેલું થયું, અને સુવિચારી ને કાર્ય-हस अधान नित्य धणी डउवी इरियाहा राजा आगण साववा साग्या,

રાજા પોતાની એક અત્યંત સ્વરુપવતી, પણ ગુણવતી પટ્ટ-રાણીમાં લુખ્ય થઇ, નિરંતર તેણીના રંગમેહેલમાં રહેતા હતા. સ્ત્રીઓને તા જોઇએ જ એટલું કે, નિરંતર પુરુષ પોતાના લાવણ્યને લીધે વશ થઇ, પોતાની પાસે જ રહે, ને કામવાસનાની શાંતિ કરે. ઘણાક દિવસ તા એમ ચાલ્યું. રાજા નિરંતર પોતાની પાસે રહે તેથી રાણીએ મનમાં ખહુ આનંદ માન્યા; પણ જયારે પ્રધાન પ્ર-તિદિન તેના સમક્ષ આવીને રાજાને રાજ્યની પડતી દશા વિષે કહેવા લાગ્યા, ત્યારે રાણીની આંખ કંઇક ઉઘડી. રાણી ઘણી ચતુર હતી. તેણે વિચાર કીધા કે, ''જો આમ જ રાજ્ય રાજ્ય સામું ન જોતાં નિરંતર મારી પાસે જ પડી રહેશે, તો મારું આ સુખ ઝાઝરં દહાડા પહોંચશે નહિ. રાજા હોય તો રાજ્ય છે, ને રાજ્ય હોય તો રાજા છે; પણ આવી અવ્યવસ્થાને લીધે રાજ્ય, મારા પતિના હાથમાંથી નિશ્લે, થાડા કાળમાં જતું રહેશે, તેથી અમે ને પ્રજા મહાદુ:ખી થઇશું. માટે હવે મારે તેના કંઇ સત્વર ઉપાય કરવેદ જેઇએ." આમ વિચાર કરીને તેણે એક દિવસે પ્રધાનને સમજાવીને કહ્યું, "રાજા ગમે તેવા હાય તાપણ રાજ્યની લગામ ખુદ્ધિનાન્ પ્રધાનના હાથમાં હાય તા તેથી કશી વાતની હરકત રાજ્યને નડતી નથી. આપ તા ઘણા ખુદ્ધિમાન્ તથા રાજાજીના પૂર્ણ હિતેચ્છ છા, માટે રાજાજી પાતે જ ચિવટ રાખે તેવી ચિવટ અને યુક્તિ રાખી રાજ્યમાં સઘળે વ્યવસ્થા કરશા એમ મને ખાત્રી છે; અને હું પણ આજથી થાડા સમયની અંદર રાજાજીને પૂર્ણ સાવધપણ રાજ્ય કરી શકે એવી દશામાં આણવા પ્રયત્ન કરીશ. અહુણા તા તમે સઘળે તાકીદ કરા, ને કાઇ પણ અધિકારીથી વા પ્રજાથી કાઇ પણ જાતના અપરાધ ખને તા તેને માટે ઘણા સખત દંડ કરી, રાજ્યમાં દાખલા ખેસાડા કે, જે લચને લીધે, સૌ ન્યાયથી ચાલે."

એ પ્રમાણે પ્રધાનને કહી, રાણીએ સ્વતઃ વિચાર કીધા કે, "મારા પતિની આવી અવસ્થાનું કારણ હું નહિ, પણ તેમનું દુ- વર્ચસન છે. જયારથી એ તેમના શરીરમાં પેઠું છે ત્યારથી તેમના શરીરના હાલહવાલ થઇ ગયા છેઃ હવે તેમને સુધારવાના હાય એ જ છે કે એ વ્યસન દ્વર કરાવતું. પણ તેને દ્વર કેમ કરાવી શકાય? એક દિવસ ચૂકી જવું તો રહ્યું, પણ માત્ર દરરાજના તે વિષ ખાવાના સમય જો કદાચ કાઇ દિવસે સહજ ચૂકી જવાય છે તો તેમનું શરીર મૂર્ચિંછત જેવું થઇ જાય છેઃ આથી, એ વ્યસન તે છાં કે તો તો તુરત એમના દેહને હાનિ થાય. ત્યારે શું કરતું? આ પણ એક આશ્ચર્ય જેવી વાત છે કે રાજજ જેટલું વિષ ખાય છે તેના અષ્ટમાંશ પણ જો કાઇ પ્રાણી એક વખત ખાય તો તે તુરત મરણ પામે; પણ રાજજને તેનાથી કંઇ યતું નથી. તેનું શું કારણ રેતેમણે પણ એકદમ તેટલું ખાવા માંડયું હોત તો તેમની પણ તેવી જ અવસ્થા થાત. પ્રથમ તો એ માત્ર

રતિભાર ખાતા હતા, તેમાંથી વધતાં વધતાં આટલે આવ્યા છે. હું ધારું છું કે, જેવી રીતે થાડું થાડું કરતાં વ્યસન આટલું વધ્યું તેવી જ રીતે શાડું શાડું કરતાં તે છેક ઘટી પણ જાય ખરું. માટે લાવ, એ જ ઉપાય હું કામે લગાડું." તે ચતુર રાષ્ટ્રીએ આવા વિચાર કરી, બીજે દિવસે જ્યારે રાજાને વિષ ખાવાની વેળા થઇ ત્યારે, નાના પ્રકારના હાવભાવથી તેને રાજી કરી, મધુર વાણીવડે કહ્યું, "સ્વામી-નાય આપ નિત્યે પાતાની મેળે જ કર્સું છા હયા છા; પણ આજે આ દાસી પાતાને હાથે આપને રંગ આપવાને ઇચ્છે છે." રાજાએ કહ્યું, "હું ખહુ ખુશી છું, તમે એ પ્રમાણે પ્રતિદિન આપશા તા મને અધિક આનંદ થશે." આમ રાજાએ રાણીના હાથના કસુંબા લેવા માટે સ્વીકાર કર્યા પછી, એક દિવસ રાણીએ પાતાને હાથે આપ્યું, ને પછી તા રાજાને ટેવ જ પડી ગઇ કે નિત્યે પાતાનું વ્યસન राष्ट्रीने क ढाथे डरवुं. नित्य राष्ट्री पाताने ढाथे त्रष्ट्र तांदा विष તાળીને તેને આપતી હતી; એટલે સઘળા કળજો તેના હાથમાં આવ્યા તેથી તાલાઓનું વજન, જે સુશાભિત આરસનું હતું તેને ઠેકાણે રાણીએ એક ત્રણ તાલા વજનના ખડીના કાંકરા રાખ્યા, ને તે વતી તાળીને રાજાને વિષ આપવા માંડશું. જયારે વિષ તાળવાના સમય થાય. ત્યારે તે કાંકરાના એક લીટા લીંતપર કાઢીને પછી તે વતી તાેળે. થાેડાક દિવસ એમ ચલાવ્યા પછી વળી એવા નિયમ રાખ્યા કે તે ખડીના કાંકરાવતી સીંતપર બે લીટા ખેંચીને વિષ તાળવું. આમ કરતાં તા એ માસ પૂરા થવા પહેલાં જ તે કાંકરા અડધા ઘસાઇ ગયા; ને રાજાના પેટમાં વિષ પણ તેટલું ઓાછું જવા માંડયું; છતાં તેને કશીએ વ્યથા કે ઉદાસી જણાઇ નહિ; કેમકે રાજા તા એમ જ જાણતા હતા કે, હું તા આગળ જેટલું જ વિષ ખાઉં છું. ખીજા બે માસ થતાં પેલા કાંકરા જયારે ચણાના દાણા જેવડા રહ્યો ત્યારે રાજા જાણે ઊંઘમાંથી જાગ્યા હાય તેમ ટટાર થઇ ગયા, ને તેનું આળસ તથા ઘન કયાંય દ્વર નાસી ગયાં. તે ધીરે ધીરે હવે રાજસભામાં જવા લાગ્યા જેથી અવ્યવસ્થાનાં ચિહુન પ્રતિદિન ઓછાં જ જણાવા લાગ્યાં. એમ કરતાં પૈલા કાંકરા છેક ઘસાઇ ગયા અને રાજા પૂરી સાવ- ચેતીમાં આવ્યા ત્યારે, રાજદ્વારી કામકાજમાં પ્રવૃત્ત થવાથી વિષ્ ને કિષ સઘળું ક્યાંય ભૂલાઇ ગયું. રાજકાજપર નજર થવાથી રાજ્ય પાછું હતું તેલું નિયમિત તથા સતે જ ઘઇ રહ્યું, અધિકારીઓ તેની પ્રેપ્રી ધાક માનવા લાગ્યા, અને સઘળું ચથાસ્થિત થવાથી પતિ-પત્નીએ ઘણાક કાળ સુખમાં કાઢ્યા. પછી કાઇ દિવસે રાજાને, પાતાનું વિષનું વ્યસન કેમ દ્વર થયું એ વિષે સર્વ હકીકત રાણીથી જણાતાં, ખહુ આનંદ થયા અને પાતાનું આવું માટું હિત કરવાની પ્રીતિ તથા યુક્તિને માટે રાણીને તે વારંવાર ધન્યવાદ આપવા લાગ્યા.

क्येज प्रमाणे, धीरे धीरे अस्यास पाउतां गमे तेवां अनि-વાર્ચ મનને પણ મનુષ્ય પાતાને વશ કરી લે છે. માટે અભ્યાસ એ સર્વ કાર્યની સુલભતાનું મુખ્ય કારણ છે; અને અહા ! સ્મૃતિ-કારા, સૂત્રકારા, શાસ્ત્રકારા તથા પુરાણકારા પણ મનુષ્યનું હિત ઇચ્છી, અનેક પ્રકારના ઉપાયાથી શનૈઃ શનૈઃ (ધીરે ધીરે) અભ્યાસ દઢ કરવાનું કહી ગયા છે, તથા પ્રતિદિન અમુક યમનિયમ કરવાને માટે ઘણીક આજ્ઞાએ પણ કરી ગયા છે; જેમકે મનુષ્યે ત્રિકાળ સંધ્યા કરવી. અમુક સૂક્ત કે અમુક સ્તાત્રના પાઠ લાણવા, પ્રતિદિન નિયમીત રીતે પ્રભુનું ધ્યાન ધરવું, વારંવાર હેરિસ્મરણ કરવું ઇત્યાદિ ખાખતા શાને અર્થે છે ? માત્ર લાંખા કાળના સદભ્યાસને માટે જ છે. આપણુને લાજનના અભ્યાસ પડી રહ્યો છે, તેથી અંધારામાં પણ કદાચ જમલું પઢ તાે ગાસ, ખીજી કાેઇ ઇંદ્રિય આગળ ન જતાં भराभर भुभमां व लय छे. सेवी व रीते अतिहिन नियम अमाही भगवद्ध्यानाहि अरवाना अल्यास हाय ते। अंतसभये पणु आपे।-આપ તેનું (ભગવાનનું) સ્મરણ થાય છે; અને પરમાત્મા વિના ળીજી કાઇ વસ્તુમાં વાસના ન રહેવાથી પ્રાણીની સદ્દગતિ થાય છે, એ નિશ્ચે છે. શાસ્ત્રામાં, ભગવાનની સેવા, ધ્યાન, અથવા નામ સ્તુતિ પાઠાદિનું સ્મરણ જો એકજવાર કરવામાં આવે તા તેનું અનંત (પ-રમપદ પ્રાપ્તિ સુધીનું) ફળ બતાવ્યું છે, તે ઉપર અવિદ્યાવાળા અને અલ્પ વિચારી મનુષ્યને શંકા થાય છે, અને એ વાત મિથ્યા લાગે છે, પણ તેમ શંકા ન કરતાં, તેના લક્ષ અલ્યાસપર લેવાના છે. અને તેમાં એમ સમજવાનું છે કે, નિશ્ચયપૂર્વક માત્ર એક જ

વખત પણ પ્રતિદિન નિયમ પ્રમાણે શુદ્ધ મનથી, પરમાત્માનું સ્મરણાદિક કરવામાં આવે તા, પરિણામે તેમ કરનારની સદ્દગતિ થશે જ. અભ્યાસ એ સર્વમાં સળળ કારણ છે.

# २३-भासे ते भीके निह !

અભ્યાસ પાડીને મનને વશ કરવું જોઇએ; અને મન વશ ઘવાથી મનની વૃત્તિ ખુદ્ધા સાથે અખંડ એકાકાર થઇ એટલે તે મનુષ્ય સંસારમાં રહ્યા તાેચે શું ને ગયા તાેચે શું. પણ તેથી ઉલટું क्येडाडारवृत्ति विनानुं गमे तेवुं ध्यान डरा अथवा विरुक्तपां राणा, તે કંઇ કામનું નથી. કાેઇએક મહાત્માની પાસે એક શિષ્ય ઉપ-દેશ લેતા હતા. એક દિવસ ગુરુએ કથા પ્રસંગે તેને એમ કહ્યું કે, "ભાઇ! જે ખાલે છે તે ખીજે નથી-અર્થાત્ તે ઘટઘટ વ્યાપેલા છે, સર્વત્ર પ્રદ્યા છે, અન્ય કાંઈ નથી." આ ઉપદેશને ખરાખર લક્ષમાં લઇ એક દિવસે તે શિષ્ય ધ્યાન કરવા ખેઠા. પ્રાણાયામ કરી સતને એકાગ કરીને પરમાત્મ સ્વરુ પમાં જોડવાના પ્રયત્ન કરવા લાગ્યા. એવામાં એ શેહેરના રાજાના એક હાથી, મદમસ્ત થઇ છૂટી ગયા. કાઇથી ન પકડાતાં તે હાથીએ શેરીએ શેરીએ ને ગલીએ ગલીએ ભારે રમખાણ મચાવી મૂક્યું. માર્ગમાં તે દાેહતા જાય, ને જે વચમાં આવે તેને સુંડવડે પકડી, ગમે લાં પટકી મારીને નાશવા લાગ્યા. આથી આખા શેહેરમાં હાહાકાર વર્તાઇ રહ્યો. રાજાએ તત્કાળ જ આગ્રા કીધી કે એને જે પકડશે તેને એક હુજાર મુદ્રા શિરપાવ આપીશ. તુરત ઘણા ચતુર માવતા, સાવચે-તીથી તેને પુંછકે થઇ તે હાથીના ઉપર ચઢી ગયા, ને ઘણાએ અંકુરોાના માર મારવા માંડયા, પણ હાથી તેા વશ થવાને અદલે ઉલડા વધારે મસ્ત થયા. પછી થાકીને માવતા ઉપર રહ્યા રહ્યા ખુમા મારવા લાગ્યા કે, "ભાઇએા, માર્ગમાંથી જે હાય તે જીવ લઇને નાસને, હાથી ગાંડા થયા છે તે મારી નાંખશે." આહ્યા પેલા મહાત્માના શિષ્ય જે ધ્યાનમાં ખેઠેલા હતા તેણે એ ખૂમા સાંભળી, કેમ કે ઇંદ્રિયાનાં દ્વારા ખુલ્લાં છે, તેથી તેના ધર્મ તે આપા આપજ સંભાળ છે. પણ એ શિષ્યે તા, 'બાલે તે ખીજો' નથી' એ ગુરુવચનપર જ શ્રદ્ધા રાખી કે એ બાલનાર તથા હાથી

વગેરે સા પ્રદાજ છે; માટે મને એનાથી કંઇ પીડા થવાની નથી: આમ વિચારીને તે તા ત્યાંના ત્યાં, આસપાસ થતા કાલાહલ ઉપર કંઇ પણ ધ્યાન ન આપતાં, તેમના તેમ જ ધ્યાન ધરીને, બેશી રહ્યાં: એટલામાં દાહાદાહ કરતા હાથી આવ્યા, ને લાગલા જ તે સિદ્ધને સપાટાખંધ પાતાની સુંડમાં લઇ, કારે ફેંકી દઇને આગળ ચાલ્યા. ત્તત્લણે તે શિષ્યનું ધ્યાન છૂટી ગયું, એટલું જ નહિ, પણ તેના એક હાથને યુષ્કળ પીડા થઈ, પછી તે કાેધે ભરાઇ પાતાના ગુરુ પાસે જઇને કહેવા લાગ્યા, "મહારાજ! આપનું, ઘટઘટ યુદ્ધા છે,' સર્વ યુદ્ધારુ છે, એ વચન મિશ્યા છે; કેમકે તેમ હાય તા યુદ્ધા નિર્વિકાર છે, જગત્ પણ નિર્વિકાર છે, હું યુદ્ધા છું, જગત્ યુદ્ધા છે, હું યુદ્ધાના જ ધ્યાનમાં બેઠા હતા, છતાં મને હાથીએ પટકી મારવાથી મારા હાય લાંગ્યા, એ શું ?" ગુરુએ કહ્યું, ભાઇ, એ મહાવાકય મિથ્યા નથી, પણ તારા સમજ-વામાં અને વર્તવામાં ફેર છે, એટલે તને મારું કહેલું મિથ્યા ભાસે છે. જગતમાં સર્વત્ર પ્રદ્ધા છે ખરા, પણ તે વ્યવહાર દૃષ્ટિએ નહિ એ તાે જેની જેવી વૃત્તિ, તેવી તેની સ્થિતિ. તારી વૃત્તિ દઢપણે પ્રદ્યામાં એકાકાર થઈ હોત તેા સર્વત્ર પ્રદ્યા જ હતું, તેથી તેને કશી પીડા થાત નહિ. પણ 'હાથી આવે છે, નાસનો' વગેરે વચન તહેં સાંલહ્યું તા ખરું કેની ?" શિષ્યે કહ્યું, "હા!" ગુરુએ કહ્યું, "ત્યારે તું શા માટે નાઠા નહિ! એ સાંભળવા જેટલી વૃત્તિ ચંચળ હતી તા પછી સર્વત્ર પ્રહ્મ તને ક્યાં ભાસ્યું? આ સર્વ ખુદ્દા જ છે, ખીજું કંઈજ નથી એવી વૃત્તિથી તું તલ્લીન થઈ ગયા. હાત તા તું સાક્ષાત પ્રદ્યાકાર જ હતા, એટલે હાથી તારી પાસે આગ્યા છતાં તને પાતાના કાળ સમાન જાણીને, દ્રર ખસી જાત. આટલા પણ જે તું અચ્યા, તે પણ માત્ર પરમાત્માના ધ્યાનના અને સર્વત્ર પ્રદ્યા છે એમ જાણવાના જ પ્રતાપ જાણજે; કેમકે એટલી પણ તારી વૃત્તિ પરમાત્મા તરફ વળેલી હતી; નહિ તો એ હાથીના સપાટામાં જે કાેઇ આવ્યું છે તે જીવવા પામ્યુંજ નથી. વળી તું મૂર્ખ કેવા કે જયારે તહેં માન્યું કે સર્વત્ર પ્રદ્યા છે, ત્યારે હાથીને ને માવતને પણ કેમ પ્રદ્ય ન માન્યા. તું પ્રદ્ય, હાથી પ્રદ્ય ને

માવતે પ્રદ્યા, પ્રદ્ધો પ્રદ્ધાને આજ્ઞા કીધી તેના અનાદર કરવાનું પ્રયત્ને કેમ થયું? હે શિષ્ય, મહાવાક્યમાંથી, વ્યાવહારિક જવે રહસ્ય લેલું, શખ્દાર્થ લેનાર તા પીડા જ પામે. માટે ગુરુના વચનપર અવિશ્વાસ ન કરતાં તેપર પૂર્ણ વિચાર કરીને અનુભવ કરવા, જેથી પરમાત્મા–પરપ્રદ્ધા–શ્રીકૃષ્ણના સાક્ષાત્કાર થશે. વિચાર વિનાનું કાર્ય, સાચું હાય તા પણ મિથ્યા થઇ જાય છે, તેથી વગર વિચાર કરેલું કંઇ કામનું નથી."

આ ઉપરથી મને એમ પ્રશ્ન ઉઠયો કે ત્યારે પરમાતમા સાથે એકાકારવૃત્તિ કેવી રીતની હાેવી જોઇએ!

# ર૪-એકાચવૃત્તિ-શુક ચાર્ગીવર.

શ્રીકૃષ્ણદ્વૈપાયન-શ્રીમદ્દેદગ્યાસ મુનિશ્વરના સ્ખલિત વીર્યથી જન્મ પામેલા શુક્રમુનિ, શંકરના પ્રસાદથી અવતરયા હાવાથી, જન્મના જ મહાજ્ઞાની હતા. તે જન્મથી જ આ સંસાર તરફ ઉદાસીન અને વૈરાગ્યવાન્ રહેતા હતા; તેથી માતા પિતા વગેરે કશી વસ્તુમાં શ્રીતિ ન ધરાવતાં, તે એકાએક અરણ્યમાં ચાલી નિકળ્યા હતા. આ વેળા તેમનું શરીર જન્મતા ખાળક જેવડું નહિ, પણ ધાડશ વર્ષના જેવડું થયેલું હતું, પરંતુ પૂર્ણ ત્યાગવૃત્તિને યોગે, વસાદિ કશું પાસે ન છતાં, એમના એમ નગ્ન જ, જેમ દાવાનળથી બીહીને કાઇ પ્રાણી નાસે તેમ, આ સંસાર દાવાનળમાંથી છૂટવા માટેનાસવા

<sup>\*</sup> ધૃતાચી નામની અપ્સરા શુકી (પાપડી)નું સ્વરુપ લઇ નિરંતર પૃથિવીને વિધે વિહાર કરતી હતી. આ અપ્સરા અત્યંત સ્વરુપવતી હતી. કાઇ સમયે તે વનમાં વિચરતી હતી, તેવામાં વનની અતિ શાભા જોઇને સ્વેચ્છાથી તેણીએ પાતાનું દિવ્ય સ્વરુપ પ્રગટ કર્યું, ને સુશાભિત વૃક્ષલતાઓમાં ક્રીડા કરવા લાગી. એટલામાં દેવયાંગે ત્યાં થઇને વ્યાસમુનિ જતા હતા તેમના જોવામાં તે દિવ્ય અપ્સરા આવી; અને તે સુંદરીને જોઇ તે અતિશય મોહાતુર થઇ ગયા, તથા તેમને રામેરામ કામદેવ ત્યાપી ગયા. પાતે જ્ઞાતા હાવાથી અનંગવેગને ઘણા વાર્યો, છતાં તેનો આવેશ સહન ન થઇ શકવાથી, તેમનું દિત્યવીર્ય સ્થાનભ્રષ્ટ થઇ સ્પલિત થઇ ગયું! એ વીર્યમાંથી તુરત એક દિત્ય બાળક ઉત્પન્ન થયું, તે જ એ શુક્રમુનીશ્વર! એ શુક્રીરુપ અપ્સન્સને જોઇ વીર્યપતન પામ્યું, તેથી ઉત્પન્ન થયા માટે તે બાળકનું નામ શુક પાડયું. એ જ શુક્રદેવ ને એ જ જન્મયોગી શુક મહામુનિ કહેવાયા–જેમના ઉપદેશથી મહારાજા પરીક્ષિત સાત દિનમાં કૈવલ્યપદ પામ્યા હતા.

લાગ્યા. આવા દિવ્ય પુત્ર ઉત્પન્ન થતાંજ, પાતાને પુત્રસુખ દીધા વગર જતા રહે છે એમ જોઇ, મહામુનિ વેદગ્યાંસ તેમને પાછા વાળવાને પછવાઉ દેાડયા, અને ઘણાં ઘણાં છાય વચના કહ્યાં તથા સંસારમાં માહિત કરવા માટે અનેક યુક્તિએાથી તેમને સમજાવ્યા,\* છતાં શુકદેવજીએ તેમાં કશું માન્યું નહિ; કારણ કે, તેમને એલું કંઈક અલિમાન હતું કે, "હું પાતે સંપૂર્ણ જ્ઞાની છું, માટે સંસા-રખંધન મને નડશે નહિ, અને અજ્ઞાનાંધકારથી હું સંસારમાં માહ પામીશ નહિ." તેમણે વ્યાસ મુનિને એવા પ્રત્યુત્તર આપ્યા કે, " પિતાજી, તમારે મારી સંસારમાં આવવાની આશા રાખવી નહિ; હું જ્ઞાની છું, માટે જાણીખુજને સંસારમાં કાળાંતરે પણ માહ પામીશ નહિં." એમ જયારે શુકે કશું ન જ માન્યું અને વ્યાસ-भुनिको लेयुं है आ युत्रने पाताना ज्ञाननु अक्षिमान छे, ते तेना ચાગમાં લાંછનરુપ છે. એ દ્વર થાય તા એ સાક્ષાત્ ખ્રહ્મરુપ થઇ રહે એમાં સંશય નથી. માટે, એને કંઇ બાધ કરું એમ વિચારી, યુત્રનું એ અભિમાન દ્વર કરવા અને પૂર્ણત્વ પમાડવા માટે, વ્યાસે નાસતા શુકને કહ્યું, "તું આટઆટલું કર્યા છતાં પણ મારું કહેલું માનતા નથી, તા લક્ષે યથેચ્છ વિચર; પણ પ્રથમ જનક રાજાને ત્યાં જઇને, પછી તારી ઇચ્છામાં આવે ત્યાં જજે." આ પિતાનું ઉપદેશ વચન દાહતાં દાહતાં કાને પહતાં તે જ માત્ર પકહી લઇ, શુકદેવજી ત્યાંથી કેટલેક કાળે ફરતા ફરતા, જનકપુરમાં આવ્યા; અને મહારાજા જનકનાં દર્શન કરવા માટે નગરમાં પ્રવેશ કરવો. જનક તા સાક્ષાત્ વિદેહી હાવાથી સર્વત્ર હતા, તેથી શુકદેવજીને આવ્યા નેઇ પાતે આત્મશક્તિદ્વારા જાણી લીધું કે શ્રીમદ્રેદવ્યાસ-

чo

<sup>્</sup>ર વ્યાસમુનિએ તેમને કહું હતું કે, "હે પુત્ર, હતા તને સંસારના વાયુ વાયા નયી, તે સર્વ વાતે તું નિર્લેપ છે; પણ સંસારાનુભવ લીધા વિના અત્યારથી જ તું વિરક્ત થઇ જઇશ તા પછવાડેથી તારું મન તેમાં લાભારો; ને તેમ થવાથી તા તારું આગળનું (આ બાલ્યવયનું) વિરક્તપણું ભ્રષ્ટ થશે; કેમકે જેણે સંસાર જ જોયા નથી, તેને વિરક્ત કાનાથી થવું હતું? સંસારમાં શું છે, ને તેનાથી શા માટે ઉદાસ થવું જોઇએ, એ સંસારાનુભવ વિના માલમ પડી શકે નહિ, પણ સંસારના પૂરેપુરા અનુ-ભવ લઇને પછા તેને ખાટા માની, જે ત્યાગવૃત્તિ ધારણ કરે છે, તેનું મન કદી પુનઃ સંસારમાં લાભાતં નથી."

भुनिके कोनं ज्ञानां क्षिमान हर थवा माटे ज का णाणगां भीने भारी પાસે માકલ્યા છે. તેણે શુકદેવજના, સ્વડા પ્રકારે આદરસંત્કાર ક્રીધા, અને પાતે સર્વ વૃત્તાંત જાણતાં છતાં પણ એ હાથ જોડી, તેમને પૂછયું કે, "હ ગર્લજ્ઞાની, અપ અહીં પધારયા તેથી મારું ગૃહ, રાજ્ય અને હું એ સૌ પાવન થયાં છિયે; આપની આ દાસ પ્રત્યે શી આજ્ઞા છે, 'કૃપા કરી જણાવા." ત્યારે શુકદેવજીએ કહ્યું, "હે રાજન્! મને જ્ઞાનાપદેશ–આત્માપદેશ કરા." જનક બાલ્યો, "મહારાજ! આપ સર્વ જ્ઞાનીઓમાં પણ શિરામણી છા, છતાં મારી પામરની પાસેથી ઉપદેશ માગા છા એ શું ? પરંતુ આપના આશ્રહ છે તા લક્ષે, આપ આ સંસારમાંની નિરુપયાગી વસ્તુ મને આણી આપા એટલે હું તમને આત્માપદેશ કરીશ." એ સાંભળી શુકદે-वल, को के परमज्ञानी हता, छतां ज्ञानालिमानने लीधे जनक्ती આંગોના મર્મ સમજ શકયા નહિ; ને નકામી વસ્તુના શાધને માટે कंशतमां यां बी निंडज्या, हवे संसारानुसव ते। क्षेत्र हारे रहारे, पण् संसारनुं कंपवेंशाइन पण् तेमणे हर्युं नहातुं, तेथी तेमने निरुप-ચાગી ને ઉપયોગી વસ્તુ શી છે તેનું રાન નહાતું. તેમણે સંસા-રમાં દેખાતી પ્રત્યેક વસ્તુને નિરુપયાગી માની, અર્થાત્ તુરત તેના ઉપયોગ કરતું કોઇ જેવામાં ન આવે એટલે તે નિરુપયાગી જ હશે એમ સંમંજ, જેને તેને તે ઉપાડવા લાગ્યા. પણ ત્યાં જનકરાયની ज्ञानशिक्तिवडे केवा समत्कार अनता है, के के वस्तु शुक्रहेवं छ નિરુપયાગી સમજ પાતાના હાથમાં લેવાના વિચાર કરે, કે તુરત તે તે વસ્તુ પાતાના અત્યંત ઉપયાગીપણાં માટે અનેક ઉદાહરણા આપે, અને આવી ઉપયોગી વસ્તુને નિરુપયાગી માનવાનાં

<sup>\*</sup> जन्मतां ज ज्ञान छ सेवा.

<sup>ં</sup> જેમકે માર્ગમાં અથડાતા એક પત્થર ઉપાડા, તે નકામા છે એમ અણીને પાતાની સાથે લીધા, ત્યારે તે પત્થરે કહ્યું, હે ભાઇ! તું મને નિરુપયાગા અણી મારી માનખંડના કરવા માટે રાજ પાસે લઇ જય છે, પણ તારે અણવું કે હું નિરુપયાગા નથી. હું તા હજારા કામમાં આવી શકું એમ છું. નાના પ્રકારનાં ગહો, દેવ મંદીરા, ને કિલ્લાઓ બાંધવામાં મારા અવશ્ય ખપ પડે છે; હું જયારે વ્યાપારીના હાથમાં અલા છું ત્યારે તેની તુલામાં ખેશીને આનંદ કરું છું; મારા વતી વિવિધ પ્રકારનાં અન્ન, ઔષધા, ધૃત, શકરા તથા સુવર્ણ રુપાદિ અનેક ધાતુઓ તાળવામાં આવે છે. અરે

અજ્ઞાનપણાં માટે તેમનું હાસ્ય કરે! તે નેઇ, આશ્ચર્ય પામી શુક-દેવજનું 'હું જ્ઞાની છું' એલું અભિમાન છૂટી જવા લાગ્યું, પણ તેમને હળુ સુધી માલમ પડ્યું નહિ કે નિરુપ્યોગી વસ્તુ શી છે! ઘણું ઘણું તે કરવા, પણ જ્યાં જ્યાં જોયું ત્યાં ત્યાં હવામાં ઉડતું એક તૃણું અને માર્ગમાં ખુંદાતી ધૂળ સૂધી પણ તેમને અત્યંત ઉપયોગી માલમ પડ્યાં. એપરથી ળહું ખેદ પામીને, તેમણે પાછા જવાના નિશ્ચય કર્યો, તેવામાં ખાજીપરના ઉકરડામાં પહેલી વિષ્ઠાપર તેમની ત્દૃષ્ટિ પડી? "અહા! હવે મને નકામી વસ્તુ જડી! હું ધારું છું કે ખરેખર આ સૌથી નકામામાં નકામી વસ્તુ છે;" એમ બાલતાં તેમણે તે વિધાને હાથમાં લેવાના પ્રયત્ન કર્યો, તેવી જ, અતિ આશ્ચર્ય સાથે, તેમાંથી એક પ્રકારની ચ્મત્કારિક વાણી સંલળાઇ:-"તું કાેેે છે રે! હજારાના કામ માટે નિર્માણ થયલી મને તું ક્યાં લઇ જાય છે? શું તું મને નકામી ધારે છે? મારા ઉપયાગથી આખું જગત્ જાણીતું છે, ને તું યાેગી અજાણ્યા જ રહ્યાે!" વિષ્ઠાની આ वाणी सांसणी शुक्रहेवल अहु क विस्मय पान्या, ते तेमणे तेते अक्ष क्यों, "ह विधा! तुं ते शा ઉपयोगती छे? तने पातानी नकरे जीवा पण हार्ध मनुष्य ध्व्छतुं नथी, छतां तुं पातामां ह-प्याणिपणानुं आटहुं अधुं असिमान धरावे छे तेनुं शुं कारण् ?" તેના પ્રત્યુત્તરમાં વિષ્ઠામાંથી ધ્વનિ થયા કે, "હે સંત! ખર, ધાનુ તથા ખીજાં એવાં કુટેવવાળાં પ્રાણીઓ તા મને ખાઇને પાતાનું પેટ, ભરે છે; કૃષિકારા \* મને સૌથી પહેલે દરજજે ઉપયોગી ગણી પોતાના કૃષિકાર્યમાં † વાપરે છે; ને હું પણ તેમના ખેતરામાં, પંડી ભૂમિને વિશેષ રસાળ તથા પ્રળદ્રૂપ ખનાવું છું. જમીનને સારા સંગ થવાથી તેમાં દુપટ અને રસમય અન્ન નિપજે છે, જે તમારા-મનુ- ખ્યાના-ખાધામાં આવે છે. વળી મારી સ્થિતિ, હમણાં તું જુવે છે

અતિશય મૂલવાળાં માેતી, હીરા અને રતના પણ મને ઘડી બનાવેલાં તુલા (કાટલાં)થી તાેલવામાં લે છે. વળી. અત્યારે હું આવાે છું, પણ કાેઇ નિપુણ શિલ્પીને હાથ લાંગું તાે તે પાેતાની ઉત્તમ પ્રકારની શિલ્પકળાના ઉપયોગ કરી મને એક પ્રતિમારુ પ બનાવે, ને જેને વેદમંત્રાવડે પ્રાણપ્રતિષ્ઠા કરીને સ્થાપિત કરવાથી, હું ઇશ્વર તુલ્ય પૂન્તક. આ કરતાં પણ હું અત્યંત ઉપયોગમાં આવું છું!"

<sup>\*</sup> ખેડુતા. . † ખેતીમાં.

तेवी भराण अने हुर्गंधवाणी नहाती. हुं पूर्वाश्रममां ते। साक्षात् परप्रद्वा स्वरूपी अन्न हुतुं. अनं न्नहारतो विष्णुः अन्न साक्षात् प्रद्वारूपे
अने रस એटले कण साक्षात् विष्णुरूप छे. हे ये।गींद्र! हुं विविध प्रधारनां स्वाहिष्ठ पड्वान्नो हुती, ने रत्नकहित सुवर्णुना थाणमां मने राभवामां आवेली हुती, पणु मने कमनारा मनुष्यना
शरीरना मात्र એક रात्रिक संग थया, तेटलामां ते। हुं आवी
नीय अने हुष्ट स्थितिमां आवी पडी छुं ते। हे किगी! शुं तमारा
मनुष्याना शरीर करतां पणु मने तुं निरुपयागी गणे छे?"

આટલું કહી તુરત તે ધ્વનિ ગંધ પડયા અને જાણે નિદ્રામાંથી જાગ્યા હાય તેમ શુકદેવજને એકદમ જ્ઞાન થયું કે, ''અહા! સત્ય वार्ता ते। त्यारे आवी छे हे, आ भारे। (भनुष्यने।) हें क नि-રુપયાગી વસ્તુ છે; કેમકે, જેના સંગથી અન્નની આવી દુર્દશા થઇ પડી છે. બીજા પ્રાણીઓના દેહ તા ઘણા ઉપયાગમાં આવે છે, પાંચ આત્મા ગયા પછી મનુષ્યના દેહ, જો એક ઘડીવાર વધારે પડી રહે છે તા તેમાંથી દુર્ગંધ ઉઠે છે અને એ કારણથી, આત્માના પ્રયાણ પછી તુરત જ તેને દાટવા કે દહન કરવામાં આવે છે." આવા નિશ્ચય થવાથી, શુક ચાગી ધર, તુરત જનકરાય પાસે ગયા તે ''લ્યા આ નિરુપયાગી વસ્તુ," એમ બાલતાં પાતાના દેહ તેમની આગળ નાંખ્યા! અને વળી કહ્યું, "હવે મને આત્માપદેશ કરા." એ સાંભળી રાજાએ કહ્યું, "હે શુક! હેજી પણ ઉપદેશ ખાકી છે? (આ દેહ આત્મા ન છતાં મિચ્યા જ છે; માટે તેને અવલંબી હું, તથા મારું, એમ કહેવાપણું, દેહ નકામા જણાયાથી, મટી ગયું-અર્થાત દેહાભિમાન છુટવા રુપી બાધ થઇજ ચૂકયા હતા.) ઠીક, આપ એક કામ કરાે. આ તૈલપૂર્ણ (તેલથી છેક કાંઠા સુધી છલાછલ ભરેલી) થાળી, તમારા અંને હાથમાં લઇ, મારા જનકપુરની પ્રદક્ષિણા કરી આવા. પણ ધ્યાન રાખજો કે એમાંથી એક ટીપું પણ હળવા પામે નહિ; હળશે તા, આ તમારી સાથે મારા અનુચરા ઉઘાડાં ખડ્ગા લઇ આવે છે તે, તત્ક્ષણે આપનું મસ્તક છેદી નાંખશે."

યાં હાથમાં તેલની ભરેલી થાળી લીધી છે, આગળ તથા પાછળ રાજસેવકા ખડ્ગ સાથે ચાલે છે ને એવી સ્થિતિમાં, શુક-

દેવજી ગ્રામપ્રદક્ષિણા કરે છે. તે દિવસે ખાસ કરીને જનકપુરની આસપાસ એક મેળા લરાયા હતા. ત્યાં કાઇ સ્થળ મનાહર ગાયન થતાં હતાં, કાઈ સ્થળે રંભા જેવી રૂપવતી સીએા નૃત્ય કરતી હતી, કાઇ ખાજુએ નાના પ્રકારનાં પકવાજ્ઞો, અનેક સ્વાદિષ્ઠ ફળાદિકા વેચવા માટે સીંચી મૂક્યાં હતાં, કાઇ સ્થળે અનેક વસ્ત્રા, આભૂષણા, પાત્રા ઇત્યાદિ લઇ વ્યાપારીઓ બેઠા હતા, કાઇ સ્થળે નાના પ્રકારના ખેલ તમાસા થતા હતા, અને કાેઇ સ્થળે અનેક જાતનાં મધુરાં વાઘો વાગીને મનનું આકર્ષણ કરતાં હતાં. એવી રીતે સર્વ પ્રકારની મનાહર વસ્તુઓનું પ્રદર્શન શૈહેરની આસ-યાસ રચાયું હતું, તેની મધ્યે થઇને, શુકદેવજીને તૈલપાત્ર સહિત ચાલલું હતું. ખંને ખાજીઓ આવા મનાહર દેખાવાથી ભરપૂર હતી, છતાં શુકદેવજની દૃષ્ટિ, આ તેલપાત્રપરથી ખશી, કયાંય જઇ શકે તેમ નહાતું; કેમકે મનમાં માટી ભીતિ હતી કે, જો કદાચ એક સુંદ પણ તેમાંથી ઢાળાયું તા તરત રાજસેવકા શિરચ્છેદ કરશે. એમ કાઇપણ સ્થળે દૃષ્ટિ ન કરતાં, માત્ર તેલને જ સંભાળી, નગ-રની પરિક્રમાં કીધી. અને રાત્રિ પડવા આવી ત્યારે પાછા રાજ-દ્વારમાં આવી પહેાંચ્યા. પછી જનકરાયે પ્રણામ કરી, તેમને ધન્ય-વાદ આપતાં તેમના હાથમાંનું પાત્ર લઇ લીધું. હજ પણ શુકદેવજી એાલ્યા, "રાજન્! હવે આત્મળાધ આપા". "શું હજ આત્મભાધ ાાકી છે?" જનકરાએ પૃછ્યું; "લક્ષે એમ થાએા, પણ આપ એક-વાર લાજન કરી લ્યા, પછી નિરાંતે હું તમને એાધ કરીશ. મહિલમાં તુરત સુંદર રત્નજહિત આસન ખિછાવવામાં આવ્યું, નાં તેવા જ રત્નાથી જડેલા સુંદર સુવર્ણ થાળની અંદર, વિવિધ પ્રકારન પકવાન્ન પીરસી તે આળયાેગીને ભાજન કરવા એસાડયા. પહ્યુ પ્રાણાહૃતિ આપીને શુકજ જેવા જમવાના આરંભ કરે છે એવામાં, તેમની દૃષ્ટિ ઉચે ગઇ: અને પાતાના મસ્તકપર એક સામણ વજ-નની શિલા, પડું પડું થઇ અહર લટકતી તેમણે જોઇ. એ તાળાઇ રહેલી શિલાને પકડી રાખવાને કાઇ બાજીથી કરોા આધાર નહોતો, તે એા પડી, હમણાં પડશે ને પડશે તા કચરઘાણ કાઢી નાંખશે એમ જ તેમને લાગતું હતું. જ્યારથી તે તેમની દૃષ્ટિએ પડી ત્યારથી

તેમનું ચિત્ત તા ત્યાં જ જઇ ચાંટયું: અને લય થયા કે રખેને એ શિલા પહે તા મારા પ્રાણુ નિકળી જાય. હવે જે કે લાજન ઘણું સ્વાદિષ્ઠ હતું, છતાં દૃષ્ટિ ને મન બંને તે શિલા તરફ લાગી રહ્યાં હતાં તેથી, લાણામાં શું છે, ને હું શું જમું છું એનું પણ તેમને લાન રહ્યું નહિ. તે જેમ તેમ કરી જમી ઉઠયા.

પછી મુખવાસાંદિ લઇ જનકે તયાર કરાવી રાખેલા આસન-પર જઇ શુક્રમુનિ એઠા. વળી તેમણે આત્મએ! ધ માટે પ્રેશ્ન કરવો. તે સાંભળી જનકરાયે પૂછ્યું, "હે વ્યાસપુત્ર! તમે મને કહેશા કે આજે મારા શહેરની તમે પ્રદક્ષિણા કરી તેમાં શું શું તમારા જોવામાં આવ્યું ?" શુકદેવજીએ કહ્યું, "રાજન્! મહેં મારા હાથમાંના તૈલપાત્ર વગર માર્ગમાંનું બીજાં કશું પણ જોયું નથી." "વારુ, તેમે હેમણાં શું શું જમ્યાં તે કહા ?" "અરે, એની પણ મને કશી ખબર નથી કે મારા ભાષામાં શા શા પદાર્થો હતા; કેમકે મારા આસનની ખરાખર ઉપર જ એક શિલા ટિંગાઇ રહેલી હતી તે એઇ, તે મારા-પર પહેલાની ઓકથી મારી દૃષ્ટિ ને વૃત્તિ તે તરફ જ હતી !" એ સાંભળી રાજાએ કહ્યું, "ખસ એ જ તમને બાધ, ને એ જ ઉપદેશ; કેમકે તમે સંપૂર્ણ આત્મજ્ઞાની તો છેા જ, તેથી પરમાત્મ સ્વસ્તપના તો તમને 'સાક્ષાત્કાર છે; પણ જેમ નગરપ્રદક્ષિણા 'કરતાં માર્ગની આસ-પાસની વસ્તુઓનું, અને જમતાં ભાજનના પદાર્થોનું, દેહાત્સર્ગના -ભયથી તમને કશું ભાન રહ્યું નહિ; ને માત્ર તે ભયપ્રદ વસ્તુઓ તર-प्र ज तमारी वृत्ति ने ६ ष्टि स्थिर हरी गर्छ; तेवी ज स्थिरवृत्ति तमे ∙જાણેલા પરમાત્મસ્વરુપ તરફ રાખા એટલે તમને સંસાર કાઇ પણ રીતે ગાધકારક થશે નહિ." આવી રીતે પ્રત્યક્ષ સમાધાન થવાથી, આનંદ પામી, જનકને ગુરુ માનીને, શુકદેવજી ત્યાંથી ચાલી નીક્રુજ્યા. માટે હે વિશાલ, ધ્યાન સમયે તો શું, પણુ નિરંતર પુરુષની वृत्ति सेवी रीते परमात्मामां स्थिर थाय लारे क ते सेअअ-सेअ-अर-तहां अर वृक्ति अडेवाय, अने ते वडे व आत्मा तथा परमात्मातु परम औडय-अंद्रेत थर्ध जाय छे, अर्थात् ते अह्याडार थर्ध जाय छे.\*

<sup>\*</sup> પરક્ષકા પરમાત્માનું ધ્યાન કરતાં મન તો અનેક માયિક વસ્તુઓમાં ચોંટલું રહે અને બહારથી ઢાંગ આદરે, પૂજા પાઠ કરે, એ બીજું કંઇ જ નહિ, પણ માત્ર દંભ જ કહેવાય. એકાર્ગિયત્તવત્તિ વંગર પ્રક્ષનું ધ્યાન-પ્રસુનું ધ્યાન પૂર્ણ કરેલું ગણાય નહિ.

#### રપ-માયા.

પણ આ સમયે હે વિશાલ! મને એક શંકા થઇ છે કે, એ પ્રમાણે એકા મનુષ્ય તો તો લોઇ મનુષ્યના સ્વાધીનમાં નથી; કેમ કે મનુષ્ય ગમે તેટલું મથે તોપણ તેને પ્રભુની માયા કાઇ ને કાઇ સમયે ભુલાવી દેછે. મનુષ્યના મનને નિર્મળ જળના જેવી ઉપમા આપી શકાય. જળના ધર્મ દ્રવતાના છે, તેથી સારી વા નખળી વસ્તુઓ સાથે તે જલદી મળી જાય છે, એટલે તેમાં અનેક પ્રકારના મળા ભેગા થઇને તેના ઉપર તે મળાના આવરણુરુ પ લીલ આઝી જાય છે, ને પછી તે જળને ઢાંકી દે છે. તેવી જ રીતે મનના ધર્મ પણ દ્રવતાના છે, તેથી તે કંઇ પણ જેતાં, સારા વા નખળા વિષયો તુરત દ્રવિત થઇ તે સાથે મળી જાય છે; એટલે તેમાં નાના પ્રકારના પાપરુ પ મળા એકઠા થઇ તેપર માયારુપ લીલ અંધાતાં વાર લાગતી નથી. એવી રીતે માયા પછી પાતાના માહ-આવ-રણની અંદર આત્માને તથા મનને અંનેને ઢાંકી દે છે. માટે એ માયાના આવરણમાહમાં પ્રસાયલા પ્રાણી કદી પણ પાતાની ચિત્ત-વૃત્તિ ઢઢ રાખી શકતો નથી.

### રદ-માયા એ શું છે?

ત્યારે માયા એ શું છે ? શાસ્ત્રામાં માયા માટે આ પ્રમાણે જુદી જુદી છ વ્યાખ્યાએ કરેલી છે:-

તેમાંની ૧ લી-જે વસ્તુ ભૂત, ભવિષ્ય, વર્તમાન આદિ ત્રણે કાળમાં છે જ નહિ તેને છે એમ માનવી તેનું નામ માયા.

ર જી-જીવના આત્મસ્વરુ પને, પોતાના આવરણથી જે આચ્છા-દિત કરે છે તે માયા

3 જી-જે વસ્તુ યથાર્થ જ્ઞાન થયા પછી સમૂળી નિવૃત્ત થઇ જાય છે તેનું નામ માયા

૪ થી-કાર્ય કારણ જિગત એ કાર્ય અને પરમાત્મા એ કારણ ]ના ભેદનું કારણ-અર્થાત કાર્ય કારણના ભેદને ઉત્પન્ન કરનારી વસ્તુ તે માયા.

પ મી–માથા એ વસ્તુતઃ કંઇ જ નથી; પણ વેદમાં આત્માને જગતનું કારણ તથા સર્વ જગત્રવ્ય કહ્યો છે તેથી જગતનું કારણ સિદ્ધ થવાને માટે (અર્થાત્ જગત્ ઉત્પન્ન થવાને પરમાત્મા વગેરે કાેઇ કારણભૂત છે એમ નિશ્ચય થવામાટે) માત્ર માયાની કલ્પના કરી છે.

દે ફી-પાતાના અધિષ્ઠાને જે આત્મા છે, તેના સાક્ષાત્કારવડે અજ્ઞાન નિવૃત્ત થઇ જાય છે, એટલે તેને સર્વત્ર સત્ય પરખ્રદ્ધા જ લાસે છે, માટે એ અજ્ઞાન છે તેને જ માયા એવું નામ આપ્યું છે.

ર૭–માયા કેમ પ્રગટ થાય છે? 🧈

હવે એ માયા તો આપાઓપ ઉભી થાય છે. એના સામા ઘઇએ અને તેને ગણકારીએ નહિ તો તેનું કંઇ ચાલતું નથી, અને જ્યારે વિલાસવૈભવમાં, સંસારની અનેક પીડામાં અનુરક્ત થયા હાઇએ ત્યારે, પાકૃત મનુષ્ય જેવા વ્યવહારમાં લપટાયલા હાઇએ ત્યારે, ગાનતાન રંગરાગની મસ્તીમાં નિર્મર્યાદ અવિવેક વેળાએ એ રાક્ષસી માયા, જે અનેક સ્વપધારિણી છે તે પીડતી નથી. પણ જયાં આત્મા જાગ્રત થઇ ઉન્નત ભાવનાવાળા અનવા જાય છે ત્યાં એ સામી આવી નડે છે. જયારે એવા વિચાર થાય છે કે, આ સંસાર અસાર છે, આ જીવન વ્યર્થ છે ત્યારે, ગ્રાન કથામાં વાંચે સાંભળ ત્યારે, સદ્દગુરુ સમાગમ વેળાએ, મહાતમા જના જે માર્ગ ગયા હાય તે માર્ગ જતી વેળાએ, એ માયા સામી ઓવી નડે છે. આપણું ચિત્ત જ જયારે દ્રવતાના ગુણવાળું છે, ત્યારે તેનાપર માયા પાતાના પ્રભાવ અજાવ્યા વગર કેમ રહે?

એક વિશુક્ નિત્ય સત્સંગ કરતા હાવાથી એક વિશ્યુમંદિરમાં જઇ પ્રતિદિન પાછલા પહારના કથા સાંભળતા હતા. એક દિવસે કથામાં પુરુષાત્તમ શ્રીકૃષ્ણચંદ્ર પરમાત્માનું અતિ અદ્દભુત ચરિત્ર ચાલી રહ્યું હતું; તેના રસમાં સર્વ શ્રોતાઓ એકાચચિત્ત થઇ, ચિત્રવત્ આળેખાઇ ગયા હતા; પાતાના દેહનું પણ કાઇને ભાન નહાતું. એવામાં પેલા વિશ્વકના કાઇ અતલગના અને વ્યવહારમાં ખહુ પ્રતિષ્ઠિત ગણાતા સગા ત્યાં આવી તેને કહેવા લાગ્યા, "સનતદાસ! સંતદાશ! ઉઠા ઉઠા! એક લાગ આવ્યા છે. પ્રલાણા પ્રલાણા વ્યાપારમાં એ હજાર સ્વિયા મળે તેમ છે. સાટું તા મેં કીધું છે; માત્ર સહી કરવાની જ વાર છે. પણ મેં વિચાર કીધા કે, તમે મારા અતલગના સગા ને સ્નેહી, તો તમને મૂકીને મારાથી

એકલપેટા કેમ થવાય? માટે આખા ગામમાં તમને શાધતા શોધતા હું અહીં આવ્યા છું. માટે ચાલા, વાર કરા નહિ!" આ સમયે કથા સાંભળતાં સૌનું ચિત્ત એવું એકાગ થયેલું હતું ને ત્યાં આગળ માયા કે ફાયા કંઈએ નહાતું. પણ આ વ્યવહારિયાએ આવીને સૌનાં મન વ્યા કરાવ્યાં, ને પેલા સત્સંગી વર્ણિકના મનમાં લાગેલી માયા પ્રગટી કે, "આવા મારા સગા, ને વળી આવા લા-લકારક વ્યાપારમાં મારા લાગ રાખી મારે માટે પાતે જ આટલા યાધા રખડતા અહીં આવ્યા છે; તા પછી મારે અવશ્ય જ છું જોઇએ; ન જાઉં તો મારા લાભ જાય, અને એને વળી અહુ ખાટું લાગે." આમ માયા બંધનમાં પ્રસાઇને તે વિશ્ક ત્યાંથી ઉઠી પાતાના સગા સાથે ગયા, ખજરમાં જઇ સાટું નક્કી કરી તેમાં સહી કરીને રુપિયા ગણી આપી, માલ ઘરમાં પણ નાંખ્યા. પરંતુ માયા તે તા માયા જ! યાન્યું એમ કે જે માલ તેઓએ ખરીદ્યો હતા અને તે માંદે લાવે વેચાય એમ ચાકસ હતું પણ તેના લાવ દેશાવરામાં તેની લરતી શઇ જવાને લીધે ત્યાંના આવેલા સમાચારા ઉપરથી ખીજે જ દિ-वसे अहु मंद्रा पडी गये। ले तुरतातुरत थाडी घणी जाट आधने પણ તે ખરીદ કીધેલા માલ વેચી નાંખે નહિ તા આગળ તેમને લણી જ ખાટ ખમવી પડે એમ હતું. માલ મંદે લાવે પણ વેચવા પડ્યા, ખાટ સજજડ ગઇ, ને લાલ આવ્યા હાત તા સૌને પા-તાના લાગ વધારે રાખવાનું મન થાત, પણ ખાટનું શરીગત કાેણ થાય ? માટે ખાટમાં ભરવાના રુપિયા પદરથી કાઢવા માટે ખીજાએ આનાકાની કરવા માંડી ને તેમનામાં માટા વિરાધ થયા; ને જેનું કહ્યું જરા પણ ઓલંઘાય નહિ એવા માટા પ્રતિષ્ઠિત અને સ્નેહી સગાં સાથે પણ તેને પાકી શત્રુતા થઇ! કેવી માયા! કેલું માયાનું ખળ! . આ પાતાના વ્યાપારની ખાટની વાત તેણે બીજે દિવસે તે

કથા વાંચનાર સંતપુરુષ આગળ કરી ત્યારે તેમણે હસીને કહ્યું, "ભાઇ, ભગવદ્દગુણાના શ્રવણુરુવપી અમૃતને છેાડી માયામાં કસાયા તો તારી આવી દશા થઇ. આએ ખાયું, ને તેએ ખાયું. પણ પ્રથમ જ તેં તારા સગાને કહ્યું હાત કે, 'શેઠજી, હું તો આ શ્રવણમાં ખેઠા છું, માટે મારાથી આવી શકાય એમ નથી; પણ તેમ કરતાંએ જે મારાપર

४५७

આપના જીવ બહુ તણાતા હાય તા મારે નામે આપ જ રાખને, જે શશે તેના હું ભાગીદાર છું:' તા તે પાતાની મેળે સમજને ચાલ્યા નત અને લાભના લાભથી ખીનને તે રળીને કાેેે આ આપે—એવા વિચારથી તારા ભાગ ન રાખત; અને કદાચ રાખત તા શ્રીહિર કૃપાથી તેમાં તને લાભ પણ થાત. પણ એ માયા તારા અંતરમાં પ્રખળપણે પ્રગટ થઇ, ને તેના આવરણમાં તારું મન હંકાઇ ગયું ત્યારે કર્મનાં ફળ ભાગવવાં જ નાઇયે!"

# ર૮-માયા ડગારી છે.

આ જગત્ આખું માયાના ખંધનમાં પરાવાઇ રહેલું છે અને જેમ એક જ દારી વા કળને લીધે આખા યંત્ર ચાલે છે, અથવા યંત્રથી થતું કામ કાેઇની પણ સહાયતા વિના આપાેઆપ થયા કરે છે; તેવી જ રીતે માયારુપી યંત્રને લીધે આ આપું જગત્ ચાલે છે. હવે એ માયા એવી છે કે, પ્રાણીઓને તે પાતામાં ભૂલાવે છે. જેમ કાઇ ઠગારા માંઢેથી મીઠું મીઠું ખાલી લાગ આગ્યા પછી પાતાનાં અંતરના દુધ હેતુ કામે લગાઉ છે; અથવા કાઇ લુચ્ચા વેપારી સારા માલ દેખાડીને, આપતી વખતે ખરાખ માલ ધેકેલી દે છે; તેમ આ માયા પાતામાં ક્સાવવા માટે પ્રથમ પ્રાણીને પાતાના હિતનું અને સારું સારું દેખાઉ છે, પણ પછવા-ડેથી પેલા સત્સંગી વર્ણિકની પેઠે કંટકરૂપ થઇ પ**ર્કે છે. શરીર** ઉપ-રથી જોઇયે તાે સ્ત્રી ઘણા જ સ્વરૂપવતી, નવચાવના, પ્રિયંવદા લાગે છે: પણ તેની અંદર તા મળ, મૂત્ર, રક્ત, અસ્થિ, માંસ, મજજા ઇત્યાદિ સાવ દ્વિત પદાર્થા ભરવા છે. એ માયાનું રુપ છે, એ તેનું ઠગારાપહું છે. એ ખરેખર એક ધૂતારી જ છે અને તેમાં ફસા-યહું આ ખું જગત્ પણ તેના ગુણને અનુસરીને ધૂતારું છે. તેમાં વળી જગત તેા એવું સ્વાર્થી ધૂતારું છે કે જે કંઇ કરે છે, તે ખરું જોતાં માત્ર પાતાના સ્વાર્થ-સુખને અર્થે જ કરે છે, છતાં ઉપરથી તેમાં સામાનું સુખ અને સ્વાર્થ પ્રદાશત કરે છે. જુઓ. સ્ત્રી અને યુરુષ પરસ્પર પાતાના જ સુખ-વિષયસુખ માટે એક બીજા સાથે. પ્રીતિ માંધે છે; પણ, મહારથી પુરુષ કહેશે, "પ્યારી! તને દુ:ખ થાય એ મારાથી કેમ ખમાય! માટે આ સઘળું હું તારા મુખને

અર્થે જ કરું છું." ત્યારે અી કહેરો, "સ્વોમીનાથ ! આ દાસી આપની सेवा डरवा के निर्माण थयदी छे, अने आपने सुंभ थवाना प्रय-त्नामां क निरंतर राज्यसी छे." अने भेमांथी अंताह मरे, त्यारे પાછળ રહેલું પાતાના ડૂખેલા સ્વાર્થને માટે ઘાંટા કાહી રહે છે; પણ તે મરનારનું કેમ થયું હશે, વા તેને દુઃખ હશે કે સુખ તેના ते विचार अरतुं नथी. तेवी क रीते युत्रपर के आत्यंत प्रीति हांय છે તે, ઉપરથી યુત્રના સ્વાર્થની લાગે છે, પણ ખરું જોતાં તા પાતાના સ્વાર્થ માટે જ છે. જો પાતાના સુખ સારુ પ્રીતિ ન હાય ને પુત્ર સારું જ હાય તા પુત્ર નીચની સ્ત્રી સાથે લંપટ થઇ વટ-લીને તેને લઇ નીચ થઇ રહે, ત્યારે તેના ભેગાં તેનાં માખાપ ·રહેવા કાં નથી જતાં, 'કે આ મારા દીકરા બિચારા દુઃખી થશે ?' પણ નહિ, તેમ કરે તા ઉલદું તેમને માટે માટું દુ: ખ આવી પહે. છે, સઘળ પ્રિટકારને પાત્ર થાય છે, અને જ્ઞાતિથી બહાર થાય છે: માટે છાકરા ગયા તા મૂવા, એનાં કર્મ એ લાગવશે, આપણે શું કરીએ, એમ કહી બેશી રહે છે. તેવી જ રીતે ઘરેણાં ગાંઠાંને પણ મનુષ્યા સુંદર દાખડામાં ઘાલી ઢાંકીને તાળું મારે છે; ને કહે છે કે ઘરેણાંના રક્ષણને અર્થે આમ કીધું, પણ તેમાંએ સ્વાર્થ તા પાણીને જ છે; કેમકે ઘરેણાંને શું કંઇ તાહ વાવાની હતી કે તાપ લાગવાના હતા 'કે तेनी ह्या લાવીને 'पात ढांड्यां ? पण तेने डांड લઇ જાય તા પાતાને નુકશાન થાય ને પહેરે શું, એ જ હેતુથી તે. સાચવી રાખે છે. એમ સર્વત્ર પાતાના સ્વાર્થ નહિ તા ખીજું શું છે ? એવી રીતે ઠગારી માયાના આવરણ-માહમાં રહેલું સૌ કાઈ પાતપાતાના જ સુખ સારુ પ્રીતિ કરે છે; અને એના આવરહ્યું-માહમાં-ન ઢંકાયલા તથા પરમાર્થ સારું ગ્રીતિ કરનારા પુરુષે વિરલા જ હાય છે.

# રહ–માયાનું બંધન,

પણ અવિદ્યાર્થી પૂર્ણ પ્રાણી શું કરે? એ માયાનું બંધન જ ઘણું અદ્દ્રભુત છે; જેથી આપાઆપ જાણી તેમાં બંધાઇ ગુંચવાઇ જાયે છે.

એક વિષ્કૃ યુત્રનું સગપણ કાઇ દ્વર દેશના સાહુકારની દીકરી સાથે કર્યું હતું. દેશાંતર હાવાથી તે સાહુકારની તરપ્રના યુરાહિત જ માત્ર આવીને અહીં સગપણ કરી ગયા હતા; અને સઘળી વિગતથી તેઓને જાણીતાં કીધાં હતાં કે, "એ સાહુકારને ત્રણ પુત્રીઓ છે તેમાં સૌથી શ્યાણી તથા સુધાસમાન કાંતિવાળી માટી દીકરી છે તેની સાથે તમારું સગપણ હું કરી જાઉં છું." હવે આ વિણકપુત્ર તેા ભવિષ્યમાં પાતાની ગૃહિણી થનારી સાહુકારની પુત્રીના ગુણુ સાંભળી ખહુ રાજી થવા માંડયા. એ સગપણ ઘણાક દિવસ સૂધી રહ્યું, અને તે દરમ્યાનમાં શાહપુત્રે પાતાની તરફથી થનારી વહુને માટે ઘણાંક વસ્ત્રો, અલંકારા, તથા ખાવા વગેરે પદાર્થો માકેલ્યા. કર્મજોગે એવામાં એકાએક ખબર આવી કે તે સાહુકારની માટી દીકરી મરણ પામી! આ સાંભળીને તે બિચારા પાકેપોક મૂકીને રડવા લાગ્યા; "એએએ! રે મારું ઘર ભાંગ્યું. હાય હાય રે! એવી ગુણુ તથા સ્વરુપવાળી સ્ત્રી મને ક્યાં મળશે! અરે, મારું ભાગ્ય ફૂટી ગયું, એય આપલીઆ!" આમ તે વિલાપ કરવા લાગ્યા; જો કે તેણું અઘાપિપર્યંત તે કન્યાને પાતાની દૃષ્ટિથી જોઇ પણ ન હાતી. માત્ર તે સગપણ કરનાર પુરાહિતનાં વાક્યથી જ એ માયાના બંધનમાં આવી પડયા હતા. માટે એવી રીતે વાક્યજાળથી પણ માયા પાણીને બાંધે છે. પણ ત્યારે—

૩૦-માયા ફોને આધીન છે?

એવા મને પ્રશ્ન ઉઠ્ઠયા કે ત્યારે માયા કાને આધીન છે? તેનું નિરાકરણ આમ છે:-માયાસ્વપી યંત્રને લીધે આ આખું જગત ચાલે છે. પણ જે કાઇ યંત્રની અમુક કળ અથવા દારી તેના કર્ત્તાના અથવા ચલાવનારના હાથમાં હાય છે, તેથી તે જેમ જેમ તે કળને મરકે છે અથવા દારીને ખેંચે છે, તેમ તેમ તે યંત્ર ચાલે છે. તેવી રીતે આ માયાયંત્રની દારી જગકર્ત્તા શ્રીહરિના હાથમાં છે અને તે પાતાની ઇચ્છાથી જેમ ચલાવવા ઇચ્છે છે તેમ તે ચાલે છે અર્થાત્ માયા ઇશ્વરને આધીન, ત્યારે એ— 3૧-માયા કેવી રીતે આપણને ન નહે?

માયા કેવી રીતે આપણને ન નહે? તેને માટે એ જ વિચાર મને દઢ થયા છે કે, જે વસ્તુ જેને આધીન હાય તેની કૃપા મેળ-વવી, જેથી તેની આજ્ઞામાં રહેનારી વસ્તુ આપણને આધ કરી શકે નહિ. ત્યાં દર્શાત-એક દેશથી બીજા દેશમાં પાેઠી આએાદ્વારા વ્યાપા-રના માલ લઇ જનારા વ્યાપારીઓને વણુજારા કહેવામાં આવે છે. માર્ગમાં, જંગલમાં, રાત્રિને સમયે, તથા ભયના સમયમાં તેઓની પાંઠાનું રક્ષણ કરવાનું કામ તેઓની સાથેનાં કુતરાંઓ કરે છે; અર્થાત જ્યાં જયાં પડાવ પડયા હાય ત્યાં ત્યાં પાઠની ચારેખાજા તેઓનાં કૂતરાંઓ ફરતાં જ રહે છે; અને કંઇ લય આવી પડ્યું તા તુરત પાતાના ધણીને જાગત કરી દે છે. એમ કાઈ પણ અજાણ્યા માણુસને તેઓ પાઠમાં આવવા દેતા નથી. એકાદા માણ-सने ते वर्णुजरानी पासेथी डांध मास सेवानी डे व्यापार संअंधे કંઇ વાતચીત કરવાની જસ્વર પડી તાે તે વણજારાના મુકામ આગળ જાય છે, લારે તે ખાજાના કુતરા તેને અટકાવે છે, ને જેરથી પેસવા જાય તા કરડી ખાય છે; પણ તે માણુસ વિનતિ સાથ વાયુજારાને હાંક મારે કે, 'ભાઇ, મારે તમારી પાસે આવવું છે,' તા વણુજારા તુરત કૂતરાને હાંક મારી સમજાવી દે છે; અથવા પાતાની પાસે બાલાવી લે છે જેથી સુખેથી તે માણુસ વણુજારા પાસે જઇ શકે છે. તેવી જ રીતે આ માયા ઇશ્વરને આધીન છે માટે જો આપણે ઇશ્વરને પ્રેમપૂર્વક એકાગ્રચિત્તવૃત્તિએ સેવીએ,-अनन्य साववडे तेने शरण अध्ये ते। ते भायाने पाछी भेंथी बे, એટલે પછી તેની સમીપ જવાને વિલંખ થતા નથી. પણ ઈશ્વરની સહાયતા विना स्वालिभानथी डाई છવ तेने જિતવા માંગે તા તે ઉલટા તેમાં વધારે પ્રસાય ને વધારે દુ:ખ પામે; કેમકે માયા ઘણી અળવાન્ છે એમ મહંત પુરુષા કહે છે. વિશાલ, આ સમયે મને પ્રશ્ન ઉઠયા કે ત્યારે એવી તે:—

**૩**ર–માયા કેવી છે?

માયા કેવી છે ? આ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં મને મહાભારતનું એક દર્શાંત સાંભરી આવ્યું:—

એક દિવસે ધર્મધુરંધર મહારાજા યુધિષ્ઠિર રાજસભામાંથી પર-વારી અંત:પુરમાં ગયા, તા ત્યાં મહારાણી દ્રૌપદીને દીઠાં નહિ! "કાઇ દિવસ નહિ, ને આજે મારા આવવાના સમયપર સતી કયાં ગયાં હશે," એવા વિચાર કરીને પાતે સુના પલંગપર એકલા જ સતીની વાટ જેતા ખેઠા છે, એટલામાં થાડીકવારે સતી દ્રોપદ્દી આવ્યાં; પણ આજે તે સતીના ધર્મ પ્રમાણે મહારાજાને નમન, પ્રાર્થના કર્યા वगर के तेमनी आज्ञा पणु लीधा वगर क लागलां ते पलंगपर-છે. રી ગયાં! તેથી આશ્ચર્ય પાસી ધર્મરાજા ( યુધિષ્ઠિર ) વિચાર કરવા લાગ્યા કે, " આજે આમ કેમ? નિત્ય તા એ મારી નાના પ્રકાર सेवा ५२ छे, ने आज्ञा लीधा पछी पलंगपर भेशीने भारां चरण તળાંસવા માંડે છે, ને આજે તા તેમાંનું કંઇ નથી એ શું?" પણ તે પાતે મહાજ્ઞાની ને વિદ્વાન્ હાવાથી દ્રૌપદીના ગુદ્ધ પ્રતાપ જાણતા હતા, તેથી તેઓ સમજને ઉઠી ગયા. તુરત જ સતી પલંગપર સૂઇ ગયાં, ને યુધિષ્ઠિરને પાતાના પગ ચાંપવાની આજ્ઞા કરી. વગર भारते ने वगर यादी महाराजा तेमना पग यांपवा भेडा! पछी દ્રૌપદ્દીએ કહ્યું, "મહેલનાં ખારી ખારણાં સૌ ઉઘાડી નાંખા તથા ચક્ પડદા વગેરે ખુલા કરી દ્યો!" તુરત તેમ કરીને વળી ધર્મરાજા सतीना पण तणांसवा थेठा! येवामां महाराजना नाना लाध सीम-સેન ખહારથી આવ્યા. તેમના જેવામાં આ સઘળા વિલક્ષણ પ્રકાર આવ્યા એટલે તે તા હિંગ જ થઇ ગયા, અને તુરત કારે ખસી જઇ મનમાં કહેવા લાગ્યા, " અર ! આ શું ? આજે ધર્મરાજા, દેવી દ્રીપદીની-પાતાની સ્ત્રીની પગચંપી કરે છે? એ કંઇ બ્રમિત થયા છે કે ગાંડા થઇ ગયા, છે? કે શું છે? રે શું એમનામાં અધર્મના ગવેશ થયા છે કે ? પણ રે! આ તા મહાપીડાની વાત થઇ પડી! ક્રેમકે મારા વારા આવશે ત્યારે મારે પણ એ પ્રમાણે જ કરવું યડશે. હાય! હાય! એ પગચંપી, તે પણ ખાયડીની, મારાથી કેમ થશે? હું કદી એમ કરીશ નહિ! બીમના હાથ તા રહ્યમાં ઝુઝ-નારા છે, તે શું સ્ત્રીની પગચંપી કરશે કે? પહ ધર્મરાજાએ જે ધારા પાડયા તે મારાથી તાેડી શકાય પણ કેમ ? ત્યારે હવે મારે કરવું પણ શું? મારે આ વાતના મર્મ કાને કહેવા?' આમ વિચાર કરતાં તેણું શ્રીકૃષ્ણ પાસે જવાના નિશ્ચય કર્યો. રાત્રિ પડી એટલે તે શ્રીકૃષ્ણના ઉતારા પ્રત્યે ગયા. દ્વારપાળથી પ્રથમ ખખર માકલી ભીમસેન અંદર ગયા તા શ્રીકૃષ્ણ પાતાના નિત્યકર્મથી પરવારી એક સુંદર આસ-नपर विराजे वा હता. तेमने प्रणाम डरी धर्मराज तथा द्रौपरी संगं-

ધીના સઘળા વૃત્તાંત અથેતિ નિવેદન કર્યો, અને પાર્થનાપૂર્વક કહ્યું કે, "મહારાજ, આપ કૃપા કરીને ધર્મરાયને સમજાવા, કે જેશી અત્યા-રથી જ એ કુટેવ નિકળી જાય. ધર્મરાજા આપનું જ કહેવું માત્ર માનશે." ત્યારે યાદવે ધરે કહ્યું, "ભીમસેન, એ વાતમાં હું વચ્ચે નહિ પડું, તેમ ધર્મરાજાને એ સંબંધે કશું કહી, પણ નહિ શકું; કેમકે પ્રેમ એવા જ છે! ને તમારે પણ એમ જ કરવું પડશે; અર્થાત્ દ્રૌપદીના પગ ચાંપવા જ પડશે." ભીમસેન બાલ્યા, "પ્રભુ, ત્યારે શું સ્ત્રી સ્વરુતપવતી હાય માટે પુરુષે તેનાં લ્ગડાં ધાવાં કે પગ ચાંપવા? એવી સ્ત્રી શા કામની? જે વસ્તુ સુખને અર્થે ચહુલુ કરવામાં આવે, તેનાથી ઉલટું દ્રષણ થતું હાય તા તે વસ્તુને શા માટે ચહુલુ કરવી? એવા સેવક શા અર્થના કે જે પાતાના સ્વામીને ખરાસ્ત્રહ કરે? અર્થાત્ ગધેડે બેસાડે, ને લજ્જા પમાડે? મહારાજ, સ્વાદમાં અને જોવામાં ગમે તા અમૃત તુલ્ય હાય, પણ પરિણામે ધર્મથી અથવા શરીરથી રહિત કરે (વટલાવે કે મરણ પમાડે) એવું ભાજન સુત્ર પુરુષ કદી કરશે નહિ; તા પછી સ્ત્રી, કે જે ખાસ કરીને પુરુષની પરિચર્યા કરવા માટે જ સર્જેલી છે, તેની શું પતિ સેવા કરે?"

આ પ્રમાણે ઘણી ઘણી રીતે લીમસેને વિનિત કરી, પણ પ્રભુએ તો માત્ર એ જ પ્રત્યુત્તર દીધા કે, "લીમ, એ વાતને છે- હવામાં કંઇ સાર નથી; માટે મનમાં જ સમજ બેશી રહે, ને ધર્મ કરે તેમ કર્યો જા. હું એ વાતમાં ધર્મને કશું કહી સમજાવી શકું તેમ નથી જ." આ પ્રત્યુત્તરથી સમાધાન ન થવાને લીધે, વિમાસણમાં પહેલા લીમસેન લાંથી પાછા આવ્યા. પણ તે દિવસથી તેના અંતરમાં આ વાતના માટે! ખટકા પેઠા. જ્યારે જ્યારે એ વાત સાંભરી આવે લારે લારે તે ખહુ ઉદાસ થઇ જાય અને જ્યારે કશું એન પહે નહિ. દિનપ્રતિદિન આ વાતે તેના મનમાં જંખરું ઘર કર્યું, જેથી અન્નપાનાદિપરથી પણ તેની પ્રીતિ ઉઠી ગઇ, અને શરીર પણ ખહુ સૂકાવા લાગ્યું. આમ ચિંતામાં ને ચિંતામાં ઘણાક દિન વીતિ ગયા. તેનું શરીર ઘણું દુર્ખળ થયેલું જોઇ માંતા કુંતાએ તેને પૃછ્યું, "એટા લીમસેન! તારા શરીરની આવી અવસ્થા કેમ શઇ ગઇ વારુ! શું તારા ખાવાપીવાની સંભાળ ખરાખર નથી રહેતી?

શું કાઇનાથી તને ભય પામવાનું કારણ મળ્યું છે? તેમ તા હાય નહિ, કેમકે તું મહા પરાક્રમી છે." ત્યારે લીમસેને કહ્યું, "માતુશ્રી, મને એક પ્રકારના રાગ થયા છે, જેને લીધે મારા દેહની આવી દુદશા થઇ છે. એ રાગનું ઔષધ શ્રીકૃષ્ણ પાસે છે, પણ મને તે આપતા નથી, માટે આપ તેમને કંઇ કહા તા સારું!" તુરત કુંતા એ શ્રીકૃષ્ણ પાસે જઇ લીમ સંબંધી વિનતિ કરી, ત્યારે તેમણે કહ્યું કે, "અરે ફાઇ, આવા સહજ કારણ માટે આપને આટલા બધા શ્રમ શું કામ લેવા પડયા? ચાલા, આજે જ અમાસ ને શનિવાર છે તેથી હું તેને ઔષધ આપીશ, રાત્રે લીમને મારી પાસે માકલને."

કુંતા માતાના કહેવાથી રાત્રિ થઇ એટલે લીમ શ્રીકૃષ્ણ પાસે ગયા, ત્યારે શ્રીકૃષ્ણે કહ્યું, "ભીમસેન, હું ખતાલું ત્યાં આજે તમે જશા ?" "હા; આપ જેમ આજ્ઞા કરશા તેમ કરવા માટે હું આ-પના દાસ સદા તત્પર જ છું." ત્યારે શ્રીકૃષ્ણે કહ્યું, "ઉત્તર દિશા તરપ જતાં શહેરથી કેટલેક દ્વર ગંગાના તટપર એક અધ્વત્થ વૃક્ષ આવેલું છે, તેનાપર ચઢીને તમે છૂપાઇ ખેસને, અને ત્યાં જે થાય તે સર્વે જોજો. પણ યાદ રાખજો, ત્યાં આગળ ભય ઘણા છે." તુરત ભીમસેન શસ્ત્રાસ્ત્રથી સજ્જ થઇને તે અશ્વત્થ આગળ ગયા તે ત્યાં વ્યાઘ, સિંહ ઇત્યાદિ ભયંકર પશુએા, તેમ જ ભૂત, પિશાચ, ડાકિણી, વૈતાળ ઇત્યાદિ નિશાચરા, નાના પ્રકારના ભયપદ શખ્દે કરી રહ્યાં હતાં; જે સાંભળી ગમે તેવા પુરુષનું કઠેણુ કાળજી પણ ઘરઘરી જાય તેમ હતું. વળી રાત્રિ અંધારી દ્યાર અને ગંગાના પ્રવાહ ખળખળાટ કરી રહ્યો હતા. આ સઘળાથી કંઇ વીરપુરુષ ભીમને જરા પણ ભય થાય તેમ નહોતું, તે તા ત્યાં થતાં નાન પ્રકારનાં ચેટકા તથા કાતુકાને ખિલકુલ ન ગણકારતાં, સડસડાટ તે પીપળાના ઝાડપર ચહી ગયા, અને પાંદડાંના તથા ડાળીઓના ખરાખર ઘટાવ જોઇ તેને એાથે એક મજબૂત શાખાપર જઇ એઠા. જયારે દાઉક પ્રહર રાત્ર વીતિ ત્યારે તે વૃક્ષની સામેના લાગમાં એક પછી એક એમ નાના પ્રકારના ચમત્કારા લીમસેનની <u>દ</u>ષ્ટિએ પડવા લાગ્યા,

પ્રથમ ત્યાં આગળ ઝળઝળાટ કરતા દિવ્ય પ્રકાશ થયેલા તેના જોવામાં આવ્યા. પછી થાડીકવાર એક કાંતિમાન તથા ખળવાન પુરુષ, પવન સમાન વેગથી, તે પ્રકાશવાળા સપાટ મેદાનમાં આવી, જગ્યા સાફ કરવા લાગ્યા. આ ભીમસેનના પીતા વાયુ હતા. તે પછી દિવ્ય શિલ્પી વિશ્વકર્માએ ત્યાં આવીને જોતંજાનાં એક અતિ સુંદર અને અનેક પ્રકારનાં મિણુઓ તથા રતનાથી જડેલા સ્તંભવાળા વિશાળ મંડપ રચ્યા. તેની મધ્યે એક મહાતેજસ્વી સિંહા-સન મૂક્યું, તથા તેની આસપાસ ખીજાં અત્યંત સુશાહિત નાનાં માટાં આસના ગાઠવી દીધાં. સભામંડપ તયાર થયા પછી રવિસામાદિ નવે ગ્રહાે, હાથમાં છડીએા લઇ, દ્વારપાળા થઇને મંડપના દ્વાર આગળ આવી ઉભા રહ્યા. પછી એકાદશ રુદ્રો, દશે દિગ્પાળા તથા ઇંદ્રાદિ તેત્રીશ કાેટી દેવા ત્યાં આવ્યા; જેમને નારદ મુનિએ ચાેગ્ય આસનાેપર એસાડી દીધા. પછી છ<sup>્</sup>યન કાેટી ચાદવા સાથે શ્રીકૃષ્ણ પરમાત્મા પણ ત્યાં આવી બેઠા. તેની સાથે પાંચે પાંડવા આવ્યા તેમાં પાતા જ જેવા લીમ જોઇ આપણા લીમસેનને ખહુ આશ્ચર્ય થયું કે, "અરે! આ તે વળી પાંડવા કિયા ? ને ભીમ તે આ કે હું ? એમાંથી ખરા કથા ?" એટલામાં ગણા સહિત શંકર આવ્યા. તેમના ગણાને મહાર રાખી મુખ્ય ગણા તથા કુટુંખ સહિત શંકરને નારદે અંદર બેસાડ્યા. પછી વિષ્ણુ અને પ્રહ્મદેવ આવ્યા, જેમને પેલા સિંહાસનની બંને ખાજીના આસના પર બેસાડયા. આ પ્રમાણે આણું ત્રૈલાેક્ય (ત્રૈલાેક્યની અંદર કાર્યલાર કરનારાએા) આવ્યું, ને મંડપ સઘળા પરિપૂર્ણ લરાઇ ગયા. પરંતુ મુખ્ય સિંહાસન તા હજ ખાલી હતું. એ જોઇ લીમસેને વિચાર કીધા કે, "આ સઘળી દેવસભાના મુખ્ય અધિપતિ તા હજી આવ્યા જ નથી; તે તે કાેેે કાેેે હશે ! કેમકે હાદ્મા, વિષ્ણુ અને શંકર એ ત્રિગુણાત્મક ઇશ્વર પણ તેના સિંહાસનની નીચે બેઠા છે!" આમ વિચાર કરતા હતા એટલામાં તા એક મહાલવ્ય સ્વરૂપવાળી સ્ત્રી, છમછમાટ કરતી, छेटेथी आवती कणार्ध! तेले हि०य वस्त्रालंडारे। धारण डरेला हता. તેના અંગની પ્રભા આગળ તે આખા મંડપની અંદર ખેઠેલા સૌ ઝાંખાઝપ પડી ગયા. તેના ચાટલા છૂટા હતા ને તે છેક પગની

४६५

પૈની સુધી આવી રહેલા હતા. લલાટમાં કુંકુમની ભગ્ય આડ કાઢેલી હતી, ને હાથમાં ત્રિશૂળ તથા પાશ ધારણ કરેલાં હતાં. તેના મંડપ આગળ આવતાં જ અંદર એઠેલા સર્વે એકાએક ઉભા ચયા, ને મહામાયા આઘશક્તિની જય જય એલાવવા લાગ્યા. તે મહાદેવી મંડપમાં જઇ પેલા મુખ્ય સિંહાસન ઉપર એશી ગઇ, પછી સા એશી ગયા! ભીમસેનની દૃષ્ટિ જ તે મહામાયાના તેજને લીધે તેની ઉપર ઠરતી નહાતી; પણ ઘણીવાર નિહાળીને જોયું તા તેને જણાયું કે, "અહા! આ તા દ્રાપદી દેવી પાતે જ! શું એના પ્રતાપ આટલા અધા છે? કે જેને પ્રદ્મા વિષ્ણુ આદિ પણ નમન કરી મહામાયા આઘશક્તિ કહી વિનતિ કરે છે! અહા ! દ્રાપદી તો સાક્ષાત આદિમાયા છે! પણ વારુ, જોઉં તે હવે શું કરે છે!"

એટલામાં પ્રદ્યાદેવ ઉઠી હાંય જોડી વિનતી કરવા લાગ્યા, ત્યારે તે મહામાયાએ તેમને પૂછ્યું, "કમલભૂ પ્રદાદેવ! સૃષ્ટિકમ ખરા-ખર કરા છા કે ?" "હા માતાશ્રી! આપની આજ્ઞા પ્રમાણે સેવક નિરંતર વંત્યો જાય છે." એમ કહી, પ્રદ્મા, ભાગા થવાથી ખેશી ગયા એટલે મહાદેવીએ વિષ્ણુને પૂછ્યું, "રે ચક્રપ્રાણિ! તમારા વિશ્વં-ભર, એ પદને અનુસરીને તમે સૃષ્ટિનું પાલન યથાર્થ ચલાવા છા કે ? હે શૂલપાણિ! (શંકરને કહ્યું) નિયમ પ્રસાણે સૃષ્ટિનું સંહાર-કાર્ય તમા ચલાવા છા કે ? "બંનેએ નમન કરી વિનતિ પૂર્વક, "માજી, આપની આજ્ઞાનુસાર કરવા જઇએ છીએ," ઇત્યાદિ પ્રત્યુત્તર કરવાથી નારદે તેમને બેસવાને કહ્યું. પછી ઇંદ્રાદિદેવા, દિગ્યાળા વગેરે સાને તેમના પાતાના કામ માટે પૂછયું. છેલ્લે યમરાજા આગળ આવી નમન કરી ઉભાં રહ્યા, ને છ રુધિરથી ભરેલા તથા એક ઠાલાે એવા સાત ઘડા દેવી આગળ મૂકી જણાવ્યું કે, "હે માતુશ્રી, આ છ કુંલા સૃષ્ટિના આરંભથી માંડીને-આ કલ્પ ચાલુ થયા ત્યારથી તે અત્યાર સૂધીમાં, મહિષાસુરાદિ અનેક દૈત્યા અને યાહાઓનાં રક્તથી લેરેલા છે; પણ સાતમા ખાલી છે, તે હવે ચનાર કારવ પાંડ-વાના યુદ્ધ સમયે ભરાવાના છે." એ સાંભળી દેવી દ્રૌપદીએ પૂછ્યું, "એ કેનાથી ભરવાના છા ? એ ખંને પક્ષના સેન્યમાં એના પ્રતાપી રક્તથી આ ઘટ ભરાય એવા ચાહો કાણ છે ?''

ત્યારે યમરાયે કહ્યું, "માજી, લીમ સેહો, પાતાના અળનું અહું अिसान हरे छे, ने तेना भटने बीधे ते हार्धने पणु गणु-કારતા નથી, તેના રક્તથી એ ભરવાના છે. જે તે અહીં આવે તા હુમણાં જ હું આપને ભરીને સાતે ઘટ પૂર્ણ કરી આપું !'' એટલે વચમાં જ નારદજી બાલી ઉઠયા, ''અરે યમરાજ, લીમ તા એ પેલા અધત્યના વૃક્ષપર સંતાઇ રહ્યા છે! માટે તમારા દૂતા માકલીને પકડાવી મંગાવા!" આ સઘળું ભીમસેન सांसणती क हती ते हुवे अरथर आंपवा साज्ये।, ने विचार धीधा કે, "અહા ! આજે તાં માતની ઘડી આવી પહેંચી! પણ ત્યારે મને શું યમદ્ભતા લેવા આવશે ? મારે આમે મરલું ને તેમે મરલું તા છે જ; ત્યારે યમફતાના હાથે જવા કરતાં લાવની હું પાતે જ જઇને દ્રોપદી દેવીને પગે લાગું. એ મારી સ્ત્રી નહિ, પણ દેવી છે, સાક્ષાત મહામાયા આદિ શક્તિ છે, માટે તેની પગચંપી તા શું મણુ તે જે કહે તે સેવા કરવા હું તત્પર છું," આમ નિશ્ચય કરતાં જ, પીપલાના વૃક્ષપરથી, એકાએક, લીમસેન દ્રૌપદી દેવીને નમવા માટે ધડડધૂસ કરતા નીચે કુદી પડેયા. પણ એટલામાં તા તાં તે સભાએ નહિં ને કંઇએ નહિં! સઘળી માયા જોતજોતામાં અદશ્ય થઇ ગઇ!!!

આથી લીમસેનને ખહુ લય વ્યાપ્યા, શરીરપર પ્રસ્વેદનાં અંદેબુંદ આવી ગયાં, ને અંતઃકરણ જેરથી ધડકવા લાગ્યું ! ચાડીક વારે સાવધ થઇ ત્યાંથી જીવ લઇને તે નાશી શેહેરમાં, શ્રીકૃષ્ણના સુકામ આગળ ગયા, ને તેમને મળી, વીતેલી સર્વ વિગત યથાર્થ જણાવી. ત્યારે શ્રીકૃષ્ણે તેને ધીરજ આપી કહ્યું, ''હે વૃકાદર! હું પરમાત્મા આ જગતમાં ક્ષર\* અને અક્ષર† એ બંને પુરુષાથી श्रेष्ठ पुरुषे। तम छुं; ने तहें लोह ते महाशक्ति मारी माया छे. એ મારે આધીન છે, પણ હું કાઇને આધીન નથી. મારી એ માયાના પાશથી જ આખું જગત વિટાયલું છે; અર્થાત મારી પ્રેરેલી તે માયા સઘળું કરે છે. સલામાં તહે જે જે જોયું તે સર્વ મારી માયાના તંત્રમાં છે, માટે એને મારી કૃપા વગર કાઇથી જિતાય

<sup>\*</sup> ક્ષર-સર્વ ભૂત પ્રાણીમાત્ર. † અક્ષર-ઇશ્વર.

એમ નથી. એ કૃષ્ણા (દ્રોપદીનું ખીજું નામ કૃષ્ણા હતું) ને હુ. શ્રીકૃષ્ણ નામે જગતમાં પ્રકટ છીએ, માટે જ્યારે એ દ્રોપદીના શરીરમાં મારી માયાના પ્રવેશ યાય છે, ત્યારે ત્યારે તેને તારે સ્ત્રી નહિ માનતાં તેની સેવા કરવી પણ ભીમ, એ પ્રકાર કંઇ નિલ્ય ખનનાર નથી. એ તા માત્ર મારી માયાનું પ્રાખલ્ય તને દેખા-ડયું!" આવી રીતે શ્રીકૃષ્ણ પરમાત્માએ શાંતિ આપી ત્યારે ભીમસેનનું મન સઘળી શંકા, ભય તથા અભિમાનથી નિવૃત્ત થયું અને પ્રેમપૂર્વક શ્રીકૃષ્ણને વારંવાર નમન કરી, પાતાને ભુવને ગયા. હે વિશાલ, પ્રભુની માયા એવી છે!

33-માયા અસંખ્ય રુપિણી છે.

વળી એ માયાનાં રૂપ અપાર છે. મહામાયા, આદિશક્તિ, आहिमाया, જગન્माता धत्याहि नामा, तेनां अनेड रूपाने अनुस-રીને જ છે; અને તે સિવાય પણ જગતમાં તે પાતે અસંખ્ય સ્વરુ પે રહી છે. વળી જેમ માયાપતિ (પરમાત્મા) રજ, તમ, અને સત્વ ગુણુ ધારણ કરી, પ્રહ્મા, શિવ અને વિષ્ણુરુ પે થયા છે, તેમ માયા પણ એ ત્રણે ગુણની દેવીરુ પે, ત્રણ સ્વરુ પ નિર્માણ કરીને વસી રહી છે. તે રજોગુણે લક્ષ્મી છેઃ જયાં લક્ષ્મી હાય ત્યાં પ્રત્યક્ષ રજોગુણનું રાજ્ય વ્યાપ છે; અર્થાત ત્યાં સર્વત્ર રાજસી વૈભવ પ્રસરી રહ્યો હાય છે; તમા ગુણે કાલી છેઃ કાલિકા દેવી મહા તમાગુણી હાવાથી તેણીએ અનેક દુષ્ટ રાક્ષસાને હણ્યા છે અને મૃત્યુની અધિષ્ઠાતા દેવી તે જ છે, એટલે તમા ગુણવહે સંસારના સંહાર કરવાના ગુણ તેમાં પ્રત્યક્ષ છે; અને સત્વગુણુ સરસ્વતી છેઃ સરસ્વતી એટલે વાણી અથવા વિદ્યા. જે વિદ્યાના આશ્રય કરે છે તે મનુષ્ય બીજાએ કરતાં વિષેશ સત્વગુણી હાય એક કર છે તે મનુષ્ય બાળા કરતા ત્યાર સત્યુલા હાય છે; અને વિદ્યાર્થી જ સત્વ ગુણના સમુદ્રસ્વય પરમાત્માનું જ્ઞાન થાય છે. એ ત્રિગુણી માયા જે મહાલક્ષ્મી, મહાકાલી અને મહા-સરક્વતી સ્વયે છે, તે પ્રત્યેક સ્વસ્વયનાં પણ અંશસ્વયે બીજાં અસંખ્યસ્વયાવાળી છે; જે સ્વયો, તે તે સ્વયોની ઉપાસના કરવાના ખાસ ચંથામાં પરિપૂર્ણસ્વયે વર્ણવેલાં છે. હવે સાધા-રણ દૃષ્ટિથી જોઈએ તો પણ જણાય છે કે સરસ્વતી વાણીદેવી

એક જ પુરુષ કે મનુષ્યમાં અનેકરુપે વસે છે, તેા પછી અનેક પુરુષામાં અનેકરુપે હાય તેમાં શું આશ્ચર્ય ? જેમકે એક જેણુને એક જ વાણીથી પૂછીએ કે, "કેમ લાઇ, સારી પેઠે તા છાની ? ત્યારે તેના ઉત્તરમાં તે કહેશે કે, "હાછ, આપની કૃપાથી આનંદ છે." અને બીજાને તે જ પ્રશ્ન પૂછીએ ત્યારે તે કહેશે, "શું, સારી પેઠે નથી ત્યારે તારે વળી કંઇ માંદાખાંદા પાડવાના વિચાર છે કે શું ?" આમ એકજ વાણીનાં સ્વપાે ભિન્ન ભિન્ન પડયાં છે. આજે એક છાકરી મળે તેને પૂછીએ કે, "કેમ ખેટા અથવા કેમ એહેન, ડીક છેની ?" પણ કાલે કદાચ તેની સાથે આપણાં લગ્ન થયાં તા તેને કદી એટા કે એહેન કહેવાશે નહિ, પણ તે વખતે જીદી જ વાણીના પ્રયાગ કરવા પડશે. વિવાહ સમે એ જ વાણીથી ગાણાં ગવાય છે, અને મરણ સમયે એ જ વાણીથી એા ખાપ રે, એા મારે, એમ પાક મૂકાય છે. એક જ વાણીથી ખાલાશે કે આ સંસાર અસાર છે, માટે પરમાત્માને જ સેવી જીવનનું સાર્થક કરી લેવું, ત્યારે ખીજી વાણીથી સંભળારો કે 'આ ભવ મીઠા તા પરાભવ કાણે દીઠા;' અહિં તા ખાઇ પી ચમનદારી ઉઠાવવી એ જ જીવનનું સાર્થક. એવી રીતે અસંખ્યસ્વપે સરસ્વતિ છે. તેમ મહાલક્ષ્મી પણ અસંખ્યસ્વપે છે. નાના પ્રકારના શુંગાર, દ્રવ્ય, માજ, શાખ, ખાગ, ખગીચા, મેહેલ, ઝુપડાં, હાથી, દાહા ઇત્યાદિસ્વપે તે જણાય છે. મહાકાલી પણ અનેક પ્રકારના વ્યાધિએા, દુ:ખા, કલેશા, શસ્ત્રાસ્ત્રા, ભય, શાકાદિવૃત્તિએા વગેરે દેહને અને મનને લીણુ કરનારા પદાર્થોમાં અનેક રુપે વ્યાપેલી છે એવા માયાના પ્રકાર છે.

૩૪–સર્વ રીતે દેવ (પરમેધિર) એક જ છે.

વિશાલ, યજ્ઞભૂ કહે છે, આ વેળા મને શંકા થઇ કે ત્યારે સર્વેશ્વર (સૌના ઇશ્વર—સૌના નિયંતા) શ્રીકૃષ્ણુ અને તેમની આજ્ઞામાં રહેનારી માયા આદિશક્તિ છે, તથા તે મહામાયાના તંત્રમાં આ આખું જગત લેરવાઇ રહેલું છે; પણ ત્યારે પુરાણામાં, એટલે જે જે દેવને વિષે જે જે પુરાણુ હાય તેમાં તો તે તે દેવને (ખ્રદ્ધા, વિષ્ણુ, શંકર, શક્તિ, સૂર્ય, ગણુપતિ ઇત્યાદિ દેવાને) સૌ કરતાં વિશેષ કહેલા છે અને તેમનાથી પર કાઇ છે જ નહિ એમ વર્ણ-

વેલું છે, અર્થાત્ શિવપુરાણમાં શિવને સર્વથી શ્રેષ્ઠ, અનાદિ અને જગતકર્તા કહ્યા છે; વિષ્ણુ પુરાણમાં વિષ્ણુને, દેવી પુરાણમાં દેવીને, અને ગણેશપુરાણમાં ગણપતિને સર્વથી શ્રેષ્ઠ, અનાદિ વગેરે કહ્યા છે, તો તે શું મિચ્યા હશે? વાસ્તિવિક રીતે તેમ નથી. એ પુરાણ કર્તાઓનું કહેવું સત્ય જ છે. કારણ एको देवः केवलो निर्णुण्य । દેવ તો સદા, સર્વદા, સર્વત્ર એક જ છે, પણ માત્ર ઉપાધિ લેદે કરીને જૂંદે જૂદે રુપે પ્રતીત થાય છે. ઇશ્વર એક જ છે, એ સંપૂર્ણ જાણ્યા છતાં પણ પુરાણકર્તા—શાસકર્તાઓએ જીદા જીદા દેવોની ઉપાસના કરવાનું એટલા માટે કહ્યું છે કે, જગતમાં કંઇ સઘળા મનુષ્યા સમાન પ્રકૃતિ (સ્વભાવ)ના હાતા નથી; કાઇને કાઇ ને કાઇને કાઇ વાત-પર રુચિ હાય છે. માટે ઉપાસના કરનારા પાતાની રુચિ પ્રમાણે ઇચ્છામાં આવે તે દેવની ઉપાસના કરનારા પાતાની રુચિ પ્રમાણે ઇચ્છામાં આવે તે દેવની ઉપાસના કરે, ને પૂર્ણ ભક્તિ કરી તેના સાક્ષાત્કાર મેળવે તા પછી તે જ દેવના અનુગ્રહથી, સર્વત્ર દેવ એક જ છે એવું સ્પષ્ટ સૂઝશે; એટલે ઉપાસક જ્ઞાની થઇને નિર્ગુણ પ્રદ્યાને ભજશે.

૩૫-માત્ર માર્ગ જ જૂદા છે.

સૌ શાસ્ત્રો, પુરાણા અને વેદનું પરમ લક્ષ તો એક જ છે; અર્થાત્ સૌએ જે જે કહ્યું છે તે માત્ર એક પરણક્ષ પરમાત્માને પ્રાપ્ત થવા અર્થે જ કહેલું છે, પણ તેઓએ, લિન્ન લિન્ન રુચિના મનુષ્યાને અનુસરવાને માર્ગો જૂદા જૃદા ખતાવ્યા છે. ધાર કે, આ ભરતખંડની મધ્યમાં આવેલું અવંતી નગરી એક માક્ષપુરી છે; માટે ત્યાં આખા ભરતખંડના આર્યજના યાત્રાર્થે જાય છે. તેમાં પશ્ચિમ દિશાથી ત્યાં આવનારાઓ જુદે માર્ગે થઇ આવે છે, ને તેઓ પશ્ચિમ દરવાજે થઇને નગરમાં પેસે છે; પૂર્વ દિશાના લેકિંદ તે દિશાલણીના માર્ગથી આવે છે, ને એમ ઉત્તર, દક્ષિણ આદિ દશે દિશાઓથી આવનારા યાત્રાળુઓ, પૃથક પૃથક માર્ગે જ આવે છે. એ સઘળાઓને માટે અવંતી જવાના એક માર્ગ નથી; અને તે હાય જ કેમ? કારણ પૂર્વ દિશાના રહેનારાઓ, પશ્ચિમ લણીના માર્ગે થઇ શા માટે જાય ? તેમ જવાથી તેમને મિચ્યા ચાંગણા પંથ કરી કષ્ટ વેઠલું પહે એ જ લાલ થાય! માટે જેને જે રુચે અને યાગ્ય તથા

સુગમ લાગે તે તે માર્ગે ઇધરપ્રાપ્તિને માટે મનુષ્ય પ્રાણીએ યુત્ત કરવા. પણ આ સારા કે તે સારા, આ ખરા કે તે ખરા, એવી શંકા કરનાર મનુષ્યા મિથ્યા ગાયાં જ માત્ર ખાય છે.

3૬-દેવ (પરમાતમા) એક જ છે.

. પ્રદ્મા અદ્વેત એક જ છે, અને તે અખંડ સર્વત્ર પરિપૂર્ણ છે. અના દિથી પણ એ તેવા જ છે, એટલે નિરંતર છે, છે ને છે જ. તેનાથી પ્રથમ આકાશ ઉત્પન્ન થયું. એ આકાશથી વાયુ ઉત્પત્તિ પામ્યા, વાયુથી તેજ (અગ્નિ, સૂર્ય આદિમાં છે તે) ઉપજયું, ને તેજ-માંથી જળ તથા જળમાંથી પૃચ્વી થઈ. એ પૃચ્વીમાંથી ઐાષધી ઉત્પન્ન થાય છે, તેમાંથી અને પાકે છે, અનથી વીર્ય નીપજે છે, અને તેથી પુરુષ (સૃષ્ટિ) ઉત્પન્ન થાય છે. એવી રીતે આ આપ્યું જગત્ પરંપરાએ ઉત્પન્ન થયું છે અને તે વળી પાછું કલ્પ સમયે લય પણ ષ્રદ્યમાં જ થઇ જાય છે. જેમકે પૃથ્વીપર ઉત્પન્ન થયલી સૃષ્ટિ માત્ર કાલે કરીને (મરીને, ખળીને, દટાઇને, ભાંગીને, ઘસા-ઇને માટી થઇ જાય છે) પૃથ્વીમાં, પૃથ્વી; જળમાં, જળ; તેજમાં, તેજ; વાચુમાં, વાચુ ને આકાશમાં, આકાશ; પાછું પરમાત્મામાં લીન થઇ જાય છે, માટે પરમાણથી તે ઇશ્વર સુધી આપું જગત યુદ્ધામાંથી ઉપજે છે, ને યુદ્ધામાં જ લય પામે છે, માટે (સૃષ્ટિની આવે. અંત્યે તથા મધ્યમાં નિરંતર) અખંડ પ્રદ્મા જ રહેલા છે અને તે દેવમાં દેવ, પશુમાં પશુ, જડમાં જડ અને ચૈતન્યમાં ચૈતન્ય સ્ત્રેપ વ્યાપી રહ્યા છે. જે એક અને અદ્ભૈત છે.

૩૭-મથન.

જયારે પરમાત્મા એક, અદ્ભૈત અને સર્વ સ્વરુપ છે ત્યારે તે દેખાતા કેમ નથી? તા તેના ઉત્તરમાં જાણ કે, કાઇમાં અગ્નિ સર્વત્ર વ્યાપી રહ્યો છે; પણ તે વ્યાપેલા દેખાતા નથી; પરંતુ જો અને કાઇનું પરસ્પર ખૂબ મથન કરવામાં આવે તા તુરત તેમાંથી અગ્નિ પ્રકરી નિકળે છે; તેમ જ દૂધમાં સર્વારા ઘી ભરેલું જ છે, પણ ખહાર દેખાતું નથી, પણ તેનું જમાવીને રુડી રીતે મથન કરવાથી (વલાવવાથી) ઘૃત ઉત્પન્ન થાય છે, તેમ પરમાત્મા સર્વત્ર વ્યાપક અદશ્ય છે, તે ગુરુ, સત્સંગ, સત્ય્છાસ્ત્ર, સદ્દર્શન અને લક્તિ

વિચાર ઈત્યાદિ દ્વારા મથન થવાથી દર્શન આપે છે, આત્મસ્વસ્વ-પતું જ્ઞાન થાય છે, એટલે સર્વત્ર પરખ્રદ્ધા જ જોવામાં આવે છે. ... ૩૮–જડ અને ચૈતન્ય.

જયારે પરમાત્મા કાષ્ઠમાં અગ્નિના ન્યાયની પેઠે વ્યાપક છે, ત્યારે તો કાષ્ઠમાંથી અગ્નિ નિકળી ગયા પછી તે અગ્નિથી રહિત થઇ જય, માટે જડ અને ચૈતન્ય એ સ્વપે આત્મા હૈત કહેવાય એવી શંકા થાય એ સ્વાભાવિક છે. પણ તેમ નથી. અગ્નિ પ્રકટ થયા પછી કાષ્ઠ રહે જ ક્યાંથી ? કેમકે પ્રકટ થયા લે અગ્નિ તેને સદ્ય જ બાળીને ભસ્મ કરે છે. દ્રધમાંથી ઘી થયું એટલે પછી દ્રધ ક્યાં રહ્યું ? તેવી જ રીતે જગતમાં જે કંઇ દશ્યાદશ્ય\* વસ્તુ છે તે સર્વ જડ છે; અને તે જડનું અસ્તિત્વ ચૈતન્ય અથવા પરસત્ય પરમાત્માના અધિષ્ઠાનથી છે. જે ચૈતન્ય ન હાય તો જડનું અસ્તિત્વ હાય જ નહિ. ચૈતન્યના આધારે જ જડપદાર્થો પણ ભાસે છે. એમ ચૈતન્યમાંથી જડ પ્રગટયું છે. ને ચૈતન્યમાં જ તેના પાછા લય થાય છે. માટે જડ અને ચૈતન્યમાં દ્વેતપણું નથી. દેહ જડ છે તે આત્મારુપ ચૈતન્યથી પ્રકાશે (રહે) છે, પણ તેમાંથી ચૈતન્યરુપ આત્મા અહાર નિકળી ગયા એટલે તે કદી તેવા રહેશે જ નહિ; અર્થાત્ હરકાઇ રીતે તે લય જ પામશે અને અવસાને ચૈતન્યમાં મળી જશે.

**૩૯–સગુ**ણ નિર્ગુણ.

ત્યારે એ ચૈતન્ય તો કેવળ નિર્ગુણ અને નિરાકાર હાલું જોઇયે; કેમકે નિર્ગુણ વગર સર્વત્ર વ્યાપકપાશું ઇત્યાદિ વિશે-ષણા સંભવે નહિ અને તે નિર્ગુણને ઘણાં શાસ્ત્રા સગુણરુપે વર્ણન કરે છે તેનું કેમ હશે ? પ્રથમ તા મારા ગુરુદેવે જ મને પરમાત્મા મુરલીધરના સગુણ સ્વરુપની ઉપાસના કરવા માટે ઉપદેશ કર્યો હતા અને તે વેળાએ તેમણે મને કહ્યું હતું કે, પર-માત્મા જગત્રુપે થવાથી સગુણ છે, ને પરખ્રહ્મરુપે નિર્ગુણ છે.‡

<sup>\*</sup> દેખાતી ને ન દેખાતી. † ન્દ્રદાપણું.

<sup>‡</sup> રજ, તમ અને સત્વાદિ ગુણાયી રહિત સ્વરુપ તે નિર્ગુણ, અને તે ગુણને જેમાં સંભવ છે તે સગુણ સ્વરુપ. જ્યારે ગુણાયી રહિત હોય ત્યારે તેને શરીર, રૂપ, આકાર આદિ કંઇ જ નથી; ને ગુણા સહિત હોય ત્યારે દિવ્યાદિ શરીર પ્રકૃતિ એ સઘળું છે.

ચ્યે પરણહાનું સ્થાન કંઇ અન્ય સ્થળે નથી અર્થોત્ તે કંઇ જગત-શકી વ્યતિરિક્ત નથી, પાણ તેમાં તત્ત્વરવયે રહ્યા છે; અને જગ-तना लयारे सय थाय त्यारे के डािंध शेष पहार्थ रहें छे ते छे क પરખ્રહ્ય છે. એક ગૃહમાં, કુળમાં, ગ્રામમાં, પ્રાંતમાં ને દેશમાં જેમ તેના પાળક તથા મુખી હાય છે (રાજા વગેરે), તેમ પર-थ्रह्म पणु पाते જ જગત્રવય શઇને तेना पाલક અને નિયંતા (નિયમથી ચલાવનાર, આગ્રામાં રાખનાર) રુવપે આખા જગત્ કરતાં સર્વોત્કૃષ્ટ એવું એક પાતાનું નિત્યમુક્ત\* સ્વરુપ નિર્માણ કરે છે. એ પરમાત્માનું સગુણ સ્વસ્ત્રપ છે, માટે સંગુણ નિર્ગુણ સ્વસ્ત્રપમાં ભેદ માનવા એ માત્ર વિતંડા છે. હા; એમ છે ખરું કે, સગુણ ઉપાસના નિર્ગુણ કરતાં સરળ અને પ્રથમથી જ આનંદદાયક છે; અને છેવટ સુધી તે ઉપાસનામાં સગ્ન થવાથી, જેમ ભ્રમરીના ડુંખથી કીટ, જતે દહાંકે ભ્રમરીસ્વય થઇ જાય છે તેમ સગુણ પર-પરપ્રદ્યમાં જ એકતાર થઇ જવાથી તે ખીજા સર્વને ભૂલી જાય છે, अने ते ज रूप थर्ड लय छे.

## ४०-अक्षर अस.

સહાયભૂત એટલા માટે છે કે જેમ અક્ષર એ (અક્ષર—ક, ખ, ગ, ઇત્યાદિ અથવા શખ્દ કે જે અક્ષરો દ્વારા સમજવામાં આવી શકે છે તે) કેવળ નિર્ગુણ નિરાકાર છે અને એ અક્ષર ક અથવા ખ માઢેથી ખાલાય છે પણ તેનું સ્વરુત્પ કેવું એ કહેવા કાઈ સમર્થ નથી; અર્થાત તે અરુત્પ જ છે, પણ વ્યવહારમાં તે અક્ષરોને એમળખવાનું અમુક સ્વરુત્પ નિર્માણ કરવું પહે છે, જે આવા જ હિાય તે જ જ કહેવાય. હવે તેમ જાણવાથી જ્ઞાની અને અજ્ઞાની, વૃદ્ધ અને ખાળક સૌને તે નિરાકાર છે, છતાં પણ તેનું સરળતાથી સપૂર્ણ જ્ઞાન થાય છે. તેવી જ રીતે, સગુણ પ્રદ્માની ઉપાસના કરવાથી પરમાત્માના નિર્ગુણ સ્વરુત્પનું જ્ઞાન પણ સહજમાં થાય છે.

EUS

<sup>\*</sup> નિરંતર મુક્તજન, જેને સંસાર જગત્ વગેરેથી કઢી કશું બંધન નહિ, જેને જન્મ મરણાદિ, દુઃખ શોકાદિ કશું નહિ પણ જે પરમાનંદ સ્વરૂપ છે તે.

અક્ષર પણ પ્રદ્રા જ છે. અને તે 'અક્ષરપ્રદ્રા' એ નામથી શાસ્ત્રામાં પ્રતિપાદિત છે. આ ઉપરથી કંઈ પરખ્રહ્મ જૂદાે ને વળી અક્ષરખ્રદ્ધ જૂદો છે એમ ન સમજવું. અક્ષર એટલે જેના નાશ નહિ તે, અર્થાત અવિનાશી પ્રદ્યા, અને ખીજ રીતે, જે વહે પ્રાણીઓ કહી, समजावी तथा अभाण हरी शहे छे सेवा के शण्ह, तेनुं केना द्वारा ज्ञान थाय छे स्पेवा के छे ते सक्षरण्रहा. शण्डज्ञान आपनार सक्षर-પ્રદ્યા કેવી રીતે ? <u>દર્</u>ષાંત કે,-અમુક સ્થળે પાતાના કાઇ મિત્રને ઘેર માટા લગ્નસમારંભ થવાના છે; તેથી કાઇ મનુષ્યપર તે. મિત્રને લાંથી એક કંકાત્રી આવી કે, "સ્વસ્તિશ્રી-ઇલાદિ. અમારે લાં અમારા પુત્ર લાઇ કૃષ્ણ્જવનનાં લગ્ન મહા સુદી ૫ નાં નિર્ધાત્યાં છે તે ઉપર સુંદર મંડપ રચાવેલાે છે, ને સર્વ દેશાંતરાથી પણ અમારાં સગાં સંબંધી પધારવાનાં છે, તો એ પ્રસંગે આપ પણ જરુવર પધારી મંડપને શાલા આપશા." હવે એ કંકાત્રી, ઉપરથી નીચે સૂધી વાંચ્યા કરે તો, તો, તેમાં માંડવા, સમારંભ, સગાં સંબંધી એ કશાનું દર્શન તેને થશે નહિ; પણ એ અક્ષરા વાંચી, જયાંથી કંકાત્રી આવી હતી ત્યાં તેણે લક્ષણા કરી કે, "ફલાણે સ્થળે સઘળુ થવાનું છે, માટે આપણું ત્યાં જવું. નહિં જઇએ તા તેને ખાટું લાગશે." પછી ત્યાં જય તા જ મૂળ વિષય જોવામાં આવશે. એવી રીતે અક્ષરપ્રદ્ધાના જ્ઞાનમાં શખ્દા પ્રમાણરૂપ છે. અક્ષરાથી શખ્દાનું અને શખ્દાથી અક્ષરપ્રદ્માનું, એમ ઉત્તરાત્તર જ્ઞાન થાય છે. ४१-अतिभाभूकन.

જेવી રીતે અક્ષરश्रह्मनुं स्वरूप કલ્પિત અક્ષરો ઉપरथी समलय छे, तेवी रीते अगवानना स्वरूपनुं, प्रतिमा ઉपरथी पणु ज्ञान थाय छे. अक्षरने ते। लाणु मूणे स्वरूप ज नथी; पणु परमात्मा ते। आणा जगतमां अधिष्ठाता तरी है पेतानुं नित्म क्रत अने सर्वसेण्य स्वरूप धारणु हरी रह्या छे. जेमनुं स्वरूप शास्त्रामां वर्णुवेक्षं छे, तेमना स्वरूपने प्राप्त थवा माटे, शास्त्रमां वर्णुवेक्षं छे, तेमना स्वरूपने प्राप्त थवा माटे, शास्त्रमां वर्णुवेक्षं छे, तेमना ह्याने तेनुं पूजन हरी के ते। परमात्मा ते पूजन अंगीहार हरे छे. अगवाननी प्रतिमाने बक्ष हरीने राज रेशन हराने हरतां लयारे मन अगवानना स्वरूप विषे दृढ शास्त्र

छे त्यारे पछी प्रतिमानी जरूर रहेती नथी. मनेवृत्ति लगवद्र्षः थवा पछी, ते वृत्तिना पण् धीरे धीरे त्याग डरीने, डेवण परमार्त्मामय ज ध्यानात्म पुरुष थर्ध जाय छे. माटे प्रतिमा, से लगवाना सत्य स्वरूप मुं ज्ञान संपादन डरवा माटे प्रथम साधन छे. प्रथमाल्यासीने प्रतिमा विना परमात्माना निराधार स्वरूप मुं स्थित ज्ञान श्रां शाहन डरवा माटे से के से सान थर्ध शहतुं नथी. निराधार ज्ञान संपादन डरवा माटे से सेड से। पान छे.

૪**ર–**ઢૈત.\*

પરમાત્માને જૂદા માનવા, અને તેનાથી પોતાને જ્દા માનીને પરમાત્માની સેવા કરવી ઇત્યાદિથી તો પરમ દ્વૈતપણું (જગત્ અને ઇશ્વરમાં જૂદાપણું) કહેવાશે, આવી કેટલાએકને શંકા થશે, પરન્તુ તેવી શંકા કરવી નહિ. વાસ્તિવિક રીતે દ્વૈત કંઇ આપણું કર્યું થતું નથી. પરમાત્મા જે, એક સ્વયંપ્રકાશ સચ્ચિદાનંદરુત્પ છે તે તો એક જ છે. પણ દ્વૈત વગર આનંદ આવતા નથી, માટે કીડા કરવાના હેતુથી, તેણે પાતે જ પાતામાંથી માયા ઉત્પન્ન કીધી, એટલે વગર પૂછે તે દ્વૈત થયું જ. એ માયાથી પછી આખું જગત્ ઉપજયું. પણ આ દ્વૈત કંઇ એમ માનવાનું નથી કે જગત્ એ કંઇ સ્વયમેવ જૂદો જ પદાર્થ છે, ને પરમાત્મા પણ જૂદો છે. આપ દીકરા બે જૂદા તો ખરા જ; પણ સૂક્ષ્મદૃષ્ટિએ જોતાં, દીકરા આપના અંશ જ (તેના વીર્યથી ઉપજયાં માટે), અને તેથી કરીને તેઓ એક જ છે. માટે સ્થૂળદૃષ્ટિએ પરમાત્મા અને જગત્ જૂદાં (દ્વૈત) દેખાય છે, પણ ખરું જોતાં જગત્ પરમાત્મા અને જગત્ જૂદાં (દ્વૈત) દેખાય છે, પણ ખરું જોતાં જગત્ પરમાત્મા થી જ થયું માટે તેનાથી જૂદું નથી જ. પણ એવું સૂક્ષ્મ

<sup>&</sup>quot; દ્વી+ઇત=દ્વીત, તે જ ફ્રૅંત. દ્વી એટલે ખે, ઇત એટલે જ્ઞાન. બે પ્રકારનું જે જ્ઞાન હોય તે દ્વૈત ુનાન. તે બે પ્રકારનું જ્ઞાન એ સમજવું કે, કાર્ય કારણુરું પથી, નામરું પથી અને જીવ ઇશ્વરરું પ ભેદથી જે સમજાય છે તે. દ્વૈતવાદી, છવ અને ઇશ્વરને સદા ભિન્નસ્વરું પાને છે. દ્વૈતવાદી ઇશ્વર અને જીવના આશ્ચય—આશ્ચયીન ભાવ, સેવ્ય—સેવક ભાવ માને છે, પણ જન્ય જનકભાવ અને તાદાત્મ્ય ભાવ માનતા નથી. માણ દશામાં પણ જીવ ઇશ્વરાકાર થતા નથી, પણ સ્વસ્વરું પમાં જ રહે છે એમ કહે છે, માને છે, જેમ સાયંકાળે વિશાળ વૃક્ષમાં નાનાદિક દેશથી ચારાં 'ચરી આવેલાં પક્ષીઓનાં ટાળાં શાંતપણે વસે છે, તેમ સંસારના સંબંધથી ' મુક્ત થયેલા જીવા કલ્પવૃક્ષસમાન પરયાદ્વામાં પક્ષીપેરે વસે છે.

રીતે જાણવાપણું કંઇ સર્વમાં હાતું નથી, જગતની દર્ષિ તા સ્થૂળ છે, માટે તે એકાએક સૂક્ષ્મ થઇ શકે નહિ. તેથી પ્રથમ દ્વૈતપણે ઉપાસના કરતાં કરતાં, અત્યંત પ્રેમળલક્તિ થઇ એટલે તે પ્રેમળ જીવના, પરમાતમા સાથે આપાસાપ અદ્ભેતભાવ થઇ જાય છે.

૪૩–દ્વૈતવાદ.

પણ આવું સ્થૂળદૃષ્ટિએ દેખાવા માત્ર જે દ્વૈત છે, તેને દ્વૈતા-દ્વેત જ છે એમ ઠરાવવા માટે કાઇ ચત્ન કરે તેા તે ખાટું જ કહેવાય; ને તેમ સમજનાર પાતે કદી ખરા સત્ત્વ (પરમાત્મા-પ્રાપ્તિ)ના લાભ મેળવી શકે નહિ. વળી એ વાતના મિથ્યા મમત્વથી સાનભંગ થાયતે જૂદું. આ માટે મને એક વાત સાંભરી આવી:-કાઇ એક સમયે, કાશીપુરીમાં એક વિદ્વાન્ આવ્યા. તેણે અત્યાર પહેલાં બીજાં માટાં માટાં સ્થળામાં માટી માટી સલાએ! લરી હતી, તેમાં શાસાર્થ કરતાં પાતાના દ્વૈતવાદ સિદ્ધ કર્યો હતો; ने बण्डां विद्वानाने पाताना द्वैतवाहमां संमत हरी तेमनी पासेथी विજયપત્ર મેળવ્યાં હતાં. કાશીમાં પણ તે એવા જ નિશ્ચયથી આવ્યા હતા. આ સમયે ત્યાં અદ્ભૈતાનંદ સરસ્વતી નામના મહા-જ્ઞાની અને પ્રદ્યાનિષ્ઠ સ્વામી વસતા હતા. શહેરના માટા માટા યસિદ્ધ વિદ્વાના પણ તેમની પાસેથી તત્ત્વજ્ઞાનયાસિની ઇચ્છાથી તેમની સેવા કરતા હતા. પેલાે વિદ્વાન્ પણ સ્વામી પાસે ध्याव्याः ने तेमने ज्ञाव्यं हे, "महाराज, हुं द्वेत प्रतिपादह छुं ने में ते वाद सिद्ध ह्यों छे, माटे को संअंधे मारी साथ वाद हरीने हां ते। तमे तमारुं कद्वेत सिद्ध हरी आपा, अथवा ते। भारा द्वैतमत सिद्धांत भाटे मने तमारी सढीनुं विलयपत्र सभी ં આપા." તેનું આ બાલવું સાંલળી, સ્વામીએ જાણી લીધું કે આ કાઇ વિદ્યાના ભાર વહન કરનાર વેદિયાં હાર છે; ને તેથી જ કેવળ મિથ્યા મમત્વને લીધે, દેશાંતરામાં ભટકી રહ્યો છે. પણ હશે; આપણે શા અર્થ છે? એણે વાદ માંગ્યા તા આપણે તે આપવા. એમ વિચારી, સ્વામીએ તેને વાદ આપવાનું કહી સભા ભરવી ઠરાવી અને તે પૂર્વ, તેમણે એક લાકડાં વેચનારને (કઠીઆરાને) તથા ચ્યેક હજામને સમજાવી મૂક્યા કે, અમુક વખતે અમારે સલા

ભરવાની છે, તાે તે સમયપર, એક પછી એક તમારે સભામાં આવીને મને મળવું ને હું પૂછું તેનું ઉત્તર દેવું. નિર્માણ દિવસે ઘણાક પંડિતા સભામાં એકઠા થયા, ને તે સર્વની સાક્ષીથી સ્વા-મીના તથા પેલા દ્વૈતવાદીના વાદ શરુ થયા. પંડિતે પ્રથમ જવચન કહ્યું કે-अद्देतमसिदं । અદ્ભેત કહેલું એ ખાેટું છે. सर्वशासचापि द्वेतं प्र-तिपादितं सर्वसंगतं च सर्व शास्त्रीमां पण सर्व संभत्यी द्वेत ज प्रति-પાદિત કરેલું છે. આ પ્રમાણે તેણે પાતાના દ્વૈતના પ્રતિપાદન માટે અ-નેક વચન કહ્યાં, ને હજાું પણ તેનું વક્તૃત્વ ચાલૂ જ હતું. સ્વામી તેા કરોા પ્રત્યુત્તર ન આપતાં માત્ર તેનું ભાષણ શ્રવણ કરી રહ્યા હતા. પંડિતજનું થાડુંક ભાષણ ચાલ્યું, તે પછી, સંકેતપૂર્વક પેલાે લાકડાંવાળા માથે લાકડાંની ભારી લઇને આવ્યા. તેને તુરત સ્વામીએ સભામાં આલાવી, સર્વના સાંભળતાં પૂછ્યું, ''ભાઇ કઠિયારા, તું તેા માટા પરમેશ્વર દેખાય છે, જેથી આખી સભા તારા સામું જોઇ રહી છે!" એ શખ્દ સાંભળતાં જ તે ચમકીને બાલ્યા, "નારે ખાપછ! હું કાં ને પરમેહર કાં ? પરમેહર તે તાે માટા અન્નદાતા! તે તાે માટા દેવ, કેથે ખેઠા એાહે!" આખી સભા તેનાં વચન સાંભળી ખડખડ હંસી પડી. ત્યારે સ્વામીએ વળી તેને કહ્યું, "અલ્યા સાબાશ છે! તું તા વગર ભણ્યે ને વગર મેહેનતે પરમેશ્વર તારા કરતાં जूही छे सेम ती जाले छे, लारे सेवुं द्वैत समक्वाने समारे વર્ષોનાં વર્ષો શાસ્ત્રા ભણવાની મિચ્યા મેહેનત શા માટે કરવી જોઇએ. પછી તે કઠિયારે સ્વામીની ઇચ્છાથી, પાતાનાં કાઇ વેચી, તેનાં દામ લીધાં ને ત્યાંથી એક ખાજીએ જઇ બેઠાે. પેલા પંડિત કંઇ આના મર્મ સમજ્યા નહિ તેથી તેણે તાે પાતાનું ભાષણ જોસભેર આગળ ચલાવ્યું. એટલામાં પેલાે હળમ આવ્યાે. તેને પણ એ જ પ્રમાણે સભામાં બાલાવી સ્વામીએ કહ્યું, "આવ, ભાઇ આવ, તું તા અમારા પરમેવાર છે," ત્યારે હળમ બાલ્યા, "અરર! મહા-રાજ! આપ એ શું બાલ્યા ? પરમેશ્વર કર્યાં ને હું કર્યાં ? તે તેા માટા પ્રભુ, ને હું તેા તેના દાસ થવાને પણ યાગ્ય નથી." એને પણ એક કારે બસાડી સ્વામીજએ સભામાં દૃષ્ટિ કરી ને નાણે સૌ પ્રત્યે કહેતા હાય તેમ બાલ્યા, "અહા પંડિતા! પ્રથમ તા દ્વેત-

વાદ સિદ્ધકરવાના માન માટેનાં વિજયપત્રા, સુવર્ણ પત્રપર લખા-વીને આ હજામ અને કઠિયારાને આપવાં ઘટે છે; અને તે પછી ઘંટે તા આ પંહિતજને એક વિજયપત્ર આપતું; કેમકે પંહિતજ તા પંચીશ ત્રીશ વર્ષ સુધી બાહાળા શાસ્ત્રાભ્યાસ અને તેના મનનના માટા શ્રમ કરીને, આજે દ્વૈત સિદ્ધ કરવા લાગ્યા છે, પણ આ કઠિયારા તથા હજામે તા, વગર લાેે અને વગર મહેનતે આપણા સૌની આગળ દ્વેત સિદ્ધ કરી આપ્યું કે જીવ ને ઇશ્વર જૂદા જં છે. હવે પંડિત અને પણ મારે વિનય પૂર્વક કહેવું જોઇએ કે આવી અંગ્રાનાવસ્થામાં પણ દ્વેત જાણી શકાય છે, ત્યારે તે જાણવા અર્થે તેમને આટલાં અર્ધા વર્ષો શાસ્ત્રાધ્યયનપર મહેનત કરવાની કંઇ જર્વર નહાતી. દ્વેત તા કુખળા અને હજામ સરખા પણ જાણે છે, તમાં કંઇ વિદ્વાન્ કે વિદ્વત્તાના ખપ નથી. પણ અદ્વેત જાણવું એ મહાકષ્ટકારક ને પરિપક્રવ જ્ઞાનનું પરિણામ છે. ઉઢાપાઢને વિષે विश्रक्षण, णुद्धिमंत, विद्वान् ने मुक्तना बक्षण्वाणा पुरुष क अद्वेत ज्ञानना अधिकारी छ तथा विवेकी, वैराण्यवान्, शमाहि षट्संप-ત્તિથી સંપન્ન ને માલની ઇચ્છાવાળા હાય છે તે જ અદ્વેત જાણી શકે છે. પરન્તુ દ્વેત તા આવા ક્ષુદ્ધક પ્રાણી પણ જાણે છે, વિશેષ शुं ?" आ 'लाषणुं सांलणीने ते विवाह अरवा सार्ट आवेक्षा विद्वान् ત્તરતં સમજ ગયા, જેથી લજ્જા પામીને તે દિવસે પાતાનું ભાષણ પાતાની મેળે જ સમાપ્ત કર્યું, ને ખીજે દિવસે વિજય કે પૂજ્યે પત્ર લેવું મૂકી દઇને છાનામાના ચાલી નિકળ્યા.

તાત્પર્ય કે મતની સ્થળતા (અજ્ઞાનતા) દ્વર કરવા માટે વિદ્યા-લ્યાસ છે, જે કરવાથી મન પૂર્લ રીતે વિચાર અને તુલના કરનારું અને છે; અને પછી તેને લીધે દ્વેત જાણવાની સ્થળમતિ ખસી જઇને પરમાત્મા પરિપૂર્લ એક જ છે એમ નિશ્ચય થાય છે.

૪૪–અદ્વૈત.

ત્યારે સિદ્ધાના લાભથી મનની સ્થૂળમતિ મટી જઇને સર્વત્ર પરમાત્માં એક ભાસે છે એ કેવી રીતે? કેમકે જ્યારે મારામાં પણ તે જ આત્મસ્વરુપ છે, ને ઇંદ્રમાં, અગ્નિમાં, કીડીમાં તથા હાથી અને ગરુડ એ સૌમાં પણ તે જ આત્મા છે, તા મને કીડીના

મનની તથા ઇંદ્રના સુખની કેમ ખખર પડતી નથી? ગુરુજીએ મને એ માટે સુવર્ણનું દર્દાંત આપેલું છે. સુવર્ણ એક જ છે, પણ તેના ઘાટ જૂદા જૂદા છે. મારાં કાનનાં કુંડળામાંનું અને હાથની મુદ્રિકામાંનું સુવર્ણ એક જ છે ખરું, પણ જે સુવર્ણ કુંડળમાં છે તે જ સુવર્ણ સુદ્રિકામાં નથી, અગર જે સુવર્ણ જમણા કાનના કુંડળમાં છે તે જ સુવર્ણ ડાંખા કાનના કુંડળમાં નથી. વળી આ સૂર્યના પ્રકાશ પણ મને આ દર્શાતમાં સહાયંભૂત થઈ પડયા, કેમકે સૂર્ય પાતે પ્રકાશક એક જ છે. તેમ તેના પ્રકાશ પણ સર્વત્ર એક જ છે; પરંતુ ઝીણી નજરે જેતાં જે પ્રકાશ આ સામેના આસતરુપર પડેલા છે તેના તે પ્રકાશ તેની જોડના કદંખતરુપર નથી. તેવી જ રીતે આ મારું આત્મસ્વરવય જે સર્વત્ર એક સ્વયે જ પરિપૂર્ણ છે, તે જે સ્વયે આ મારા શરીરસ્વપી વ્યષ્ટિ સ્થળ ઉપાધિને પ્રેકાશે છે, તેના તે રુપે કંઇ ઇંદ્રના શરીરરુપી ઉપાધિને અથવા ઇંદ્રરુપી ઉપાધિને પ્રકા-શતું નથી, તાે પછી હું ઇંદ્રના સુખની કે કીડીના મનની વાત કેમ જાણી શકું ? માટે ઉપાધિ લેદને લીધે જ જૂદાપણું લાસે છે, ખાકી આતમાં કેવળ અદ્ભેત જ છે. દેત તો અવિદ્યાનું કાર્ય છે. સત્ય તા આ છે: –જેના આનંદ લેશથી વિશ્વ આનંદમય છે, જેના સત્ત્વાલા-સમાં સર્વના લાસ છે, જેના આલાચન પછી સર્વ બીલાં હેઠ છે, ત્તે જ નિત્ય પરખ્રદ્ધા હું છું. આ સર્વ પ્રદ્ધા જ છે. દ્વેત કંઇ જ નથી. ને के हेभाय छ ते अविद्याओं. प्रेरेक्षा राग क छे.

#### ४५-अहावेता.

આ દ્વૈતના સમાધાનપરથી મને એમ થયું કે, ત્યારે એવા અદ્વૈત જાણુનારા પુરુષા કેવા હશે ? મારા ગુરુજીનું વચન મને યાદ આવ્યું કે તેવા પુરુષાને તા પછી આવા કે તેવા એમ કશી ઉપમા અપાય એમ રહેતું જ નથી; કેમકે तत्त्वमित એ મહાવાક્યના ઉપદેશ થવાથી ત્વં પદના લક્ષ્યાર્થમાં અને તત્

<sup>\*</sup> ત્યાય દર્શન, વૈશેષિક દર્શન, સાંખ્ય દર્શન, યાગ દર્શન અને મીમાંસા દર્શન, એ પાંચ દર્શનમાં દ્વૈત સિદ્ધ કરવામાં આવે છે, અને ઉત્તર મીમાંસા-વેદોત દર્શનમાં અદ્ભૈત સિદ્ધ કરવામાં આવે છે. કેવળ માધવાર્ચાર્યજીવાળા વેદોત દર્શનમાં પણ દ્વૈત સિદ્ધાંત સ્વીકારે છે. † આ અદ્ભૈત શાંકરમત પ્રમાણે છે.

पहना सह्यार्थमां भने तत् पहना सह्यार्थने शांतात्मामां स्यः इर-वाथी, भात्माना 'साक्षी' 'भात्मा' हे 'भ्रह्म' छत्याहि इशी संज्ञा रहेती नथी. भेवी रीते वृत्तिने भ्रह्माक्षार इरी शांतात्मामां स्थिति इरी रहेनार पुरुषने भ्रह्मवेत्ता (श्रह्मने लाखुनार) पख् इहेवाय निहः, हेमहे भ्रह्मवेत्ता भेटसे तो भ्रह्मने लाखुनारा, पख् इंछं भ्रह्म पाते क निहः, भने भा पुरुष तो भ्रह्मरूप क थया, माटे तेने भ्रह्मव (श्रह्मक) इहेवा कोछंभे. क्यांसूधी भविद्या-भज्ञान हाय त्यांसूधी श्रवरूपे रहे छे, भने भज्ञान क्षंज्ञान थयुं त्यारे भ्रह्मवेत्ता-भ्रह्माक्षरवृत्ति-वाणा थाय छे. पख् भा शांतात्मामां स्थिति इरनार भ्रह्मवेत्रा भज्ञान तथा ज्ञान भनेथी रहित हावाथी भ्रह्माक्षरवृत्तिने पख्

### ૪૬-સ્વયંપ્રકાશ.

જયારે પરખ્રહ્મા પાતે સ્વયંપ્રકાશ છે, અને તેની જ સત્તાથી આ સર્વ જગત પ્રકાશે છે; તો એ કેવી રીતે પ્રકાશે છે ? તેલું સમાધાન આમ છે. પ્રથમ સ્થ્ળદૃષ્ટિએ જોતાં પ્રશ્ન થશે કે આખા જગતમાં કેાલુ પ્રકાશ આપે છે? સૂર્ય જયારે સૂર્ય ન હાય ત્યારે ચંદ્ર પ્રકાશે છે, ને ચંદ્ર ન હાય ત્યારે અિ પ્રકાશે છે. પણ એ અિ પ્રકાશે છે, ને ચંદ્ર ન હાય ત્યારે અિ પ્રકાશે છે. પણ એ અિ પ્રકાશે છે, તે ચંદ્ર ન હાય ત્યારે અિ પ્રકાશ આપે છે. જેમકે અધારે કાઇએ ખૂમ પાડી કે, "કાલુ છે?" ત્યારે તેને કહેવામાં આવે છે કે, "જમલા હાથ તરફ ચાલ્યા આવા, અમે છીએ." એવી રીતના ધ્વનિરુપ વાલીના પ્રકાશથી તે સ્થળને જાલીને, સાંભળનાર તે આધારે આધારે ચાલ્યા જાય છે. એવી રીતે સૂર્ય,

<sup>\*</sup> ગુરુએતત્ત્વમિસ (તે તું છે) ઉપદેશ આપ્યા એટલે ત્વં પદના લક્ષ્યાર્થ જે પાતા-પણું (હું પણું) તેને તત્ત્ પદમાં એટલે તે મારું મૃળસ્વરુ પપરમાત્મા છે તેમાં લય કર, અર્થાત્—હું તે હું નહિ, પણ તે તું છું—પરમાત્મા છું એમ જાણુ. પણ પછા તે અને હું એટલું માનવાપણું સાવ મટી ગયું એટલે સર્વત્ર કેવળ શાંત સ્વરુ પ્રઆતમા જ છે એવું જાણ્યું. હવે એવી સ્થિતિ થઇ ત્યારે તેને આત્મા (પરમાત્માના અંશ) પણ કહેવાય નહિ; તેમ દેહમાં રહી સાક્ષીરુપે તેના કર્તવ્ય ભાકતૃત્વ જોનારા એમ પણ તેને કહેવાય નહિ; તેમ તેને બ્રહ્મસંજ્ઞા પણ એપાય નહિ, કેમકે તે તા અનિ) વેચનીય સત્વપરબ્રહ્મ થયેલા છે; અર્થાત્ તેને પછી કાઇ સંજ્ઞાં (નામ-વિશેષણ-

અશિ આદિ કાઇ ન હાય ત્યારે વાણી પ્રકાશ આપે છે અને એ વાણી સ્વતઃ પ્રકાશિત નથી, પણ પ્રદાશી પ્રકાશ પામે છે; કેમકે શખ્દ (ધ્વનિ) થયા એ અક્ષરપ્રદાશી પ્રમાણ થાય છે. હવે તેની પ્રતીતિ અર્થે જાઓ કે પ્રદા (આત્મા) સદા સર્વદા—દેહની સર્વ અવસ્થાઓ (જાગત, સ્વપ્ત અને સુધુપ્તિ આદિ )માં પ્રકાશિત જ છે. જેમ, મને ફલાણું સ્વપ્ત થયું હતું, અથવા હું સુખેથી સ્તૃતો હતો; તો તે સ્વપ્ત સુધુપ્તિઆદિના અનુભવ કરનાર આત્મા તો નિરંતર પ્રકાશ કરી જ રહ્યો છે. નહિ તા સુધુપ્તિ જેવી ઘાડ નિદ્રા થવાથી, દેહને કે ઇંદ્રિયોને કશું ભાન રહેતું નથી, તે સમે હું સુખે સ્તૃતો હતો એમ કેવી રીતે કહી શકાય! માટે એ સર્વ અવસ્થાના સાક્ષી આત્મા નિરંતર સ્વયંપ્રકાશ છે, અને તે જ સામાં સ્વસત્તાથી પ્રકાશે છે.

૪૭-આત્મા આનંદરૂપ છે.

આતમાં સ્વયંપ્રકાશ છે, અને જાગ્રતાદિ અવસ્થા દેહને શાય છે, આત્માને નહિ; ત્યારે આત્માનું સ્વરુપ કેવું હશે? મને ગુરુજીએ કહ્યું છે કે, આત્મા કેવળ આનંદરુપ છે; અને તેને દેહની કાઇ અવસ્થા સાથે સંબંધ નથી, તે તો કેવળ સાક્ષી છે. અને તેથી સ્પષ્ટ દેખાય છે કે સુખ, દુ:ખ, ક્ષુધા, તૃષા, હર્ષ, શોક ઇત્યાદિ ધર્મો પણ મનના અને દેહના છે; આત્માના નથી. જો આત્માના હાય તો સુસુપ્તિ\* કાળે તો સોના લય થઇ જાય છે, ને જયારે દેહને કશું ભાન રહેતું નથી, તે વખતે પણ આત્મા તો એકલા અસંગ સ્વયંજયાતિસ્વરુપ જાગ્રત હાય છે. હવે એ આત્મા આનંદરુપ કેવી રીતે? જાણ કે હરકાઇ પ્રાણીના દેહ ગમે તેવા દુ:ખી હાય તાપણ તેને એમ કહીએ કે, "ભાઇ, તું દુ:ખ પામે છે માટે લાવ તને અમે મારી નાંખીએ; અથવા તું પાતે જ મરી જા," તો તે વાત તેને કદી સારી લાગશે નહિ; અને તે દુ:ખી છતાં પણ જીવવા જ ઇચ્છશે; કારણ કે, આત્મા પાતે જ સર્વદા પરમાનદનું સ્થાન છે, સુખ દુ:ખ રહિત છે અને તે આત્માને લીધે જ તેની પાછળ રહેલાં સ્ત્રી, પુત્ર, ઘરખાર વગેરે તથા ઇંદ્રિયાદિકનાં ઉત્તમ ખાળીયાં, વહાલાં લાગે છે; પરંતુ

<sup>\*</sup> ગાઢ નિદ્રા.

તેના અલાવે કાઈ પણ વસ્તુ ઉપર પ્રીતિ–લાવ થતા નથી. સર્વ વસ્તુ ઉપર પ્રીતિ થવાનું કારણ આત્મા છે, કારણ કે તે પરમાનંદ છે. ૪૮–માધ

આ વિચારપરથી મને નિશ્ચય થયા છે કે આત્મા તો નિરં તર જેવા ને તેવા જ—આનંદરુ પ જ છે, અને તેના અનુભવ પણ સૌ મનુષ્યાદ પાણીઓ કરે છે. પરંતુ એ વાતના તેમના અંતરમાં એાધ હાતા નથી, તેથી આત્માનંદ વિષે તેઓ કશું જાણી શકતા નથી. પ્રત્યેક મનુષ્યને એાધ જોઈએ. સ્ત્રીમાં સ્ત્રીપણું પરિપૂર્ણપણું છે, અને ઉમર સાળ વર્ષની થઇ છે; પણ હજા સુધી તેની મા, કે કાઇ અન્ય સ્ત્રી અથવા સાખીની સાથે, પુરુષના સહવાસની વાત તેણીએ કદી અનુભવી નથી કે સાંભળી નથી. તેથી તે વાતનું તેને કશું ભાન નથી: તો જો કે તે ઘણીવાર કામકાજે પુરુષોના પ્રસંગમાં, આવે છે. પણ જયારે એકાદી વખત તે સ્ત્રી એ સહવાસના સુખની વાત સાંભળે છે, તત્કાણે તેના મનમાં તે માટેની સખળ લાગણી ઉત્પન્ન થાય છે, પછી અનુભવથી તેના આનંદ કેવા છે તે જાણે છે. તેવી રીતે મનુષ્યને પણ બાધ વગર, આત્મના સંબંધે બાધ થયા વગર, ખખર પડતી નથી ને આનંદ ભાગન વાતા નથી. એ માટે મને એક દર્ષાંત સાંભર્યું.

એક રાજ અને તેના મશ્કરા ક્યાંક સાથે જતા હતા, એવામાં એક મેદાન આવ્યું. તેને જોઇ મશ્કેરાયે કહ્યું, "અહા રાજા ! આ મેદાન ખહુ વિશાલ છે હા !" તે સાંભળી રાજાએ કહ્યું, "અરે વળી મેદાન તે શું ! મેદાન કાને કહેતા હશે !" મશ્કરાએ વિચાર કીધા કે રાજાને અત્યારે મેદાન પ્રત્યક્ષ ખતાવીશ તાપણ તે સમજશે નહિ, માટે કંઈ યુક્તિ કરવી. એવા વિચારથી તે બાલ્યા, "રાજા ! એ માટે હું તમને પછી કહીશ, તેને માટે એક વર્ષની મુદ્દત જોશે તથા ઘણી જમીન તથા ખરચવા પૈસા જોઇશે." રાજાએ, તે જે ઇચ્છે તે તે આપવા કખૂલ કર્યું, પણ મેદાન શું એ જાણ-વાની અહુ ઉત્કંઠા જણાવી. પછી મશ્કરાએ એક માટે જમીનના લાંગ ખાદાવી; તેમાં પાસે પાસે જાતજાતનાં ઝાડ રાપાવ્યાં, ને અંદર લાતલાતની કુંજો ખનાવી. જયારે તે ખગીચાનાં ઝાડ, માણ-

સથી સહજ ઉચા થયાં ત્યારે તાે એવા ઘટાવ થયા કે સાંહે કાઇ ભાજીથી જરા પણ પવન આવી શકે એવું પણ રહ્યું નહિ: હવે તે રાજાને પ્રતિદિન મેદાનની ઝંખના લાગી રહી હતી કે મશ્કેરા . ક્યારે મેદાન ખતાવે; માટે તે રાજ તેને મેદાન માટે પૂછતા હતાં. ખગીચા ખરેખરા ખીલ્યા ત્યારે ખરેખરા ઉનાળાના દિવસ હતા, તાપ સખત પડતા હતા, પવન મંદા હતા ને મધ્યાહન થયા હતા. તે વખતે મશ્કેરા રાજાને લઇને તે ખગીચામાં ગયાં. રાજાએ કહ્યું, "અરે ભાઈ, મેદાન ખતાવની! મને તે જોયા વગર ચહેન પડતું નથી." પછી રાજાને, મશ્કરાએ ખગીચામાં સઘળે ફેરવ્યા, મણ તાપ પ્રચંડ પહેતા હતા તથા ક્યાંચથી પવન આવતા નહાતા તેથી રાજા ઘણા અકળાયા, ને તે કહેવા લાગ્યા કે, "મેદાન યતાવ, નહિ તા મારા જીવ જાય છે." મશકરાએ સંકેત કરી આગે ળથી તે ખગીચાનાં દરેક ઝાડ આગળ કુંવાડા સાથે અકેક માણુસ ઉલા રાખ્યા હતા, ને તેમને સમજાવી રાખ્યું હતું તેથી જયારે राजानी आवी आतुरता जोई त्यारे, तेखें सीने सान हरी हीधी है તુરત જોતજોતામાં સઘળાં ઝાડવાં કપાઇ લાંચપર પડ્યાં ને ખગીચા હતા તેનું મેદાન થઇ રહ્યું! તે જ વેળાએ મશ્કરાએ રાજાને કહ્યું, "જુઓ મહારાજ! આ તે મેદાન!" તુરત ચારે કારથી શંકા પવન આવ્યા, ને રાજા શાંત થયા. પછી રાજાએ કહ્યું, " अरे ! आवुं मेहान ते। महें आगण पण नेयुं ज हतुं ?" त्यारे મરકરા બાલ્યા, "મહારાજ, મેદાન તો તમે રાજ જોતા હતા, પણ તેના તમને બાધ ન હતા, કે આને જ મેદાન કહેવાય છે: પણ હવે આ બાધ થવાથી તમે પૂરેપૂરું જાણ્યું." માટે વિશાળ, પ્રત્યેક વસ્તુ આપણે પ્રતિદિન જોઈએ છીએ, અનુભવીએ છીએ, પણ એાધ થયા પછી તેને યથાર્થ જાણીએ છીએ. તેમ જ આત્મબાધના સંબંધમાં પણ સમજવું.

૪૯-છૂટેલા છારૂ ! · · · · · · ·

મને ત્રાન થયું કે બાધ વેગર મનુષ્યને આત્મત્રાન થતું નથી: પણ એ બાધ ખરેખરા ત્રાતાદ્વારા થાય તા જ કામના, નહિ તા કશું પૂળ નથી. તેના અભાવે કાઇ પણ વસ્તુ ઉપર પ્રીતિ-ભાવ થતા નથી. સર્વ લસ્તુ ઉપર પ્રીતિ થવાનું કારણ આત્મા છે, કારણ કે તે પરમાનંદ છે. ૪૮-માધ

આ વિચારપરથી મને નિશ્ચય થયા છે કે આત્મા તા નિરં તર જેવા ને તેવા જ-આનંદર પ જ છે, અને તેના અનુલવ પણ્ સો મનુષ્યાદ પ્રાણીઓ કરે છે. પરંતુ એ વાતના તેમના અંતરમાં આધ હાતા નથી, તેથી આત્માનંદ વિષે તેઓ કશું જાણી શકતા નથી. પ્રત્યેક મનુષ્યને બાધ જોઈએ. સ્ત્રીમાં સ્ત્રીપણું પરિપૂર્ણપણું છે, અને ઉમર સાળ વર્ષની થઇ છે; પણ હજી સુધી તેની મા, કે ક્રાઇ અન્ય સ્ત્રી અથવા સખીની સાથે, પુરુષના સહવાસની વાત તેણીએ કદી અનુલવી નથી કે સાંલળી નથી. તેથી તે વાતનું તેને કશું ભાન નથી: તો જો કે તે ઘણીવાર કામકાજે પુરુષાના પ્રસન્ ગમાં, આવે છે. પણ જયારે એકાદી વખત તે સ્ત્રી એ સહવાસના સુખની વાત સાંભળે છે, તત્સણે તેના મનમાં તે માટેની સળળ લાગણી ઉત્પન્ન થાય છે, પછી અનુલવથી તેના આનંદ કેવા છે તે જાણે છે. તેવી રીતે મનુષ્યને પણ બાધ વગર, આત્મ-ગ્રાન સંબંધે બાધ થયા વગર, ખબર પડતી નથી ને આનંદ ભાગ-વાતા નથી. એ માટે મને એક દર્ષાત સાંભર્યું.

એક રાજા અને તેના મશ્કરા ક્યાંક સાથે જતા હતા, એવામાં એક મેદાન આવ્યું. તેને જોઇ મશ્કેરાયે કહ્યું, "અહા રાજા ! આ મેદાન ખહુ વિશાલ છે હા !" તે સાંભળી રાજાએ કહ્યું, "અરે વળી મેદાન તે શું ? મેદાન કાને કહેતા હશે ?" મશ્કરાએ વિચાર કીધા કે રાજાને અત્યારે મેદાન પ્રત્યક્ષ ખતાવીશ તાપણ તે સમજશે નહિ, માટે કંઈ યુક્તિ કરતી. એવા વિચારથી તે ખાલ્યા, "રાજા ! એ માટે હું તમને પછી કહીશ, તેને માટે એક વર્ષની મુદ્દત જોશે તથા ઘણી જમીન તથા ખરચવા પૈસા જોઇશે." રાજાએ, તે જે ઇચ્છે તે તે આપવા કખૂલ કરયું, પણ મેદાન શું એ જાણ-વાની ખહુ ઉત્કંઠા જણાવી. પછી મશ્કરાએ એક માટે જમીનના લાગ ખાદાવી, તેમાં પાસે પાસે જાતજાતનાં ઝાડ રાપાવ્યાં, ને અંદર ભાતભાતની કુંજો ખનાવી. જ્યારે તે ખગીચાનાં ઝાડ, માણ-

સથી સહજ ઉચા થયાં ત્યારે તા એવા ઘટાવ થયા કે માંહે કાઇ માનુથી જરા પણ પવન આવી શકે એવું પણ રહ્યું નહિ: હવે તે રાજાને પ્રતિદિન મેદાનની ઝંખના લાગી રહી હતી કે મશ્કેરા કયારે મેદાન ખતાવે; માટે તે રાજ તેને મેદાન માટે પૂછતા હતા. ખગીચા ખરેખરા ખીલ્યા ત્યારે ખરેખરા ઉનાળાના દિવસ હતા, તાપ સખત પડતા હતા, પવન મંદા હતા ને મધ્યાહન થયા हता. ते वणते भश्डेरा राजाने लर्धने ते अगीयामां गर्थाः રાજાએ કહ્યું, "અરે લાઈ, મેદાન ખતાવની! મને તે જોયા વગર ચહિત પડતું તથી." પછી રાજાને, મશ્કરાએ ખગીચામાં સઘળે ફેરવ્યા, મણ તાપ પ્રચંહ પહેતા હતા તથા ક્યાંયથી પવન આવતા નહાતા તેથી રાજા ઘણા અકળાયા, ને તે કહેવા લાગ્યા કે, "મેદાન णताव, निं तो भारा छव जय छे." भश्वरायी संडेत डरी याग ળથી તે ખગીચાનાં દરેક ઝાડ આગળ કુંવાડા સાથે અકેક માણસ ઉલા રાખ્યા હતા, ને તેમને સમજાવી રાખ્યું હતું તેથી જયારે राजानी आवी आतुरता कोઇ त्यारे, ते हो सौने सान करी ही धी के તુરત જોતજોતામાં સઘળાં ઝાડવાં કપાઇ લોંયપર પડ્યાં ને ખગીચાં હતા 'તેનું મેદાન થઇ રહ્યું! તે જ વેળાએ' મશ્કરાએ રાજાને કહ્યું, "બુએ મહારાજ! આ તે મેદાન!" તુરત ચારે કારથી શંકા પવન આવ્યા, તે રાજા શાંત થયા. પછી રાજાએ કહ્યું, " અરે! આવું મેદાન તા મહેં આગળ પણ જોયું જ હતું ?" ત્યારે મરકરા બાલ્યા, "મહારાજ, મેદાન તો તમે રાજ જોતા હતા; પણ તેના તમને બાધ ન હતા, કે આને જ મેદાન કહેવાય છે? યાણ હવે આ બાધ યવાથી તમે પૂરેપૂરું જાણ્યું." માટે વિશાળ, પ્રત્યેક વસ્તુ આપણે પ્રતિદિન નેઇએ છીએ, અનુભવીએ છીએ, પણ એાધ થયા પછી તેને યથાર્થ જાણીએ છીએ. તેમ જ આત્મના ધના સંબંધમાં પણ સમજલું. ४६-धृरेक्षे छाउः!

भने ज्ञान थयुं हे लेक्ष वेगर भनुष्यने आत्मज्ञान थतुं नथी: પણ એ એાધ ખરેખરા ત્રાતાદારા થાય તો જ કામના, નહિ તા કશું પૂળ નથી. ...

કાઇએક શ્રીમાન્ સાહુકારને ત્યાં એક પારાણિક પ્રતિદિન શ્રીમદ્ધાગવતની કથા કરતા હતા. કથા કરતાં તેને ઘણાં ઘણાં વર્ષ વીંતિ ગયાં. શ્રીમદ્ભાગવતની અંદરના સર્વ ઇતિહાસા તથા કથાએ વારવાર સાંભળવામાં આવેલી હોવાથી શેઠને તે મુખપાઠ જેવી થઇ હતી. જેમ નિત્યે કથા સાંભળતા હતા, તેમ એક દિવસે પણ સાંભળતાં, શ્રીમદ્ધાગવતના માહાત્મ્યમાં એવું આવ્યું કે, ''આ श्रीमद्भागवत के डांध मात्र कोडवार क सांलण ते। तेनुं अंतः डरेख શુદ્ધ થઇ, તેના સંકલ્પાદિ શાંત થઇ, પાતે શાંતિને પામે છે." આ વાકય સાંભળતાં જ તે શેઠ બાલી ઉઠયા, " મહારાજ! માહા-ત્મ્યમાં જ્યારે આમ કહ્યું છે, ત્યારે મહેં તા તમારી પાસેથી ઘણીવાર શ્રીમદ્ભાગવત સંપૂર્ણ શ્રવણ કર્યું છે; છતાં મને શાંતિ કેમ થતી નથી ? હેં દેવ! આ વાકય અતિશયાકિત ભરેલું તા નહિં હાય ? " એ સાંભળી પુરાણી ખાવાએ કહ્યું, " શેઠજી, સાક્ષાત ઈશ્વરાવતાર મહાસુનિ શ્રીવેદવ્યાસજનાં વચન ત્રિકાળે પણ છેતર-નાર, અસત્ય, કિંવા અતિશયાકિતવાળાં હાય નહિ, પણ એ વચના સિંહ ન થવા માટે તા આપણામાં જ-શ્રોતા અથવા વકતામાં જ-કંઇ દાેષ હાવા જોઇએ." ત્યારે વળી શેઠે પૂછયું, " પુરાણીજ! વારુ ત્યારે એ દેષ કાનામાં હશે ?" આ ઉપરથી પ્રાહ્મણે (પુરાણીએ) વિચાર કીધા કે, "હવે કેમ કરવું? મને તા એ પાસથી ધર્મ સંકટ આવી પડ્યું, જો શ્રાતામાં એટલે એ સાંભળનાર શેઠમાં દેાષ છે એમ કહીશ, તા તે મનલંગ થઇ, મારી પાસે કથા શ્રવણ કરતાં શરમાશે, એટલે મારી છવિકા જશે; ને મારામાં, અર્થાત્ વકતામાં દેાષ છે એમ કહીશ તાે તે પછી મારાથી કથા શ્રવણ ન કરતાં કાઇ ખીજા પુરાણીને શાધશે, જેથી પણ મારી તા જવિકા જશે જ." આવા વિચારથી તેણે શેઠને કહ્યું, "મહાશય, હમણાં તમે શ્રવણ કરા. તમારી શંકા હું કાઇ પ્રસંગે નિવારણ કરીશ."

ણાદ્માણને તા હવે આ શેઠના સમાધાનની જ ચિંતા થઇ રહી. તે મુંઝાયા કે, જયારે બીજી વખત શેઠ મને પૂછશે ત્યારે તેને હું શું કહીશ ? આ વિચારથી તે પ્રતિદિન શાકમગ્ન રહેવા લાગ્યા; ને આજીવિકા જવાની બીકે શરીરે પણ ખહુ સૂકાઇ ગયા. એવામાં i

એક દિવસે કાઇ મહાત્મા સંતપુરુષ તેને ત્યાં પધારયા. તેમની સેવા भूल हरी, ढाथ लेडी, शाहातुर सरणा तैमनी आगण भेहा त्यारे તે મહાત્માએ આશ્વાસન કરતાં તેના દુઃખનું-કારણ પૂછયું. તે વેળા धाहाणे संघणी विगत ते મહાતમા આગળ विहित કરી. સ્વામીએ કહ્યું, કંઇ ચિંતા કરીશ નહિ; તે શેઠને જઇને કંહે કે, મારે ઘેર કેાઇ સાધુ પુરુષ આવ્યા છે તે તમાને ઉત્તર આપવા માટે ઘેર બાલાવે છે." તુરત તે ખ્રાહ્મણ શેઠને ત્યાં ગયા ને એ પ્રમાણે કહી પાતાને ત્યાં ખાલાવી લાવ્યા. પછી ત્યાંથી શેઠ, પ્રાહ્મણ તથા મહાત્મા એ ત્રણે જણ, શેઠની એક વાડી હતી ત્યાં ગયા. વાડીમાં એક સુંદર વિલાસલ-વન હતું, તેના એક સ્તંભ સાથે સ્વાસીએ પ્રથમ પેલા પ્રાહ્મણને ખાંધ્યાે ने तेना सामेना स्तंस साथ ते શેઠને ताखी ખાંધ્યા! પછી તે ખંનેની સામે ઉભા રહી, મહાત્માએ પ્રથમ પ્રાહ્માણને કહ્યું, "લાઈ, જા તું તારા ગુજમાનને છાંડ." ત્યારે ખાદ્યાણે કહ્યું, "મહારાજ, હું પાતે જ અંધા-ચલા છું, તે શેઠને કેમ કરીને છાડી શકું ?" પછી સ્વામીએ શેઠને કહ્યું, "શેઠજ તમારા પુરાણીને છાઉા તાં." શેઠે ઉત્તર આપ્યું, "મહારાજ, જેવા તે છે, તેવા હું છું. હું જો છૂટા હાલા તા તેને છાડી શકું કેની ?" તુરત જ સંતે તે અંનેને છાડી દીધા! ત્યારે રોઠે પૂછ્યું, "મહારાજ, મારું ઉત્તર કયારે આપશા ?" મહાત્માએ કહ્યું, ''અહા! હજા તું સમજ્યા નહિ ? તારું ઉત્તર હજા ખાકી જ છે કે? તહેં પાતાની મેળે જ તારા પ્રશ્નનું સમાધાન ફીધું છતાં તને સમજણ ન પડી ? બંધાયલાે હાય તે બીજા બંધાયલોને કેમ કરીને છાડી શકે? પાતે જ બંધાયલા, એટલે વિષયાસક્તિમાં મગ્ન હાય તે વિષયાસકત પ્રાણીને બાધ કરે તેા તેથી શું ફળ? પણ ને ઉપદેશ કરનાર પાતે શુદ્ધ અંતઃકરણુના-રાગદ્રેષ રહિત-અર્થાત્ મુક્ત હાય ને તે જો ખીજા ખદ્ધ મુરુષને ઉપદેશ કરે તાે, ખદ્ધ-યુરુષ મુક્ત થઇ શકે. માટે તારે નિશ્ચે જાળુવું કે 'છૂટેલા છાંડે!' ખંધાયલા છાડી શકે નહિ!

૫૦-સંત પુરુષ. બાધ વિના મનુષ્ય જ્ઞાની થતા નથી, ને વળી તે બાધ તા

<sup>\*</sup> વિષયથી ખંધાયલાે.

સંત પુરુષથી મળી શકે છે. સંતા એવા છે કે, બાધ તા શું, પણ તેના સમાગમ માત્રથી મનુષ્ય પાપ તથા દૈન્યથી મુક્ત થાય છે. એ માટે કહ્યું છે કેઃ-

> गंगा पापं शशीतापं दैन्यं कल्पतरुस्तथा। पापं तापं च दैन्यं च हरेत्साधुसमागमः॥ १॥

ભાવાર્થ:—ગંગામાં સ્નાન કરવાથી પાપ જાય છે, ચંદ્રમા તાપનું હરણ કરે છે, ને દીનતા (દારિદ્રાદિ)ને કલ્પવૃક્ષ દ્વર કરે છે; પણ સાધુ પુરુષના સમાગમ તા એક ફેરે એ ત્રણે (પાપ, તાપ, ને દૈન્ય) ને હરણ કરે છે. તે કેવી રીતે ? સાંભળઃ સંત અનીતિને માર્ગે જતા પ્રાણીને અટકાવીને તેમાં કલેશ તથા દુ:ખ છે એમ સમજાવે છે, એટલે તેથી પાપ થતાં અટકે છે; અંતરના કામ કોધાદિ પડ્રિપુઓને મારવાના ઉપદેશ કરીને શાંતિ આપે છે, તેથી પ્રાણીના સંસારના તાપ મટે છે, હવે સુખ દુ:ખ, લાલ હાનિ વગેરે પ્રારુષ્ધયોગે આપાઆપ થાય, તેમાં આપણું કંઇ ચાલતું નથી, તા પછી શા માટે મિથ્યા દીનતા રાખવી કે, "મને ફલાશું દુ:ખ છે અથવા મારી પાસે ફલાશી વસ્તુ નથી?" એ પરમાત્મા જ કર્ત્તાં હત્તાં છે, તે મેં જાણ્યા નથી, તે જ પીડે છે અને પ્રારુષ્ધ તો બે ડગલાં આગળનું આગળ જ છે;

અને

यदभावी न तद्भावी भावी चेन्न तदन्यथा। इति जिंताविषद्योगमगदः किन्न पीयते॥ १॥

d<sub>ad</sub>

જ થવાનું છે તે મિચ્યા થનાર નથી ને નહિ થવાનું હોય તે કેદી થનાર નથી, માટે એવી ચિતારુપી વિષને હરનારું શાંતિરુપ ઔષધ કાં ન પીનું ?" વગેરે વગેરે ઉપદેશ થવાથી, વિચારવાથી, મહાત્મા સંત પુરુષ પ્રાણીને દીનતાથી મુક્ત કરે છે એવા ઉદાર સંતપુરુષે હોય છે.

### પ૧–સંત સંગતિ.

એવા સંતપુરુષાની સંગતથી યુરુષ સહજમાં, અત્યંત અલભ્ય એવાં આતમસુખના અનુભવ લે છે. એ સર્વ સંતની સંગતિના જ ગતાપ છે. જેમકે– Ŋ

अस्त्रज्ञनो सज्जनसंगयोगात्करोति दुःसाध्यमपीइ साध्यं। पुष्पाश्रयाच्छंभुजटाधिरूदा पिपिविका चुंबति चंद्रविंबम्॥

અસજન (હલકો, અસાધુ) પુરુષ પણ સજન (સાધુ) પુરુષની સંગતિથી દુઃસાધ્ય વસ્તુને પણ સાધ્ય કરી શકે છે (મેળવી શકે છે). જેમ કે કીડીએ ચંદ્ર પાસે જવાનું મન કીધું એ જોકે અસાધ્ય હતું તોપણ તેણે (ધતુરાના) પુષ્પના આશ્રય લીધા તો તેની સાથે તે શંકરની જટાપર ચઢી (પુષ્પ કાઇએ શિવને ચઢાવ્યું તે સાથે) અને ત્યાં જઇ શિવ લલાટમાં ધારણ કરેલા ચન્દ્રમાંના ખિમ્ખના સ્પર્શ કરીને પાતાની મનઃકામના પૂર્ણ કરી. એવી રીતે એ પુષ્પરુષ્પી સજ્જનના સમાગમથી, કીડીરુષ્ય અસજબન પણ શિવજટારુષ્ય અસચપદારુષ્ઠ થઇ સદ્દ્રગતિને પામી, તો પછી મનુષ્ય જેવા કેમ પામી શકે નિહિ? પણ એવી સંતરમાંગતિ એકાદીવાર થઇ એટલે થયું એમ જાણુનું નિહિ, તે તો નિત્યકર્તવ્ય છે. એ માટે આ દર્શાત છે:—

## પર-સત્સંગ નિત્ય કર્તવ્ય છે.

એક મહાતમાં જ્ઞાની પુરુષે શ્રોતાઓનાં મન તપાસવાને કથા સંભાળવતાં, શ્રોતાઓ પ્રત્યે પ્રશ્ન કર્યો કે, "તમે પ્રતિદિન તમાજ ઘરનાં કામકાજ છેડી ચાર ચાર ઘડી મારી પાસે આવીને બેશી રહેા છા તેમાં તમને શા લાલ છે?" મહાત્માના આવા ઉલટા પ્રશ્ન સાંભળીને સર્વ શ્રોતા આશ્ચર્ય પામી સ્તબ્ધ થઇ બેશી રહ્યા; ત્યારે તેમાંના કાઇએક અનુભવી શ્રોતાએ તેમને પૂછ્યું, "ગુરુદેવ, આપ એ શું બાલ્યા? આપનાં દર્શનના લાભ પણ અમને મળવા દુર્લભ છે, તા પછી આપનાં, સંસાર રાગને નાશ કરનારાં ઓપધરત્ય વચનામૃતા કાનમાં પડવાનાં અમારાં પામરાનાં ભાગ્ય કયાંથી? આપના પ્રતિદિનના સમાગમથી અમાને અતિ ઘણા લાલ છે. આપના પ્રતિદિનના સમાગમથી અમાને અતિ ઘણા લાલ છે. અમારા તથા સંસારના, નાળીયા સર્પના જેવા પ્રસંગ છે, નાળી-યાને અને સર્પને સ્વાલાવિક વૈર હાય છે, તેથી સર્પને જોતાં જ નાળીયા પોતાના દરમાંથી નીકળીને તે સાથે લડવા માંડે છે. લડતાં લડતાં સર્પ નાળીયાને જેરથી એવા દેશ કરે છે કે જેથી તેનું વિધ

<sup>\*</sup> ત મળા રાકે એવી.

નાળીયાના અંગા અંગે વ્યાપી જાય છે. પણ જયારે તે બીચારા અશક્ત થઇ જાય છે, ત્યારે તુરત સર્પ આગળથી સટકી જઇ પોતાની વાડમાંથી કાઈ એવી વિષદ્ધારક ખુટી (વનસ્પતિ) સુંઘી આવે છે કે, તેનું સઘળું વિષ તથા શ્રમ સમૂળું દ્વર થઇ જાય છે, વળી પાછા તે સર્પ સાથે લડે છે, એટલે તેનું ઝેર ચઢી જાય છે જેથી કરી જઇને તે જડીખુટી સુંઘી આવે છે. વળી લડે છે. ને વળી ખુટી સુંઘી આવે છે, એટલે પાછા હતા તેવા હુશિયાર થઇ સર્પ સાથે લડે છે. એમ લડતાં લડતાં સર્પને આખે અંગે પ્રહારા કરીને છેવટે મારી નાખે છે અને શત્રુ રહિત થઇને સુખે વસે છે. તેમ, આ સંસારરુપી સર્પની સાથે અમારે લડવાનું છે. આખા દિવસ લડવાથી (કામકાજ વ્યવહારાદિ કરીને તેનું ઝેર તથા થાક અમને ચઢી જાય છે ત્યારે અમે નાળીયાની પેઠે, આપ સદ્દગુરુનાં વચનરુપ જડીખુટીને સુંઘી (જ્ઞાન શ્રવણ કરીએ છીએ) એટલે હતા તેવા થઇને પાછા સંસાર સર્પ સાથે યુદ્ધ ઝમાવીએ છીએ. એમ લડતાં લડતાં, જયારે એ સંસાર સર્પ મરી જશે ત્યારે અમે નિર્ભય થઇને આત્મસુખ લાગવશું. એટલા માટે હે સ્વામીજ, આપનાં વચના મૃતાનું શ્રવણ અમારે નિત્ય કરતું જાઇએ.

પ3-સંસાર સાગરમાં શરીર નોકા.

ગુરુજનાં (આ મહાતમા સંત વગેરનાં પણ) અને વેદ શાસા-દિનાં વચના, સંસાર રાગની ઔષધિરુપ અથવા તો ખરેખર પાર-સમાં છુરુપ છે એમ મને નિશ્ચય થયા હતા, તેમાં આ દ્રષ્ટાંતથી તે નિશ્ચયને પુષ્ટિ મળી. સમુદ્રમાં ઘણે સ્થળે લાહુ ચુંબકના પહાડ હાય છે તેથી તેની નજીક થઇને જો કદાચ લાહાના ખીલાઓવાળું વહાણુ નિકળે તા તે, ચુંબકના આકર્ષણથી ઘસડાઇ, તે પહાડની સાથે જઇ અફળાય છે, ને ભાંગી ફૂટી આખરે ડૂબી જઇ વિનાશ પામે છે. પણ તેમ થવા અગાઉ જ કદાચ નાકાપતિ પાતાના વહાણુને પારસમણિના સ્પર્શ કરે (જયાં જયાં લાહું હાય ત્યાં ત્યાં પારસમણિ લગાડે) તા તેથી તેમાંનું લાહું પાતાનું મૂળરુપ અદલીને (આકૃતિ અદલ્યા વગર) સુવર્ણરુપ થઈ જાય અને તેથી પછી તેવા લાહુ ચુંબક પાષાણુના આકર્ષણુના તેને મુદ્દલ ભય રહે નહિ; અને તે વહાણ સુખેથી

પૈલે પાર જઇ શકે છે. તેવી જ રીતે આ સંસાર સમુદ્રમાં વિષયની વાસનાઓ રુપ લાેઢાના ખીલાઓથી જડેલું (સુક્ષ્મ અથવા લિંગ) શરીરરૂપ વહાણ, પાંચ વિષયા (વિષયના પદાર્થો–ગાયન, શ્રવણ, સ્ત્રીસેવન, ઉપવન વગેરેનું નિરીક્ષણ, મિષ્ટલાજન, પુષ્પ, અત્તરના સુવાસ વગેરે) રુપ લાહું ચુંખક પાષાણના આકુર્વણથી, તેની તરફ ઘંસડાઇ જાય છે અને તેની સાથે (તે વિષયર્ભ પ પાષાણ સાથે), અફળાઇને (આસક્તિથી) નાશ પામે છે. (જન્મ મરણાદિમાં પડે છે) પણ જો ગુરુ, વેદ, શાસ્ત્ર ઇત્યાદિથી મળેલાં મહાજ્ઞાનસ્વપી પારસમાણના, તે શરીરસ્વય વહાણને (અર્થાત્ ઇંદ્રિયાની અધિષ્ઠાતા मन सिंहत भुद्धिने ) स्पर्श थाय, अर्थात् यथार्थ ज्ञान थाय है, 'હું ખ્રહ્ય છું, અસંગ છું.' શુદ્ધ છું, આ વિષયા મારા નથી,' તાે તે વહાણમાંના વાસનાસ્ત્રપ ખીલા કે જેઓ દુષ્ટવાસનાની આસક્તિને લીધે લાેઠા જેવા નીચ પદને પામેલા છે, તેઓ, એ દિવ્ય સુવર્ણરૂપ ચવાથી, એટલે વૈરાગ્યને લીધે આસક્તિર<sub>૧</sub>૫ મળથી રહિત થઇ શ્રેષ્ઠ ज्ञानवडे ઉત્તમસ્ત્રપ પ્રાપ્ત થવાથી, તેના ઉપર પેલા વિષયાસ્ત્રપ ચુંખકપાષાણનું જોર ચાલી શકતું નથી, કારણ કે યુરુષ તેમને મિથ્યા onાણી, તેમના ઉપર વિતૃષ્ણ થઈ જાય છે એટલે નિર્વિઘે સંસાર સાગર તરી પેલે પાર પહાંચી પરમપદને પામે છે.

૫૪-વૈરાગ્ય.

વિષયા ગમે તેવા ખળવાન છે, છતાં મનુષ્યને તેપર વૈરાગ્ય ઉપજે તો પછી તેઓનું જોર ચાલતું નથી, એમ ઉપરના દર્ણાતમાં કહેવામાં આવ્યું છે. પણ હવે વૈરાગ્ય કેમ ઉપજે તેના ખુલાસા કરું છું. આ જગતની વસ્તુઓ—જેનાપર અતિશય આસક્તિ હાય તે વિષયા વ્યર્થ છે, અનિત્ય છે, અને પરિણામે દુઃખદાયક છેઃ એનું ખરું જ્ઞાન થાય છે ત્યારે તે ઉપરથી પ્રીતિ ઉઠી જાય છે અને વૈરાગ્ય ઉપજે છે. પરંતુ કૃત્રિમ વૈરાગ્ય કંઇ પણ કામના નથી. વૈરાગ્યના સંબંધમાં મને એક વાત યાદ આવી હતી:—

કાઇએક માટા ધનાહય શેઠના યુત્ર, કાઇ ગામના તેવા જ ધનાઢયની યુત્રીને પરહયા હતા. દૈવેચ્છાથી લગ્ન થયા પછી કેટલેક દિવસે તેનાં માળાપ, સર્વ સમૃદ્ધિ તેને સાંપી દેવલાક પામ્યાં. સમય

६२

आवतां तेषु पातानी स्त्रीने घर तेडी, ने संसारनी रीति प्रमाणे રાત્રી પડતાં તેઓ સૂવા ગયાં. રંગમેહેલમાં તા હાંડી, તકતા, યુષ્ય, ધૂપ, ચંદનાદિક સુગંધી પદાર્થોથી તથા છત્ર પલંગ ઇત્યાદિથી અન ત્યંત શાલા ખની રહેલી છે, દંપતી પલંગપર સૂતાં છે, એટલામાં જ તે વિશ્વક્યુત્રની દૃષ્ટિ તે રંગપલંગની સામેની ભીંતપર પડી. ત્યાં એક સુંદર અને સાનેથી મહાવેલા માટા આરસા ટાંગેલા હતા. તેના અને ખૂણાઓની પટ્ટીપર તેના પિતા તથા માતાનાં મુખચિત્ર, કાઇ હાશિયાર કારીગરનાં કાતરેલાં હતાં. આ ચિત્ર જોતાં જ તેની આંખમાં ધડધડાટ આંસૂ આવી ગયાં અને થાડીકવાર તે અખાલ पडी रह्यो ! आवे। प्रकार लोड पेदी नवी वहु, के अहु सुशीस तथा दुसीन हती ते विनयपूर्वक मेही, "स्वामीनाथ, आके ते। आपणा आनंहने। प्रथम हिवस छे, ते प्रसंगे ઉद्धास पामवाने अहसे, आप आ शुं करे। छे। ?" शाहपुत्र मेहियो:-" प्यारी, इंड નહિ, સહજ વિચારથી મારી આંખમાં આંસૂ આવી ગયાં." એમ કહી વાત છૂપાવવા માંડી. સ્ત્રી ચતુર હતી, તેણે વિચાર્યું કે આવા ઝહા વાત છૂપાવવા માડા. આ ચંદ્ર હતા, તહ્યુ વિચાસ ક મારા આનંદ પ્રસંગમાં, સહજ કારણથી અશુ વહે નહિ, તેથી ખહુ ખહુ આપસું કરયો કે, "નાથ, આપ દુઃખી તો હું પણ દુઃખી જ, માટે આપનું દુઃખ મનમાં દખાવશા નહિ, મને કહા. સીના ખહુ આગ્રહ જોઇ તેણે કહ્યું, "પ્રિયા, આજે તું ને હું જે સઘળી શાભા જોઇએ છીએ તે આગળ મારાં માતપિતા ભાગવતાં હતાં. મને વિચાર થયા કે, આપણા કરતાં પણ તેમને વધારે આનંદ થતા હશે, પણ तेमां नुं आले કાઇ જવતું નથી: એક પછી એક તેઓ ખંને ચાલ્યાં ગયાં, ને આ સઘળું જેમનું તેમ પડ્યું રહ્યું છે. એ જ પ્રમાણુ આપણે બંને પણ નિશ્ચયપૂર્વક ચાલ્યાં જવાનાં, ને આમાંનું કશું આપણી સાથે આવવાનું નથી. ત્યારે આ સઘળા વૈભવથી આપણને શા લાભ ? જેથી આ સૌ શાભા મિચ્યા છે, તેવાં જ આપણાં આવાં કામળ દેખાતાં શરીર અને આ સર્વ શાભા ને આનંદભાગ પણ આ ખરે ખાટા જ છે, તા તેનાં ઉપર તે શા માહ? આ શરીર, પદાર્થ સર્વ ક્ષણુલંગુર છે તેમાં માહ કરી, જે જીવ આયુષ એળ ગાળે છે એ तेनी भूदता क छे." या वयन सांसणीने ते स्त्री, के यतुर ने साता

હતી તે રહસ્ય સમજી ગઇ, ને તેની પણ પતિના જેવી જ સ્થિતિ થઇ ગઇ. આવા વૈરાગ્યમાં ને વૈરાગ્યમાં તે આખી રાત વહી ગઇ ને એ સદ્વિચાર અંતરમાંથી ન ખસવાને લીધે સામટા છે ત્રણ દિવસ એમના એમ વહી ગયા, અને ખંને જણ જગવ્યવ-હારથી દ્વર રહ્યાં. પછી ખંનેનું એકા ચચિત્ત થવાથી, તેમણે સદ્દગુરુના સમાગમ કરીને જ્ઞાન સંપાદન કર્યું અને અંતે માક્ષ પામ્યાં. માટે, એવી રીતે સુદઢ વૈરાગ્ય થવા લોઇએ ને ત્યારે જ સંસાર જિતાય. પપ-અજ્ઞાન કેફ.

આમ અચાનક વૈરાગ્ય થાય હારે જ અજ્ઞાનરુપી નિશા ઉતરી જાય છે. આપણે જો કે છીએ તેવા જ (મૂળસ્વરુપોજ) છીએ; પણ અજ્ઞાનરુપી કેફને લીધે જ આવા ભૂલાવામાં પડયા છીએ. એ અજ્ઞાન કેફ વિલક્ષણ છે. એક મનુષ્ય કાઇ જાતના નિશા કરીને ગંગાને પૈલેપાર જવા નિકત્યા. સામેપાર જનારા બીજા મનુષ્યાની સાથે તે નાવડામાં ખેઠા, ને નાવ ચાલતું થયું. અંને ખાજીએ જળ જળ જોઇ તેને નિશા વધારે ચઢવા લાગ્યા, ત્યારે તેણે નાવમાં ખેઠાં એઠાં વિચાર કીધા કે, વખતે મને વધારે કેફ ચઢશે ને હું ક્યાંક ખદલાઇ જઇશ તા કેમ આમ ધારી તેણે પાતાને પગે નિશાની સારુ એક દારા ખાંધ્યા. જેમ જેમ નાવ આગળ ચાલતું ગયું તેમ તેમ તે વધારે કેફમાં ગુમ થઇ બેલાન થઇને નાવમાં ઘૂમ થઇ પડેયા; એટલે ખારવાએ વગેરેએ જાણ્યું કે આણે કેફ કીધા છે, ને એને કશું ભાન રહ્યું નથી. થાડીવારે નાવ સામેપાર પહેાંચવા આવ્યું એટલામાં એક અટકચાળા ખારવાએ પેલા કેફીના પગના દાેરા છાનામાના છાેડી લીધા. સૌ માણુસા કીનારે ઉતરી પડયા, પછી ખારવાએ તે કેફીને બે ચાર હાંક મારીને ઉતરી જવા માટે કહ્યું, ત્યારે તે હો દ્વાના પગમાં જોઇને તે ટ્રેક ટ્રેક શખ્દે બાલ્યા, "અરે લાઇ, હું તો ઉતરયો છું!" ખારવાએ કહ્યું, "રાંડના બેલાન, હોડીમાં પડયા છે ને ઉતરયો કહે છે એ શું ?"ત્યારે તે હો કહ્યું, "પેલા યગમાં દાેરા છે એ હું છું; કેમકે એ દાેરા હું ખદલાઇ ન . જાઉં માટે ખાંધ્યા હતા તે હું તાે ઉતરચાે છું, માટે ઝાઝી ખટપટ નહિ.

કર!" આ સાંભળી સૌ લાકા હસી પડયા બીજા ઉતારુઓને લઇ સામેપાર જવાની ઉતાવળ હાવાથી ખારવાએ તેને ઉઠવા માટે ઘણું ઘણું કહ્યું, પણ તે ઉઠધા જ નહિ, ત્યારે ક્રોધે ભરાઇ તેના લમણાપર ખારવે એક તમાચા જેરથી ખેંચી કાઢયા એટલે તુરત તેનું મસ્તક ઠેકાણું આવી ગયું, કેફ ઉતરી ગઈ ને તે ઝટપટ કિનારે ઉતરી પડયા!

અાવી જ રીતે આપણે અજ્ઞાનરુપી કેફથી લુલી મિથ્યા વસ્તુ-પર આસક્તિ રાખી, કેફનાં ઘેનમાં પડ્યા છીએ તેથી આત્માના સત્યસ્વરુપને લુલી ગયા છીએ, અને તેથી ખારવાઓનાં વચન-રુપ વેદશાસને અને ગુરુ આદિનાં વચનને પણુ કંઇ ધ્યાનમાં લાવતા નથી, પણુ જેમ તે ખારવાઓએ તમાચા મારવાથી કેફીનું લાગ ઠેકાણે આવ્યું, તેમ સંસારમાં મનુષ્યને એવા એકાદા જ્ઞાનરુપ ફ્રેટકા લાગે છે ત્યારે તેનું લાન ઠેકાણે આવી, અજ્ઞાન નિશા ઉતરી જાય છે, ને પછી તે વૈરાગ્યે વર્તે છે.

પક વૈરાગ્ય ક્રટકા-વિદ્વાન્ ચાર.

આવા ફટકા તા એક રાજાને લાગ્યા હતા તે વાત તે પછી મને સાંભરી આવી. પૂર્વે ઘણી વિસ્તીર્ણ પૃથ્વીના પતિ એક રાજા હતા. તે સર્વ વાતે સુખી હતા. ધન, ધાન્ય, પુત્રપોત્રાદિક સંતતિ, રાજ્ય, સૈન્ય, કુટુંખ, મિત્ર અને એવી બીજી સર્વ વસ્તુઓ તેને પરમ અનુકૂળ હતી. દુ:ખ કાઇ વાતનું ન હાતું. એક દિવસે રાત્રે તે પાતાના રંગમહેલમાં સૂતા હતા તે વેળા તેને વિચાર થઇ આવ્યા કે, "અહા! મારા જેવા કાલ્યુ સુખી હશે? મને સર્વ વસ્તુ આ લેળા અનુકૂળ છે. દુ:ખના લેશ પણ નથી. માટે મને ધન્ય છે." આવા વિચારમાં તેલું પાતાનાં સુખાનું વર્ણન કરનારા એક રલાક મહેલની લીતે લખવા માંડયા—

चेतोहरा युवतयः सुदृदोदुकूलाः। सद्वांधवाः प्रणयनम्रगिरश्च सृत्याः॥ गर्जंति दंतिनिवहास्तर्हास्तुरंगाः।

અર્થ:-મનાહર તરુણ સ્ત્રીએ છે, અનુકૂળ મિત્રા છે, સારા આંધવા છે, આજ્ઞાને આધીન નમ્ર વાણી બાલનારા \*ભૃત્ય વર્ગ

<sup>\*</sup> ચાકરાે.

છે, હાથીઓ ગર્જના કરી રહ્યા છે અને ઘાડાઓ કુદી રહ્યા છે." આમ ત્રણ ચરણા તા તુરત ભીંત ઉપર લખી નાખ્યાં, પણ ચાશું ચરણ કેમ પૂરું કરવું તેના વિચારમાં તે પડી ગયા, એ વેળા રાત્રિ ઘણી ગયલી હાવાથી આંખમાં નિદ્રા આવવા માંડી, તેથી ખાકીના રલાક કાલે પૂરા કરવાના વિચારથી, તે રલાક અધૂરા મૂકીને જ, રાજા ઉંઘી ગયા. એવામાં એક કૌતક ખન્યું.

को क शिहरना डेाध आहाणना युत्रने चारी डरवानी टेव पडेली હતી. બ્રાહ્મણ પાતે ખહુ વિદ્વાન હાવાથી તેણે, છાકરા ચારી કરતા અટકે એને માટે કર્મવિપાક તથા ધર્મશાસ્ત્ર વગેરે ગંથા તેને ભણાવ્યા હતા. પ્રલાણી વસ્તુ ચારવાથી ફલાણું પાપ લાગે, પ્રલાણું ચારનારને યમરાજ પ્લાણી શિક્ષા કરે, ઇત્યાદિ બાબતા ચાર પુત્રના દુદયમાં સંપૂર્ણપણે ઠસાવી, એટલા જ માટે કે, જે જાણવાથી ડેરીને છાકરાનું મન ચારી કરતાં પાછું હઠે. છાકરા પણ ખાપ જેવા જ ભણીને विद्वान् थये। હता, पणु चारी करवानी कुटेव पडेबी ते જાય નહિ. ઉપલે જ દિવસે તે, રાત્રે ચારી કરવા નિકળ્યા, ને તે ખાસ રાજાના મેહેલમાં જ લાગ ફાવવાથી ઘુસી ગયા. હવે શું \* ચારલું તે તેને સૂઝે નહિ; કેમકે રાજાના મહિલમાં શી વસ્તુની ખામી હાય? પણ સુવર્ણ લેવામાં અમુક દેાષ છે, ઝવેરાત અથવા રુત્યું લેવા માટે ધર્મશાસ્ત્રામાં પ્રલાણા દેાષ કહેલા છે, ઇત્યાદિ વિચા-રમાં તેનાથી કશું ચારાયું નહિ. પછી ચારવા જેવી નિર્દોષ વસ્તુની શાધમાં તે ફરતા ફરતા રાજાના પલંગ આગળ જઇ ચઢયા. રાજા તા ઉઘતા હતા; ચામેર દૃષ્ટિ કરતાં, પાસેની ભીંતપર લખેલા રલાક જોયા. બ્રાહ્મલુપુત્રે જોયું તા તે રલાક અધૂરા હતા તેથી વિચાર્યું કે લાવ હું એને પૂરા કરું. પછી તે ત્રણ પદની સાથે તેણે. ચાેંચું પદ લખ્યું કે:-

संमीलने नयनयोर्निह किंचिदस्ति॥ १-॥

[ંગ આંખ્યા મીંચાઇ એટલે પછી એમાંનું કંઇ તારું નથી.] અને પછી જે વસ્તુ ચારવામાં પાતાને કશા બાધ ન લાગે તેવાં શાળનાં ફાતરાં લઇ તે ત્યાંથી ખહાર નિકળી ગયા.

પાત:કાળે ઉઠતાં જ રાજાની દૃષ્ટિ લીંતપર ગઇ, રલાેક પૂરા

ચયલા જોયા. તે વળી એ છેલ્લું પદ દૃદયલે છે એવું જોયું તેથી તેનું મન ખહુ જ ખેંચાયું. તેણે વિશ્વાર કર્યો કે, "ખરેખર! મારા અંતઃ કાળ આવશે એટલે એમાંનું કંઇ મારી સાથે નહિ આવે, માટે મારે એ સઘળા ઉપર શા માટે મિથ્યા માહ રાખવા જોઇએ? પણ અરે! મને આ જાહ નિદ્રામાંથી આ રલાક લખી જગાડનાર ખરેખર કાઇ વિદ્વાન્ મહાવિદ્વાન્ જ હાવા જોઇએ! તે કાણ હશે ?" તેને જોવાની ઉદ્ભારાથી તેણે નગરમાં દાંડી પીટાવી, તે રલાક લખનાર દ્વજપુત્રને એાલાવી અહુ શિરપાવ આપ્યા, તથા પાતાને સંસારપરથી વૈરાગ્ય ઉપજવાને લીધે તત્ત્વાપદેશ લઇ તે જ ક્ષણથી તેણે જીવનમુક્ત થઇ શેષ આયુષ્ય ગાળ્યું.

એવી રીતે અકસ્માત પ્રટેકા લાગવાથી પણ મનુષ્યને વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થાય છે. મારા ગુરુજીએ મને સારાસાર વિચારના કર્તવ્ય માટે મહારાજા જનકનું દર્ષાંત દીધું હતું, તેમાં જણાવ્યા પ્રમાણે જનકરાયને પણ પાતાના સ્વસપરથી જ, અકસ્માત્ વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થયા હતા. પણ—અધિકાર.

તે પછી મને વિચાર આવ્યા કે, શું આ લક્તિ, જ્ઞાન, વૈરાગ્ય ઇત્યાદિ સૌ જીવને માટે સરખાં હશે? ને શું તે સૌના આગળ સરખી પ્રતિષ્ઠા પામતાં હશે? નહિ જ. તેમ કેમ હાય? જેવી પ્રકૃતિ હાય તેવી વાત તેને રુચે છે. પાપી મનુષ્યને એમાંનું કશુંએ રુચતું નથી, ને કદાચ એના લોકતા—અધિકારી વિના ને કાઇ પરાણે તેને રુચાડવા કે કેહવા જાય તા તેથી ઉલટું પરિણામ આવે છે. આ અધિકાર માટે તા ગુરુજીએ મને, તે મહાત્માએ યાખંડી કાલિકાપુત્રને કરેલા ઉપદેશનું દર્શત આપ્યું હતું. વળી સ્મરણ થયું કે એ જ પ્રમાણે પૂર્વે એક પ્રદ્માષ્ટિએ ઇંદ્રને પ્રદ્માવિદ્યા આપવા માંડી, જેથી ઇંદ્રને વૈરાગ્ય થવા માંડચો, ત્યારે ઇન્દ્રે વિચાર કર્યો કે, "અરે! આ તો ઘરખાર જવાની વાતો કરે છે!" પછી કોધ કરીને તેણે ઋષિને કહ્યું, "ખબરદાર, જો આજ પછી કાઇને તમે પ્રદ્માવિદ્યા આપવાનું નામ પણ લીધું તો હું માથું કાપી નાં-ખીશ. અમે જેમ ખને તેમ સૃષ્ટની વૃદ્ધિના ચત્ન કરીએ ત્યારે તમે આમ સૌને વિરાગી ખનાવી મૂકા તે કેમ પાલવે? એ અમારે

જોઇએ નહિ." ઋષિએ કહ્યું, "બહુ સારું લાઇ, લવરી કરવી મડી, આપ, તહેં મને પૂરા સુખીએ કર્યો. હવે આજ પછી કાઇને બ્રહ્મ ઉપદેશ નહિ આપું." માટે, અધિકારી થયા વગર આ વિદ્યા કાઇને આપવી કે કહેવી એ વૃથા છે.

#### ૫૮-અનુભવ.

. આ આત્મવિદ્યા સંબંધે લક્તિ, જ્ઞાન, વૈરાગ્યાદિની વાતા જ માત્ર સાંભળવાથી, તેના અનુભવ થયા વગર તે કશા કામની નથી. પણ ત્યારે હું શા ઉપરથી અનુભવ લઉં? મારી પાતાની સ્વમ-તિએ કરેલા અનુભવ શું યથાર્થ જ્ઞાન આપશે? ના! નહિ જ! ક્રેમકે જગતમાં સૌની પ્રકૃતિ એક નથી, પણ જૂદી જૂદી છે, માટે અનુભવ પણ જાદાે જાદાે થાય. મને પગે ચાલવાના અને હાથે જમવાના અનુસવ છે ખરા, પણ તેથી આકાશમાં પાંખવડે ઉડ-વાના અને ચાંચવકે ખાવાના ઇત્યાદિ, પક્ષીની ગતિના, અનુભવ હું કરી શકીશ નહિ. મને અનુભવ છે કે, મુહૂર્ત કરતાં વધારે વાર પાણીમાં ડ્ખકી મારી રહું તા મારા પ્રાણ જાય; પણ મત્સ્યને તે અનુભવ માટા છે. પાતાના અનુભવ સાર્વજનિક નથી. પણ પ્રદ્ધા-વિદ્યા તા સાર્વજનિક છે. તેને માટે ગુરુ, શાસ્ત્ર અને વેદ એ ત્રણેના અનુભવ કરીને યથાર્થ જ્ઞાન સંપાદન કરવું. એકલાં શાસ્ત્રા, કે વિદ્વાના વગેરનાં વચનપર પણ પ્રતીતિ કરવી યેાગ્ય નથી; કેમકે તેમાં પણ ઘણા ભિન્નભિન્ન અનુભવ છે. આચાર્ય, ગુરુ, ઉપદેશક, ણાદ્માણુ વગેરને પૂછીએ તો તે કહેશે કે, "ભાઇ, સીએ પતિવતા રહેલું, સ્વામીને ઇશ્વર માની તેની સેવા કરવી ને પુરુષે એક યત્નીવ્રત રહેવું, પરસ્ત્રીને મા સમાન જાણવી, વગેરે." પણ વેશ્યાને પૂછીએ તા તેથી ઉલટા જ જવામ આપશે. જેને જેવું લાસે તેવું તે કહે. માંસ લક્ષની કાઇ ના કહેશે, તેા તેના ઉપયોગ કરનારા હા કહેશે. તેમ શાસ્ત્રામાં પણ ખહુ ઝિષિમત ભરેલા છે. જેને જે કીક લાગે તે પ્રમાણે તે લખી ગયા છે. માટે એમાં કાના અનુભવ ખરા માનવા ? તેથી કરીને પ્રથમ ગુરુ, પછી વેદશાસ અને છેવટે તેના ઉપદેશ પ્રમાણે સ્વાત્માનુભવ થાય તે અનુભવ ખરા સમ-જવા અને तेनाथी क भरा मार्ग-अझविद्याने। मार्ग-सूजे छे.

### પહ-નિશ્ચય.

મનુષ્યને અનુભવ થયા પછી પણ ઘણીક વેળાએ શ્રદ્ધા-પૂર્વક એક નિશ્ચય–દહતા થવી એ ઘણી જરૂતરની વાત છે. ઘણીવાર આપણા જાણવામાં આવ્યું છે કે અસાર સંસારમાં સારસ્વપ તત્ત્વમય કંઇ નંથી, પણ આ સર્વે દેખાતા પદાર્થી ઉપાધિર પ છે. વારંવારે સંસારસાગરમાં આપણે અટવાઇએ છીએ, આથડીએ છીએ, ગુંચવાઈએ છીએ, ને પરણદાને જાણવાના નિશ્ચય કરીએ: છીએ, છતાં પાછા ભૂલાવા ખાઇ ફેરામાં પડીએ છીએ. અનુભવ કહે છે કે સંસાર અસાર છે, પણ મનુષ્યનું મન સંકલ્પ વિકલ્પવાળું હાવાથી, વારે વારે, રેંટમાળાપરે ફસાઇ પહે છે. તેમાંથી કેમ નિસરવું, તેને માટે મને સરળ માર્ગ એ જ જણાયા કે શ્રદ્ધા-પૂર્વક એક દઢ નિશ્ચય કરવા, ને તેમાં અડગ રહેવું. જીવ અસં-તોષી ને અચળ છે, પણ પરમાત્મા સંતાષી ને અચળ છે. છવે પરમાત્માંના સંતાષ ગહુ કરીને, સુખ દુઃખ આવે તાએ પરમા-ત્મસ્વરુત્વના અનુસંધાનમાં દહતા અચળ રાખવી. જગત્ મિથ્યાં છે; તેમાં સુખ દુઃખ ક્ષણે ક્ષણે આવે છે, તેથી અધીરતા થવાનાં કારણા મળે છે, પણ જે જીવ પાતાના વૈરાગ્યમાં દઢ હાય છે તેને કંઇ પણ ઉપાધિ નહેતી નથી. આ મને જ જગતને સત્ય કલ્પ્યું છે; તાે એ જ મન નિશ્ચય કરીને હરિને પણ સત્ય માને, ને તેમાં અડગ રહે તા પછી સત્યપરથી આસક્તિ ઉઠી જાય નહિ. ગુરુજીએ જણાંવ્યું છે કે, મન એ સર્વથી વધારે અળવાન્ છે, ને તે ગમે તેવા નિશ્ચયને ડગાવે છે. આ જીવ એમ માને કે, "દું હું" ને તેથી જે દું ને જ વળગી રહિશે તે નિઃશંક જન્મમરણ ધર્યા જ કરશે. પણ हું (પાતા)ને અકર્તા માને ને હું તા માત્ર સર્વ પ્રકાશક, સર્વ સાક્ષી ને આત્મા છું, અસંગ છું, પરમાત્માના અંશ છું, પણ દેહ નથી, એમ માને તા તે દુઃખી થશે નહિ, ને નિશ્ચયમાં ડગરો નહિ! દેહાલિમાની જન સદા દુ:ખી થાય છે, ને તેને ડર રહે છે, પણ દેહાલિમાનરહિત જન તો સુકત જ છે. તેને સુખ કે દુઃખ કંઇ લાગતું નથી. પ્રાણીને હરિનામના દઢ નિશ્ચય હાવા નોઇએ. જેને પરમાતમાના દઢ નિશ્ચય છે, તે જ સંતાલી ને સુખી છે, તે જ જગ-

તમાં રહ્યો સતા મુક્ત છે ને તે જ પરમપદને પામે છે. આ વળા भने એક વ્યાવહારિક દર્ણાતનું સ્મરણ થઇ આવ્યું, ને તે એક નિશ્ચ-યમાં ળહુ સચાટ છે. કાઇએક વિદ્વાન બ્રાહ્મણ પરમાત્માના ખરા સ્વરુપનું જ્ઞાન થવાથી કંઇપણ વ્યાપાર કર્યા વિના જગતમાં વિચ-રતા હતા. કહી પણ તે ભિક્ષાથે નગરમાં જતા નહિ, પણ આપા-આપ જે મળી આવે તે ઉપર જ સંતાષ માનીને દિન ગુજારતા હता. तेने धश्वरना ६६ निश्चय हता है, ते ज्यारे याहरी त्यारे અષ્ટમહાસિદ્ધિ અને નવેનિધિ આપશે. તેના આવા ૮ઠ નિશ્ચયથી તેની સ્ત્રી રાજ રાજ અનેક પ્રકારનાં તેને મેહેણાંટાણાં મારતી હતી. સ્ત્રી ઉન્નત વિચારથી બહિર્મુખ હતી, તેથી તેના નામનાં રાજ કુટણાં કુટે, રાજીઆ ગાય, મૂવાને પાલવે ખાંધી મારા મા-ખાપે મને નરક-દુ: ખમાં નાંખી છે એમ કહે, જ્યારે પેટ ભરવાના પુરુષાર્થ નથી તા પરહ્યા શું કામ, 'સંડીરાંડ પેઠે ઘરમાં શું બેશી રહ્યો છે; હાથે ચુડા પહેરે તાેએ ઠીક,' એમ નિલ ટોંણા મારી, ઝઘડા કરતી હતી. પણ થ્રાહ્મણને પરમાત્મા ઉપર દહ વિશ્વાસ હતો. સ્ત્રીવચનથી તે જરાપણ કંટાળતા ન હતા. તે ઇશ્વરપર જ દઢ નિશ્ચય રાખીને ખેશી રહેતા હતા. વખતે કાઇ સત્સંગી મનુષ્ય અન વગેરે નંખાવે, પણ પુરું થાય કે પાછા સ્ત્રી પુરુષને એવા જ ઝઘડા શરુ શાય. એક દિવસે એમ ખન્યું કે તે ખ્રાહ્મણ નદી તટે દીર્ધશંકાએ ગયા, ત્યાં એક ખાડામાં ઘઉા જોવામાં આવ્યા. તેમાં અણમાલ હીરા માતી ભરેલાં હતાં. એક વિશ્વંભર ઉપર જ આધાર રાખનારા તે ખ્રાદ્માણે વિચાર્યું કે, આ પદાર્થ ન ધણીયાતા છે, હું લઇશ તા કશી હરકત નથી, પણ મારા તા નિશ્ચય છે કે, ઘર આંગણે જે આવે તે ઉપર જ નિર્વાહ કરવા, તા મારે આ શું કામનું ? આમ વિચારીને તે ઘર ચાલ્યા આવ્યા. અન્યું એમ કે તે જ રાત્રિના તેના ઘરમાં કેટલાક ચાર આવ્યા. ત્યારે આ એકનિષ્ઠ બ્રાહ્મણે, પાતાની સ્ત્રીને કહ્યું કે, "આ આપડા ચાર, આપણે લિક્ષુકને ઘેરથી, શું લઈ જવાના છે? પણ જો નદી કિનારે અમુક સ્થળે જાય તાે ત્યાં એક ઘડામાં અણુમાલ રતના પડેલાં છે તે એ ચારને મળે ને એમનું દ્રારિદ્રચ જતું રહે." તે ચારા પ્રાહ્મણનું કહેલું સાંભળીને નકી તટે ગયા,

886

ને પેલા ઘડા જેયા. પણ તેમાં તા વિછા, સર્પ વગેરે વિષ-વાળાં જનાવરા દૃષ્ટિયે પડયાં. આ જોઇને તે ચારાને ઘણાં કોધ ચઢયા ને સર્વ મળી વિચાર કીધા કે, 'રાંડના ખામણાએ છે-તરયા તા લાવા એના જ ઘાટ ઘડીએ,' એમ ખખડી તે ઘડા ઉપાડીને પ્રાક્ષણને ત્યાં આવ્યા; અને છાપરા વાટે તે ઘડા પ્રાક્ષ-ઘુના ઘરમાં નાંખ્યા. પણ ત્યાં અજાયખ જેવું એ થયું કે ઘડામાંથી સર્પ વિંછી પડવાના અવાજને ખદલે, ખણુખણાટ કરતા હીરા માતીના અવાજ સંભળાયા. પ્રાક્ષણ ઝપકી ઉઠયા, પણ તેણે દ્રવ્યને હાથ લગાડયા નહિ, તેની સ્ત્રીએ તે સર્વે લઇને પેટીમાં મુકયું, ને એક પરમાત્મા ઉપર જ દઢ વિશ્વાસ રાખનારા તે પ્રાક્ષણ નિરંતર સુખીએ થયા.

આ રીતે જેના પરમાત્મા ઉપર દઢ નિશ્ચય છે તે દુ:ખી થતા નથી. પણ જેઓ શ્રદ્ધા વિનાના છે તેઓ જ પ્રાંફાં મારે છે, વેવલાં વિશે છે, ને આમ તેમ દાેડે છે. તેઓ પ્રાવતા નથી ત્યારે નિરાશ થઇને હરિથી વિમુખ થઇ ખેસે છે. એક દઢ નિશ્ચયથી ને સત્ય પુરુષાર્થવે સર્વે મળે છે. પણ પુરુષાર્થ તે કેવા કરવા?

૬૦—પુરુષાર્થ,

આ વિષયમાં મને ઘણા વિચાર આવ્યા. આ જગતમાં ઘણા મનુષ્યા દેવદેવીની ઉપાસના કરી, ઉપાધિથી મુક્ત થવાનાં ફાંફાં મારે છે, દેવસેવા કરી તેના પૂજનાદિકથી પાતાને કૃતકૃત્ય માની તેને જ પુરુષાર્થ ગણે છે. પણ એ પુરુષાર્થ સત્ય નથી. સત્ય પુરુષાર્થ એ જ છે કે, પરપ્રદ્ધાને જાણવા; અને તે જ સત્ય પુરુષાર્થ સર્વે પ્રાપ્ત થાય છે. માત્ર દેવદેવીઓને સેવવા ને તેમાં જ કૃતકાર્ય માનલું એ તો એક ઉપાધિ વધાર્યા જેવું છે. તેને સત્ય પુરુષાર્થ માનવાથી મનુષ્ય પરમપદના દ્વારપ્રતિ જતાં પાછા હળી પડે છે, તો તે પામનાની તો વાત જ કેમ કહી શકાય? ઘણાઓ પુરુષાર્થની વાતો કહે છે ખરા, પણ પુરુષાર્થ કરી શકતા નથી. જેમ કાઇ કહે છે કે રસોઇ કરીએ તો સારું સારું ખાવાનું મળે, પરંતુ તેમ બાલવા માત્રમાં લોજન મળે નહિ; પરંતુ ચુલા સળગાવીને લાજન તયાર કરે તો જ તેને સારું લોજન મળે. અમૃતના કુંડ પાસે પૂર્યા કરે

કે અમૃતને જેયા કરે તેથી અમર થવાય નહિ, પણ અમૃતપાન કરે તો જ અમર થવાય. તેમ કાઇ કહે કે મારે અમુક શેઠને મળવું છે; પણ તેની વતી કાઇ બીજો મળી આવે તો તેથી તેના અર્થ સરે નહિ; પરંતુ પાતે જાતે જાય, ને તેને મળે—શાધે તો જ તેનું કાર્ય સિદ્ધ થાય. તેમ પંડે જ, ગુરુને સેવી, સત્યશાસ્ત્ર સાંભળી, મનન કરી, ઇંદ્રિયાના નિગ્રહ કરી, છેવટે સ્વાત્માનુભવ સિદ્ધ થઇ, પરખ્રદ્ધાને જાણવા, જોવા, મથન કરે, તો જ તેનું કાર્ય થાય. પણ બીજાની વાતાથી કે બીજાના કેહેણથી, જીવ પરખ્રદ્ધાના અંશને પણ જાણી શકતો નથી. જે જીવ પુરુષાર્થ કરતા નથી, પણ દેવને વળ-ગીને ખેશી રહે છે, તેનું કાઇ પણ કાર્ય થતું નથી. તે સ્વાત્મદ્રોહી ખનીને પાતાનું જીવન વ્યર્થ ગાળે છે.

વિશાલ! મને વિચાર થયા કે, યુરુષાર્થ કર્યા વગરના મનુષ્ય, માયામાં લપટાઇને સંસારસ્વપી પિંજરમાં કેદમાં પહેલા વાઘ જેવા છે. તે ગમે તેમ આડાટેડા ફરી છૂડવાને વ્યર્થ ફાંફાં મારતા ફરે છે. ખહાર નિકળવાનું દ્વાર ને તેની કુંચી જાણ્યા વગર તે છૂડી શકતા નથી. કાઇ એક વાઘ હતા. તે વાઘમાં ખારસેં ગાંધાનું ખળ હતું, પણ તે એક લાહાના પિંજરમાં કેદ પહેલા હતા. તેમાંથી તેનાથી નિકળાતું નહાતું. જો તે છૂટે તા સ્વતંત્ર થઇ યથેચ્છ વિચરે, પણ પાતાના છૂટકા કેમ કરવા તે એ વાઘને ખખર ન હતી, તેથી તે સहા કેદમાં પહેલા રહ્યો તે વાઘ છૂટવા માટે દાઉ છે, ઘૂરકે છે, ગર્જના કરે છે, સળીયા ને પાટીયાને કરડે છે, પણ તેથી તેનું શું વળે ? જે ખારણાની કળ છે તેને તાડી નાંખે તા જ તેના છૂટકા ચાય. આ જીવની પણ તેવી અવસ્થા છે. જીવને, શખ્દ, સ્પર્શ, રુપ, રસ, ગાંધરુપી સળીયાવાળા પાંજરામાં કેદ કરેલા છે, તે તે પાંજરાને હું ને મારું એ સ્તપી બે પાટીયાં, ઉચે ને નિચે જેટલાં છે. આવા પાંજરામાં ગાંધાયલા-ઘેરાયલા જવ, પુરુષાર્થ વિના ને કળ જાણ્યા વિના નિકળી શકતા નથી. જો બંધન-માંથી મુક્ત થવા માટે સત્ય પુરુષાર્થ કરે-ગુરુને મળે, તે કુંચી ખતાવે, ત્યારે શ્રીહરિને યથાર્થ પિછાણું; અને તેા જ તેના છૂટવાના પ્રયત્ન કૂળીબૂત થાય.

ને પેલા ઘડા જોગા. પણ તેમાં તા વિંછી, સર્પ વગેરે વિષ-વાળાં જનાવરા દૃષ્ટિયે પડ્યાં. આ જોઇને તે ચારાને ઘણા કોધ ચઢચા ને સર્વ મળી વિચાર કીધા કે, 'રાંડના ખામણાએ છે-તરચા તા લાવા એના જ ઘાટ ઘડીએ,' એમ ખખડી તે ઘડા ઉપાડીને ખાદ્માણને ત્યાં આવ્યા; અને છાપરા વાટે તે ઘડા ખાદ્મા-ણના ઘરમાં નાંખ્યા. પણ તાં અજાયખ જેવું એ થયું કે ઘડામાંથી સર્પ વિંછી પડવાના અવાજને ખદલે, ખણુખણાટ કરતા હીરા માતીના અવાજ સંભળાયા. ખાદ્માણ ઝપકી ઉઠયા, પણ તેણે દ્રવ્યને હાથ લગાડયા નહિ, તેની સ્ત્રીએ તે સર્વે લઇને પેટીમાં મુકયું, ને એક પરમાત્મા ઉપર જ દઢ વિશ્વાસ રાખનારા તે ખાદ્માણ નિરંતર સુખીએ થયા.

આ રીતે જેના પરમાત્મા ઉપર દહ નિશ્ચય છે તે દુ:ખી થતા નથી. પણ જેઓ શ્રદ્ધા વિનાના છે તેઓ જ પ્રાંફાં મારે છે, વેવલાં વિશે છે, ને આમ તેમ દાેં છે. તેઓ પ્રાવતા નથી ત્યારે નિરાશ થઇને હરિથી વિમુખ થઇ ખેસે છે. એક દહ નિશ્ચયથી ને સત્ય પુરુષાર્થવંડે સર્વે મળે છે. પણ પુરુષાર્થ તે કેવા કરવા! ક્લ્યું પુરુષાર્થ,

भा विषयमां भने घोषा विचार आ०था. आ જગતમાં घणा भनुष्या देवहेवीनी ઉपासना इरी, उपाधिथी भुक्त थवानां इंद्रां भारे छे, देवसेवा इरी तेना भूजनाहिइथी भाताने कृतकृत्य मानी तेने ज पुरुषार्थ गणे छे. पण ओ पुरुषार्थ सत्य नथी. सत्य पुरुषार्थ ओ ज छे हे, परण्रह्माने जाणुवा; अने ते ज सत्य पुरुषार्थ सर्वे प्राप्त थाय छे. भात्र देवहेवीओमे सेववा ने तेमां ज कृतकार्थ मानवां ओ तो ओक उपाधि वधार्या जेवुं छे. तेने सत्य पुरुषार्थ मानवांथी मनुष्य परमपदना द्वारप्रति जतां पाछा दणी पडे छे, तो ते पामवांधी तो वात ज केम कढ़ी शक्षाय? घणाओ पुरुषार्थनी वाता कहें छे अरा, पण् पुरुषार्थ करी शक्षा नथी. जेम कांध कंडे छे के रसेांध करींओ तो सारुं सारुं भावानुं भणे, परंतु तेम आदवा मात्रमां लेलन मणे निहं; परंतु चुला सणावीने लेलन तथार करे तो ज तेने सारुं लेलन मणे. अमृतना कुंड पासे प्रधा करे

કે અમૃતને જેયા કરે તેથી અમર થવાય નહિ, પણ અમૃતપાન કરે તો જ અમર થવાય. તેમ કાઇ કહે કે મારે અમુક શેઠને મળવું છે; પણ તેની વતી કાઇ બીજો મળી આવે તો તેથી તેના અર્થ સરે નહિ; પરંતુ પાતે જાતે જાય, ને તેને મળે–શાધ તા જ તેનું કાર્ય સિદ્ધ થાય. તેમ પંડે જ, ગુરુને સેવી, સત્યશાસ સાંભળી, મનન કરી, ઇંદ્રિયાના નિગ્રહ કરી, છેવટે સ્વાત્માનુભવ સિદ્ધ થઇ, પરખ્રદ્ધાને જાણવા, જોવા, મથન કરે, તો જ તેનું કાર્ય થાય. પણ બીજાની વાતાથી કે બીજાના કેહેણથી, જીવ પરખ્રદ્ધાના અંશને પણ જાણી શકતા નથી. જે જીવ પુરુષાર્થ કરતા નથી, પણ દેવને વળ-ગીને ખેશી રહે છે, તેનું કાઇ પણ કાર્ય થતું નથી. તે સ્વાત્મદ્રોહી ખનીને પાતાનું જીવન વ્યર્થ ગાળે છે.

વિશાલ! મને વિચાર થયા કે, પુરુષાર્થ કર્યા વગરના મનુષ્ય, માયામાં લપટાઇને સંસારરૂપી પિંજરમાં કેદમાં પહેલા વાઘ જેવા છે. તે ગમે તેમ આહાટેડા કરી છૂટવાને વ્યર્થ ફાંફાં મારતા કરે છે, અહાર નિકળવાનું દ્વાર ને તેની કુંચી જાણ્યા વગર તે છૂંટી શકતા નથી. કાઇ એક વાઘ હતા. તે વાઘમાં ખારસેં ગાંધાનું ખળ હતું, પણ તે એક લાહાના પિંજરમાં કેદ પહેલા હતા. તેમાંથી તેનાથી નિકળાતું નહાતું. જો તે છૂટે તા સ્વતંત્ર થઇ યથેચ્છ વિચરે, પણ પાતાના છૂટકા કેમ કરવા તે એ વાલને ખબર ન હતી, તેથી તે સદા કેદમાં પહેલા રહ્યો તે વાઘ છૂટવા માટે દાઉ છે, ઘૂરકે છે, મૂર્જિના કરે છે, સળીયા ને પાડીયાને કરડે છે, પણ તેથી તેનું શું વળ ? જે આરણાની કળ છે તેને તાહી નાંખે તા જ તેના છૂટકા યાય. આ જીવની પણ તેવી અવસ્થા છે. છવને, શખ્દ, સંપર્શ, રુપ, રસ, ગંધરુપી સળીયાવાળા પાંજરામાં કેદ કરેલા છે, ને ते पांकराने हुं ने भारुं की स्वधी के पाटीयां, एवं ने निचे જડેલાં છે. આવા પાંજરામાં ગાંધાયલા- દેરાયલા છવ, પુરુષાર્થ વિના ને કળ જાણ્યા વિના નિકળી શકતા નથી. જો ખંધન-માંથી મુક્ત થવા માટે સત્ય પુરુષાર્થ કરે-ગુરુને મળે, તે કુંચી ખતાવે, ત્યારે શ્રીહરિને યથાર્થ પિછાણે; અને તેા જ તેને! છૃટવાના પ્રયત્ન કૃળીભૃત ચાય.

ં કુ૧-હરિશ્સ સાગરમાં ડૂઅકી મારવી.

पणु आ संसारसागरमां नित्य आवर्जन ने विसर्जन थता, સહજમાં જણાતા અને સહજમાં નાશ પામતા સુખદુ:ખરવપી પર-પાટાને, મનુષ્ય સત્ય માનીને, તેમાં જ મગ થાય છે, એ અવિદ્યાના પ્રભાવ છે. સંસારનાં સુખા સસુદ્રના પરપાટા જેવાં છે. તે ઘંડીપર હતાં, પણ ઘડી પછી રહેવાનાં નથી. અવિદાયી ઘેરાયલા જીવને પરપાટા, લહુરી વગેર જે કાંઇ જોવામાં આવે છે તે નાશવંત છે, માટે તે અસત્ છે, ને તેમાં જે માયાની ભરતી-એાટ થઇ જાય છે, તે જેમ અસત્ છે, તેમ આ સંસારમાં જણાતી માયિક વસ્તુઓ, सर्व असत् छे. अभंड सेंड प्रहास्वरूप महासागर छे; तेने विधे અનેક પ્રદ્યાંડસ્ત્ય તરંગ લહેરીઓ વહે છે-ઉંઢે છે, ને લય પામ છે. આ દેહ પરપાટા જેવા છે; તે કેટલાં વર્ષપર હતા નહિ, કેટલાં વર્ષ પછી રહેવાના પણ નથી. માત્ર તે મધ્ય કાળમાં દેખાય છે. તેને ફૂટી જતાં વિલંખ લાગતા નથી, માટે એમાં માહ ન ધરતાં, સત્ય, અનંત, અખંડ, સચ્ચિદાનંદ પરમાત્મા સ્વસ્વપસસુદ્રમાં ડૂખકી भारी क्यी. केम समुद्रमां डूणडी मारतां सर्वत्र क्या क्या क्यांच છે, તેમ પરપ્રદ્વાના તાનમાં સદાકાળ એકતાર થવાથી સઘળું પ્રદ્વા-મય જ ભાસે છે; અર્થાત્ પરમાત્માના નિજસ્વરૂપમાં જ મનુષ્યની લેંહ લાગી રહે છે. જ્યારે આ જીવાતમા, સચ્ચિદાનંદ સમુદ્રમાં ડુખકી મારશે-ત્યારે જ સચ્ચિદાનંદ સ્વસ્વયમાં એકતારો થઇ જશે, તેને માટે જીવે અહિમુંખવૃત્તિના ત્યાગ કરીને, અંતર્મુખવૃત્તિનું સેવન કરવું સર્વથા કલ્યાળુરુપ છે. હે વિશાળ, મનુષ્યની વૃત્તિ સર્વદા ખહિર્મુખ છે, તેને અંતર્મુખ કરવાના પૂરતા પ્રયત્ન કરવા જોઇએ. ઇંદ્રિયાના સ્વાભાવિક વૃત્તિ એવી છે કે, ખહારના પદાર્થ જોવા, મહારના શખ્દ સાંભળવા વગેરે. આ ખહિર્મુખવૃત્તિ કહેવાય છે. એ વૃત્તિને પાછી વાળીને અંતર્મુખવૃત્તિ કરવી, એટલે અંતરમાં જે પરમાત્મા છે તેને જેવા, તેને સાંભળવા, ને તેનામાં જ ડૂખકી મારી જવી એ જ મુખ્ય ને સતત સત્યસાધન છે. હરિસ્સ સાગરમાં હંમેશની ડૂખકી મારવાથી, આ સંસારના ક્ષણલંગુર તરંગાનું તેને દર્શન થશે નહિ, પણ નિરંતર પરણદ્વાનું સત્સ્વરૂપ દર્ષિગાચર થશે.

હે વિશાળ! આ પ્રમાણે વિચારાપર વિચારા આવતાં ત વૃક્ષ નિચે જ મને છેક સાંજ પડવા આવી. આ વેળાએ રહેં અસ્તાચળ-पर विराजे सा सिवतानारायणुनां दर्शन अरीने विश्वं सरनी सीसा નિરખી, તે દેવને મહેં પ્રણામ કીધા. પછી સાયંસંધ્યાદિ કર્મની વેળા થયેલી જાણી, ત્યાંથી ઉઠવાના વિચાર કરતા હતા એટલામાં પેલું અદશ્ય થઇ ગયલું વિમાન મને પુનઃ દૃષ્ટિગાચર થયું. આ વેળા તા તે છેક મારી નજીક થઇને ચાલ્યું એટલે વધારે ઉત્કંઠાથી તેને જેવા હું ઉલા થયા. તત્લણે તેમાંની એક દિવ્ય સુંદરીએ મારી તરફ સાન કરી, પાતાની સખિયાને દેખાડતાં ગીર્વાણ ગિરામાં કહ્યું કે, "અલિએા! જૂએા! જૂઓ! પેલી સતીના ભર્તાર, જે આ વૃક્ષતળે ઉલા છે તે જ! હવે થાડા જ દિવસમાં તેઓના વિયાગ મટી જશે." તે સાંલળી વિમાનમાંની ખીજી સઘળી અપ્સરાએ!એ ઘણા હુર્વલેર મારી તરફ જોયું. પછી નાનાં પ્રકારનાં દિવ્ય કુસુમાના વર્ષાદ વરસાવીં, પરમાત્માના જયજયકાર બાલાવતાં, ક્ષણમાં તે વિમાન અદશ્ય થઇ ગયું. હું ઘણા આશ્ચર્ય પામ્યા, પણ નિશ્ચય કીધા કે, ખરેખર મારી પ્રિયા જે મને કહેલી હતી કે કાઇ કાઇ દિવસે અપ્સરાઓ તેના સમાગમ માટે આવે છે, તે પ્રમાણે આ અપ્સરાએ! ત્યાં જ ગયેલી હશે; ને તેથી જ તેઓએ મને આળખ્યાં છે. એમ મન સાથે કહીને હું તે રમણીય ડુંગર ઉપરથી નીચે ઉતરવા લાગ્યા. વિશાલ, એ વૈળાએ ગુરું અના પ્રતાપે મારી પત્ની તરફ થતી મારી કામના લગાર પણ ઉંડી ઉતરી નહિ. પછી શ્રીહરિનું નામ સ્મરણ કરતાં सरावरपर कर्ध निलाइर्भ डीधा पछी भारा स्वस्थान उल्पत्तरु नीय જઇ परम स्वस्थ थितो हुं भेठा. योवी रीते मारा छुड़ो हिवस ત્યાં નિર્ગમન થયા.





## સપ્તમ ખિન્દુ. યલસિક્કિ.

यहच्छालाभसन्तुष्टो द्वन्द्वातीतो विमत्सरः।
समः सिद्धावसिद्धो च कृत्वापि न निवध्यते॥
सोतसा नीयते दारु यथा निज्ञोनतस्थलम्।
दैवेन नीयते देहो यथाकालोपभ्रक्तिषु॥
धन्योऽहं धन्योऽहं कर्त्तव्यं मे न विद्यते किञ्चित्।
धन्योऽहं धन्योऽहं प्राप्तव्यं सर्वमद्य सम्पन्नम्॥
अहोषुण्यमहोषुण्यं फलितं फलितं दृदम्।
अस्य पुण्यस्य सम्पन्तेरहो वयमहोवयम्॥

અર્થ — દૈવવશાત્ જે લાભ થાય તેથી સંતુષ્ટ રહી, દ્વન્દ્વાતીત, મત્સરરહિત, સિદ્ધિ અને અસિદ્ધિમાં જેને સમાન ભાવ છે એવા જીવ કર્મ કરતા સતા બંધાતા નથી, પણ સોતના વેગથી જેમ લાકહું ઉચા નિચા સ્થાનામાં તણાઇ નથ છે તેમ દૈવ યથાકાલે દેહને યાગ્ય ઉપલાગ ભાગવાવે છે. મારે (જીવને) કિચિત્ માત્ર કર્તન્ય રહ્યું નથી તેથી હું ધન્ય છું, હું ધન્ય છું, અને આજે પામવા યાગ્ય સર્વ પામ્યા છું તેથી હું ધન્ય છું, ધન્ય છું. મારું પુષ્ય અહેા સર્વાત્કૃષ્ટ છે, એ પુષ્યને પણ વાહવાહ છે, કે જે આજે સંપૂર્ણ રીતે કૃત્યું છે. એવા પુષ્યની સંપત્તિને લીધે અમે પાતે અહેા ધન્ય છીએ કે અમે સર્વાત્તમ ભાવને પામ્યા.

#### >>>333333866666

િ શાળ પ્રધાનને યજ્ઞભૂ કહે છે, આજે સાતમાં દિવસ હતા, તે ને તે છેલ્લા જ દિવસ હતા. તે મહાત્મા મહાપુરુષ યાગીરાજનાં દર્શનથી જે મહાપ્રતાપી જ્ઞાનના હું આજે ભાકતા થયા છું, ને અસાર સંસારમાં મને સર્વ એક જ સરખું ભાસે છે, તે જ્ઞાનના દાતા મારા ગુરુજીનાં દર્શનની પૂરતી અભિલાષાથી અરુષ્ણાદય થયા પૂર્વે હું ઉઠયા. મંદમંદ પવનથી લહરીઓથી આ

આલસ્યવાળાં અંગને ચૈતન્ય આવ્યું. ચામેર સુગંધ ફેલાવતા, અંગને શીતળ કરતા, રાત્રિની નિદ્રાના નાશ કરી, સુખદ પવન વહી રહ્યાં હતા. આ ગુમાન લર્યા સમીરના વાવાથી મુદિત મનના થયેલા આ જવાતમાં પેલાં સરાવર લહ્યા ગયા. અહા! માનસરાવર સત્પુરુષના સુદ્રદય જેલું દેખાતું હતું, ધર્માચારવાળાની ધર્મ-કિયા જેલું નિર્મળ હતું. જેમાંનું જળ સ્થિર થઇ રહ્યું હતું. નવ મુકુલિત પદ્મોમાંથી પરાગ ચામેર ફેલાઇ ગયા હતા. પછી હું ઘણા પ્રમુલિત થઇને પ્રેમ લર્યા સરાવરમાં ઉતર્યો ને રનાન કીધું. પછી ઉત્સાહી દૃદયે હું ગુરુજીના આશ્રમ લહ્યા ચાલ્યા.

તે મહાત્મા ચાર્ગીશ્વર, પૂર્વના વટવૃક્ષ નિચે ધ્યાન ધરીને ધટ્ અરીને પરા કરી, એક ચિત્તે નરી નિર્મળી બંધ આંખે ખેઠા હતા. મેં જે જતાં જ પ્રણામ કીધા. પછી, તેઓ ધ્યાનમાં છે એમ જોઇ, સમીપમાં જ આસનપર ખેઠા. આ વેળાએ મારા મનમાં સંકલ્પ વિકલ્પ થવા માંડયા કે સત્સંગ જોવા, આત્માને જાણ્યા, ભવાટવીમાં જે વિટંખણા છે તેના અનુભવ તા નિત્યે જ લઉં છું, આ વ્યવહાર કાર્યમાં કેમ વર્તલું અને જ્ઞાનાનંદ તે શું તે પણ જાણ્યું, પણ ત્યારે સત્ય શું ? અને નિત્ય તે શું ? આ બધી તા માયાની ઉપાધિ છે, એમાંથી કંઇ પણ મનને શાંતિ વળે ને સુખાનંદમાં નિમમ રહીએ તેલું થાંડું જ છે. જ્ઞાન એ બડું ઉત્તમ છે, તદિપ તેમાં જોઇતા આનંદ ન થાય તા શા ઉપાય લેવા તે સર્વથી વિશેષ અગત્યની વાત છે. માટે એ વિષય આજે ગુરુજ પાસેથી સ્પષ્ટ કરું તા ઠીકઃ સર્વ કાર્યની ફળસિદ્ધિ મારે જાણવી જોઇયે. આવા અનેક પ્રકારના મનમાં વિચારા આવતા હતા, ને હું તે પુછવાના વિચાર કરતા હતા, તેટલામાં ગુરુજ સમાધિમાંથી મુક્ત થયા ને તેમણે મારા પ્રત્યે પ્રેમભરી દૃષ્ટિથી જોયું.

મહેં પુન: પુન: પ્રણામ કીધા. તેઓએ લાંબા હાથ કરી આશી-વાંદ આપ્યા. ક્ષણભર થાલ્યા પછી ચાગીશ્વર બાલ્યા, હે જવ-નમુક્ત! ગઇ કાલે તારા કાળ ઘણા આનંદમાં વ્યતીત થયા છે તેમાં કંઇ પણ સંદેહ જેવું નથી. એક જગદીશ્વર પરમાત્માનું સદાદિત ચિંતન કરવું, વેદાક્ત કર્મને અનુસરવું ને શુદ્ધાચાર પાળવા, એ આર્યતું નિલ કર્તબ્ય છે; અને વસાતમાની શુદ્ધ મૂર્તિને જ્ઞાને કરીને સાળખવી ને તેમાં જ વિલીન થઇ જવું, એ મુક્તજનને માટે સિદ્ધસાધન છે. મહાત્મા વસિષ્ઠ સુનિયે પણ રામને ઉપદેશ દેતાં કહ્યું છે કે, સાનાનુભવનું કારણ શિષ્યની પ્રજ્ઞા છે, ખીજું કંઇ નથી. તેથી મનુષ્યે, આ પ્રતિબિંખરુ પે રહેલી માયામાંથી મુક્ત થવાના પ્રયત્ન નિરંતર કરવા જોઇયે, ને મહા પુષ્ટ્રયસ્વપી ધનના ખદલામાં માં કાયારુપી નાવ, સંસારરુપી દુ:ખસાગર તરવા, આષ્યું છે-મળ્યું છે, તે લાંગી ન જાય ત્યાંસુધીમાં તરી જવું, એ કાર્યાર્થે, જે જે ज्ञान गुरुना मुण्यी भण्युं होय तेतुं नित्य-निरंतर भनन अरवं ते क માક્ષનું સાધન સર્વોત્તમ છે. તારા મનમાં જે જે વિચારા ગઇ કાલે તરી આવ્યા છે તેથી તારું પરમાત્મા સ્વરુપનું ગાન સુદઢ થયું છે. તારે જે કતેવ્ય કરવાનું છે, અને તું જે ફળસિદ્ધિની ઇચ્છા રાખે છે તે હવે કાઇ પણ પ્રકારે તારે માટે અવશેષ રહી નથી. પરમા-ત્મામાં પ્રેમપૂર્વક એકચિત્તવૃત્તિ રાખવી તે જ અમૃત સ્વરુપ છે ને તેનું પાન કરવાથી હરકાઇ અમૃત સમાન જ થાય છે. પરમા-ત્મામાં ચિત્તવૃત્તિનું એક્ય થવાથી તે નથી કાઇ ખીજાની ઇચ્છા કરતા, કે નથી કાઇના શાક કરતા, નથી કાઇમાં પ્રેમ કરતા, કે નથી કાઈમાં ઉત્સાહ ધરતા. તેને જાણ્યાં પછી આ જીવ એકાકાર આત્મા-કાર થઇ જાય છે–અને દેહાંકારના લય થાય છે. પરમાત્મા ઉપર के प्रेम करवा ते कामनाथी नि करवा. पण मात्र तेना यरणुक-મળમાં અહાનિશ ચિત્ત ચાંટેલું રહે તે માટે કરવા. બીજાને સેવ-વામાં આવે-આ જગતના સર્વ પદાર્થને સેવવામાં આવે, તેમાં જે પ્રયોજન હાય તેનાથી સહસગાશું વિશેષ પ્રયોજન પરમાત્માને સેવવામાં છે; પરમાત્માને સેવવા એ જ સર્વોત્તમ ફળસિદ્ધિ છે. એ સંબંધે જગત્પ્રસિદ્ધ રાજગુરુ વિષ્ણુસ્વામિની કથા સાંભળ

રાજગુરુ વિષ્ણુસ્વામીની કથા-પ્રયોજન શું? પરમ પ્રતાપી મહાત્મા રાજગુરુ વિષ્ણુસ્વામી, એ દક્ષિણુ દેશમાં આવેલા દ્રાવિડ દેશમાં, નારાયણલંદુ નામના સર્વગુણાલંકૃત એક દ્વિજને ત્યાં જન્મ્યા હતા. આળપણથી જ આ આળકનું ચિત્ત પરમાત્મામાં લીન હતું: તેનું જ સ્વસ્ત્પ તે જ્યાં ત્યાં જેયા કરતા

હતા. એક સમે તેના પિતા વસાલંકાર સજને, રાજમંડળમાં સિધા-રતા હતા ત્યારે, વિષ્ણુએ પાતાના પિતાને પૂછ્યું, 'પિતાજી, આપ કયાં પધારા છા ?" તેના પિતાએ કહ્યું, "રાજસભામાં, રાજા પાસે." વિષ્ણુએ પુનઃ પ્રશ્ન કીધા કે, "રાજા પાસે જવાનું શું પ્રયાજન ?" तेना पिताओं इहां है, राजाने असन्न इरवाः ते असन्न धाय ते। रुडुं तुष्टिहान है." आ ज असाबे जी रे समे राजानी स्वारी जी रे जाम जूती हती, त्यारे आवे। ज अस्र विष्णुओं हीधा; त्यारे तेना पिताओं अति®त्तर आप्युं, "ते राजा आ राजना स्वामी छे, ते माठा छे तेथी तेने असन करवा." वणी ओक सभे ते सर्वे मंडण, ते क्षणना ચક્રવર્તી રાજાને મળવાને જવા તયાર થયું, તે સમયે વિષ્ણુએ એ જ પ્રશ્ન કીધા, ત્યારે તેના પ્રશ્નના પ્રતિઉત્તરમાં તેના પિતાએ કૃદ્યું કે, "તે સર્વોપરી રાજા છે, ને તે પ્રસન્ન થાય તા ઘણા માટા લાલ थाय. ते सर्वे राजाने गाम गिरास तथा वतन वळपूर आप-થાય. તે સવ રાજાન ગામ ાગરાસ તેવા પતા પ્રાપ્ત પ્રાપ્ત તેવા વાત પતા પ્રાપ્ત વાત કુલ મુખત્યાર છે." તે સાંભળી વિષ્ણુએ પૂછ્યું; "પિતાજી, તેનાથી વડા કાઇ છે ?" તેના પિતાએ પ્રતિઉત્તર આપ્યું; "તેનાથી વડા તેા સ્વર્ગના રાજા ઇદ્ર છે." વિષ્ણુએ પૂછ્યું, "તેને માનવાથી શું પ્રયાજન?" તેના પિતાએ કહ્યું "તે સ્વર્ગલાકમાં આપણી તેડી જાય, ને ત્યાં સર્વ પ્રકારનાં સુખ ઐશ્વર્ય આપે." વિષ્ણુએ પૂછ્યું; "તેનાથી ने त्या सव प्रशरना सुण अववा आप. प्रश्नुकर प्रवृत्त त्या से हाई वहा छे ?" तेना पिताओं इहां, "तेनाथी में। है। प्रह्मा, प्रह्मा शिवळना सेवड़ छे, ने शिवळथी वहा विष्णु छे." छेट्टे विष्णु से पूछ्यं, "विष्णु में। होणु छे ?" तेना पिताओं इहां, "तेनाथी में। सर्व व्यापी परमातमा छे." पुनः विष्णु से पूछ्यं, "तेना हो। स्वाभी छे ?" तेना पिताओं इहां, "ना, तेनाथी में। हे। કાઇ નથી, તે અજન્મા, નિત્ય અને સનાતન છે, તે અનેક સૂર્યના તેજથી પણ વિશેષ તેજસ્વી છે, સૌંદર્યમાં સર્વોપરી છે, માધુર્યમાં મનોહારી છે, લીલામાં અલોકિક છે, કાંતિમાં ફ્રોડી ચંદ્ર સમાન છે, તેના સ્થાનમાં અનેક કુંજલતાએ છે. સર્વ પ્રકારના આનંદના, સુખના, વૈલવના, શાંતિના ત્યાં વાસ છે, માણુમ્ય મહાયાગ શિખા-स्तंसनुं ते अति अनुपम स्थण छे, त्यां वेहवेहान्त सर्वशास्त्रम्य સચ્ચિદાનંદઘન પરમાત્મા પર્મ પુરમાનંદ સ્વરુપ, અનેકફાેડી,

યુવ્ય

નિત્યસિદ્ધ, સાધનસિદ્ધભકતા સહિત, ચાગપીઠપર એકાગચિત્તથી ધ્યાનાવસ્થિત રહે છે. તે અક્ષરાતીત છે, સર્વના ત્રાતા, સર્વના દાતા અને સર્વના નિયંતા છે. તેનાથી પર કાેઇ પણ નથી."

पितानुं आवुं भांसवुं सांसणी, विष्णुओ पिताने प्रेम पुरःसर नमन डरी डह्युं, "हे पिताळ, आ सिव्यहानंह हनने स्थळ,
आ जगतना अज्ञ ळिवा अने तेना सेवडाने सेववानुं शुं प्रयोजन?
हुं ते। हवेथी डेार्ड अन्यने नहि सेवतां तेनुं ज सेवन डरीश, ने
तेना ज सेवड थर्डने रहीश. जेनाथी पर डार्ड नथी, जे क्षरथी
पर अक्षरमां रहे छे, जेने लाख्या पछी डंर्ड लाख्यानुं रहेतुं नथी,
जेने लेया पछी डंर्ड लेवानुं रहेतुं नथी, जेनी सेवा पछी अन्यनी
सेवा डरवी रहेती नथी ने जेने सेववाथी ज सर्व सिद्धिओ मणे छे,
ते। हे पिताळ! मारे हवे थीलाने सेववानुं डशुं प्रयोजन नथी,
ते ते। अणुसर्ळ पीडा ज छे."

આમ બાલીને વિષ્ણુએ સંન્યસ્ત લીધું, ત્રિદંડી સંન્યાસી થઇ ગયા. પછી તેણે નિત્ય નિયંતા સાક્ષાત પરમાત્માનું સેવન કરવા માંડયું. તેના મનમાં દહાસ્થા પરમાત્માની જ હતી, ને તેના શિવાય તે બીજા કાઇના મનમાં સંકલ્પ પણ કરતા નહાતો. તેણે એક વખતે પરમાત્માને લાગ ધરીને કહ્યું કે, "જેના કાઇ સ્વામી નહિ હાય ને જે કાઇના સેવક ન હાય તે આ મારા લાગ આરાગે. જેનાથી પર કાઇ જ નહિ હાય તે આ લાગ લહે આરાગે." પ્રથમ તા તેની દહતા જોવાને પરમાત્માએ લાગ શહ્યુ ન કીધા, પણ સાત દિવસ સુધી તે દઢ નિશ્ચયવાળા, અને સંકલ્પ વિકલ્પ વગરના જણાયા પછી, પરમાત્માએ પ્રગટ દર્શન દઇને તેને ઉપદેશ કીધા, ને પછી નિત્ય તે જ પરમાત્મા તેના લાગ આરાગતા હતા.

હે વિદેહી! આ કથાનું રહસ્ય એવું જાણવું કે, પરમાતમા વિના અન્યને સેવવાનું કે ધ્યાન ધરવાનું કશું પ્રયોજન નથી. પરમાતમા તો કલ્પવૃક્ષ તુલ્ય છે. જો પરમ વિશુદ્ધિથી તેનું સેવન કરે તો સાક્ષાત્કાર સહજમાં થાય છે. જેનાથી સર્વ કાર્ય સિદ્ધ થાય, ને જેના કાઈ સ્વામી જ નહિ તેવા પરમાતમામાં એક ટહચિત્તવૃત્તિ કેરવી રાખીને, આ સંસારમાં રહ્યા છતાં પણ, મનુષ્ય સાયુજયમુક્તિ

પામે છે. આવી વૃત્તિ રાખવી, એ જ મુખ્ય કૃતકૃત્યતા છે. સંસાર-વ્યવહારમાં રહેલા સર્વે મુમુક્ષુજને, પરખ્રદ્યાના જ્ઞાન માટે, ખરેખરી ચેતના રાખવી જોઇએ, એ ચેતના કેવી, તે સંબંધે આ એક પ્રત્યક્ષ કથા સાંભળ.

પ્રભુ ભજવામાં ચેતના.

એક સમે પાંડવા અને કૌરવા, ગુરુ દ્રોણાચાર્ય પાસે યુદ્ધ-વિદ્યા શીખતા હતા. શીખવામાં તેઓમાં સૌ કરતાં અર્જીન આગળ પડતા હાવાથી તેનાપર તથા સર્વ પાંડવાપર, કૌરવાના મનમાં ઇર્ષાનું થીજ રાપાયું હતું. તેવામાં કર્ણ પણ તેના પાળક-પિતા અધિરથની ઇચ્છાથી ત્યાં (હસ્તીનાપુરમાં) ધનુર્વિદ્યા શી-ખવા માટે આવ્યા. આ કર્ણે તા તે શાળામાં આવીને, પાતાનાં ચાતુર્યવઢ, કાઇ કાઇ વાતે અર્જીનના ઉપર પણ છાપ પાડી; અર્થાત ઘણીક વિદ્યામાં તે અર્જીન કરતાં પણ વધારે ચાતુર્ય દેખાડવા લાગ્યા. આથી દુર્યોધન વગેરેને ઠીક પાવ્યું. તેમણે તુરત કર્ણ સાથે મૈત્રી આંધી; અને તેની સાથે મળીને તેઓ અર્જીનના બહુ દ્રેષ કરવા લાગ્યા. દુર્યોધન મનમાં એમ ધારતા હતા કે, કર્ણ જેવા વીરપુરુ-ષને જો આપણે અત્યારથી સંતુષ્ટ કરીને મિત્ર કરી રાખીશું તા આગળ એ આપણને બહુ ઉપયોગી થશે. એવા વિચારથી કર્ણને જયાં કહીં જતું આવતું હાય તા તેને માટે રથ તથા સારથિ આપે અને એવી બીજી ઘણી રીતે તેને જોઇતી વસ્તુથી તથા ખાનપાના-દિક વસ્તુથી પ્રતિદિન સંતુષ્ટ રાખવા લાગ્યા.

એ કર્ણ હુમેશાં પાતાની શીખેલી વિદ્યાને કસવાને તથા તેના અભ્યાસ પાડવાને રથમાં ખેશી એકલા વનમાં જતા હતા. તે વખતે સારથિ વગર ખીજા કાઇને સાથે લેતા ન હતા; કારણ કે ઘણા મનુષ્યા સાથે હાવાથી, અભ્યાસમાં ચિત્તની એકાગ્રતા રહેતી નથી. એ જ પ્રમાણે એક દિવસે તે રથમાં ખેશી વનમાં ગયા, ને એક ખુલ્લા મેદાન તરફ સારથિને રથ હાંકવાની આજ્ઞા કરી. શાળામાં વિદ્યાર્થીઓ (રાજપુત્રા) સાથે થયલી સરસાસરસીથી તે દિવસે, તે મનમાં જરાક ચ્હીડવાયલા હાવાથી, નિશાન મારવાપર તેનું મન ખહુ ઉશ્કેરાયલું હતું. તેથી, વનમાં જતાં જ તેણે સારથિને આજ્ઞા

કુરી રૂથ છેાડાવ્યા, ને ફેતીમાં ત્રણ માટાં ખરુતાં રાડાં ઉભાં રાપી, તેપર પાતાની પાસનું એક સ્વતઃ પ્રતું, સુંદર પક્ષીના આકારનું સમકડું, ગાઠવયું. તે પક્ષી પાતાની ચાંચમાં ત્રણ ફૂલવાળી ઝાડની ડાંખળી લઇ ચકરચકર કરચા જ કરતું હતું. કર્ણની ધારણા એવી હતી કે, એક સપાટે કરી રહેલા એ પક્ષીના માંહામાંની ડાંખળીના છેડાપરનાં ત્રણ ફૂલામાંનું વચલું ફૂલ, પાતાના ખાણની ચાટથી તાડી લેવું; અને તેમ કરતાં, આજુખાજુનાં ફૂલાને, કિવા તે ડાંખળીના એકાદા પાંદડાને, કે તે પક્ષીને, પાતાના ખાણથી જરા પણ धुल थवी लेंध्ये निहा ! या प्रमाधे ते निशानने रापीने, हाथमां ધનુષ ખાણુ લઇ, કર્ણ નિશાનને તાેડવા માટે સજજ થયા. એ વખતે તેની નજર તે નિશાન તરપ હતી, અને પાતાના રસ્તાપર પીઠ કરી, યાછે પણ તે નિશાનને જેતા ચાલ્યા જતા હતા. એમ પાછે પગ યાછે પગે તે નિશાનને જોતા ચાલ્યા જતા હતા. એમ પાછે પગે ચાલતાં તે લગલગ સાએક કદમ દ્વર નિકળી ગયા, તાપણ પાતાનું ધારેલું અંતર પૂરું ને શવાથી, હજા તે પાતાની ધૂનમાં પગલાં ભરેચા જ જતા હતા. પણ એવામાં તેના સાર્થિ, જે નિશાનની પાસે ઉભા ઉભા રમકડાંની ફૂદડી પ્રવાની ખૂખી જોયા કરતા હતા તેની નજર એક એક કર્ણ તરપ ગઇ, ને કર્ણ જેવા છેલ્લું પગલું ભરવાની ત્યારીમાં છે, તેટલામાં જ તે સાર્થિએ, એકાએક ચમકીને, પાતાની પાસેના પરાણાથી તે પરતાં ખૂખીદાર નિશાનને લાંગી બૂમિપર લેટાડી દીધું, ને તુરત પાતે રચની એથમાં લરાઇ એકા. કર્ણની નજર તા તે નિશાન સામી જ હતા, તેથી સાર્થિએ એકાએક નિશાન લાંગી નાંખ્યું તે જોઇ, પાતે જે પગલું મૂકવાની તયારીમાં હતા, તે જ પગલું નિરાશાલેર પાછળ ન મૂકતાં, આગળ મૂક્યું, ને લાંથી દાહતા કે કાંધલેર સાર્થિ પાસે આવ્યો; અને તે જેવા સાર્થિને ધનષના ગોદા મારી લાત મારવા જાય છે. તેવા જ

કહુંની નજર તા તે નિશાન સામી જ હતી, તેથી સારચિએ એકાએક નિશાન ભાંગી નાંખ્યું તે જોઇ, પાતે જે પગલું મૂકવાની તયારીમાં હતા, તે જ પગલું નિરાશાભેર પાછળ ન મૂકતાં, આગળ મૂક્યું, ને લાંથી દાડતા કાયભેર સારચિ પાસે આવ્યા; અને તે જેવા સારચિને ધનુષના ગાંદા મારી લાત મારવા જાય છે, તેવા જ સારચિ દંડવન્નમસ્કાર કરી તેને ચરહો નમ્યા, ને 'મારા અપરાધ સમા કરા,' એમ દીન વાણીથી કહી, રડી પડયા. એ જોઇ કહ્યુંને દયા આવી. તે શાન્ત પડયા. મહાત્માઓ કાયવશ ખહુ કાળ રહેતા નથી. પછી કહ્યું તેના હાથ ઝાલી ઉભા કીયા અને પૂછ્યું, ''અલ્યા, તહેં આ શું કીધું ? મારું આવું ઉત્તમ નિશાન તથા

અત્યાર સૂધી કીધેલા મારા શ્રમ, એ સઘળું મિથ્યા કીધું ?" તે વચન સાંભળી, સારથિ બાલ્યા, "મહારાજ, રહેં જે કંઇ કીધું છે તે બીજા કાઇ પણ કારણથી નહિ, પણ માત્ર આપના હિતને અર્થે જ છે. આપના શરીર કરતાં એ નિશાન કંઇ વધારે કિસ્મત-વાળું નથી." તે સાંભળી કર્ણ ઘણા અચંખામાં પડયા, ને તેનું કારણ પૂછવા લાગ્યા, ત્યારે સારથિએ કહ્યું, "મહારાજ, ઓપ જર્યાથી હાલ દાહ્યા આવ્યા, ત્યાં પાછા તમારે પગલે પગલે જાઓ. ને છેવટના પગલા આગળ ન્યૂઓ કે ત્યાં શું છે." તત્સણે કર્ણ અને સારથિ ખંને ચાલતા ત્યાં ગયા, ને છેલ્લા પગલા આગળ જૂએ છે તા ત્યાં એક માટા ઝડ જંગલી કુવા આવેલા છે, તેની ઉડાઇના કંઇ પાર નથી, જંગલમાં હાવાથી તે અવાવર પંડેલા છે, એટલે તેમાંની હવા તથા પાણી એવાં ઝેરી બની ગયાં છે, કે તેમાં અડધે જતાં જ પડનારના પાણ, દેહથી જાદા થઇ જાય. આ જોઇ કર્ણ ચકિત થઇ ગયા, ને પાતાના સારથિની ચાલાકી લંથા સાલ-धता लोधने धछा क संतीष पांभीने छाडिया "शाणाश सूत, तने ધન્ય છે. શાખાંશ તારાં કૃત્યને! આજે તહેં મને કાળના મુખમાંથી णचाव्या छे, तारी से सावधता भाटे हुं तने हुयौधननी राजस-ભામાં માટા અધિકાર અપાવીશ; કારેલું કે હવે તું કંઈ માત્ર સૂત (સારથી)નું જ કામ કરવાને ચાગ્ય નથી, પણ માટાપદને પાત્ર છે." એમ કહી અને રથ પાસે આવ્યા, ને દાહા જોતરી તુરત રથપર

स्वार शर्ध, अंने हिर्षित शता, हिस्तनापुर सांधी आह्या गया.

इर्ष्णू द्या अहिमान हती, तेथी लाष्ट्री शिया गया.

प्राण् अश्वार्थे। छे, पण थीले अजूड हात तो ते समये प्रश्न इरत हे, 'ओम हतुं तो तारे मारं निशान न सांगतां मने पाछा वजवाने हांड मारवी हती.' पण सारिय ले तेम इरत तो पण अनिष्ट क आवतः हमें हैं अ वजते सारिय इहाय तेने अमें हांड मारत हे, 'पाछण इवा छे मारे तेमां पडी कशा, तेथी करही पाछा वजा,' तें इर्ष्णू अहां अहां अहां थी यम्हीने गसराटमां पछि लेवा करां पण इवामां पडी लात, ने तेथी पण निश्चय प्राण् करता पण इवामां पडी लात, ने तेथी पण निश्चय प्राण् करता निशान सांग्रुं ओ को है आश्चर्य क हतुं, छतां ते तेनी

દિષ્ટિએ પ્રત્યક્ષ જેતાં અન્યું હતું, કારણ કે તેની નજર તેપર જ ઠરી રહી હતી; અને તેનાપરના આકર્ષણને લીધે તે વગર અડ- ચણે પાછળ હઠતા અટક્યા. અકસ્માત્ અચંધા માણસને ખહુ ગભરાવી નાંખે છે; અને તે ગભરાટમાં માણસ પાતાના દેહ જેખ- મમાં નાંખે છે. તે પ્રમાણે કર્ણને, 'ત્યાં કૂવા છે' એમ સારથિએ કહ્યું હાત તા તે પાછળ જોવા જતાં, કૂવા જોઇને જ ચકરી ખાઇ તેમાં ઝીકાત, માટે એ સારથિની ચેતનાને ધન્ય છે.

મુમુક્ષુજના આ દૃષ્ટાંતને બીજે જ માર્ગે લગાડી શકે, એમાં કર્ણને પ્રક્ષિવદ્યાના અભ્યાસી પુરુષ સમજવા અને નિશાનને પ્રક્ષ જાણું. મુમુક્ષુએ સંસારમાં રહેતાં છતાં એક સુરતા રાખીને ચાલલું જોઈએ. એવા વર્તનથી, શુદ્ધ મુમુક્ષુજનને કાઈપણ પ્રકારે આ સંસારની માયા માહ પમાડી શકતી નથી. સંસારમાં ચેતના એ રાખવી કે, પ્રભુને ભજતાં રખેને સંસારરુપી નરકવાસનારુપ ક્વામાં પડાય, તેમાંથી અચવા ગુરુરુપી સારથિ એ મુખ્ય છે. હે જીવનમુકત! તને વિશેષ શું કહું? પરન્તુ આટલું તો તારે નિશ્ચય સ્મરણમાં રાખલું કે, સંસારમાં રહ્યો છતા કાઇ પણ જીવનમુકત પાણી, જો પરમાત્મામાં એક તાર અને છે તો તેને કશાનું આવરણ થતું નથી. મનુષ્યજન્મમાં મુખ્ય શ્રેષ્ઠ સાધન આ જ છે કે, રેંટમાળાન્ માંથી મુકત થતું. ગમે તે કાર્ય કરો, પણ સર્વોત્તમ, પરમ શ્રેષ્ઠ કાર્યની સિદ્ધિ, જે સાધનથી નારદ ભગવાનને થઇ હતી, તે જ છે. તે કથા તું ચિત્ત દઇ સાંભળ. એ જ આ જન્મનું મુખ્ય ફળ છે.

### પરમ સાધન.

ભગવાનના પરમભકત શ્રીનારદજ દાસીપુત્ર હતા. જન્મ-તાં જ તેનાં ત્દદયમાં પરમાત્માની લગની લાગેલી હતી. આ સૃષ્ટિમાં સિદ્ધજ્ઞાની ચાર ગણાય છે: નારદ, વામદેવ, પ્રહ્લાદ ને શુક. એ ચારે જ્ઞાનીઓને, માતાના ઉદરમાંથી જ, પરમપુરુ-ષના સાક્ષાત્કાર ને પરમતત્ત્વનું જ્ઞાન હતું. નારદજી પણ તેવા જ હતા. તેની માતાએ તેને ખાલ્યાવસ્થામાં જ પરમાત્મા સંબંધી ઉપદેશ આપ્યા હતા, ને તેઓ હરિગુરુસંતની નિત્ય સેવા કર્યા કરતા હતા. જયારે વયે આવ્યા ત્યારે તેઓ પરમાત્માનું ઉપાસન કરવાને એક ઘાડા અરણ્યમાં જઇ, આંળાના વૃક્ષમાં આશ્રમ સ્થાપી, ત્યાં રહ્યા ને પ્રભુતું સેવન કરવા માટે ઉગ્રતપ આરંભ્યું. તપ કરતાં કરતાં અનેક વર્ષો વીતિ ગયાં, પણ તેઓના મનમાં જે એવી જ ઉગ્ર ઇચ્છા હતી કે, શ્રેષ્ઠ સાધન કયું-તે જાણવું, તે ઇચ્છા પૂર્ણ થઇ નહિ. વનમાં પશુ, પક્ષી ને જનાવરા તેઓને ઘણી ઘણી પીડા કરતાં છતાં, નારદે અડગ મને તપ આચરતા હતા. તેના તપા-ળળના તાપથી ઇંદ્રના મનમાં એવા ભય ઉત્પન્ન થયા કે, એ મારું ઇંદ્રાસન ચાહતા હશે, તેથી તેના તપના ભંગ કરવા માટે અનેક અપ્સરાચ્યાને માકલી; પણ દહધ્યાની નારદજી જરા પણ ચલાય-માન થયા નહિ. જ્યારે સર્વે અપ્સરાએા નિરાશ થઇ પાછી કુરી ने छंद्रने ते वर्तभान निवेदन डीधुं त्यारे थिंतातुर भने छन्द्र शहा। सभीप गये। ने प्रार्थना डरी डे, "हे देव, नारहळातुं जो तपलंग ન થાય તા નિઃશંક મારે મારા પદપરથી લાદ થવું પડશે; ને તેએ! કાણ જાણે કેવા પ્રકારે દેવલાકને પીડશે." આ વચનથી ભયાકુળ વર્ષેલા પ્રદ્યા, નારદજી પાસે આવ્યા ને કહ્યું, "પુત્ર, તારી ઈચ્છામાં આવે તે વર માંગ." ત્યારે નારદમુનિ બાલ્યા, "મને કાઈ વાતની તૃષ્ણા નથી, પણ કહા કે પરમસાધન શું છે. આ લેયયુક્ત સંસાર-માંથી મુક્ત થવાય તેવું અને નિત્ય-સત્ય-પરમપદાર્થને પામવાનું સાધન શું છે?" પ્રદ્યાને તે સાધનની ખખર નહિ હાવાથી તેઓએ અનેક પ્રકારની વાતા કહી, પણ તેથી નારદમુનિનું મન તૃપ્ત થયું નહિ, ને તેઓએ પુનઃ તપશ્ચર્યા આરંભી.

વળી હુજારા ને લાખા વરસા વીતિ ગયાં. દેવલાક ખળભળી ઉડ્યું, ઇન્દ્રાસન ડાલ્યું ને રોપનાગ સળકયા, સ્વર્ગલાક તેના તપના પ્રભાવથી ડાલવા લાગ્યા, પ્રદ્ધાલાક હિંચી રહ્યાં, પૃથ્વી કંપારવ કરવા લાગી, પાતાળ ખળભળી ઉઠયાં, દરોદિગ્પાળા ઝૂલી રહ્યા; અને એ પ્રકારે ત્રેણું લાકમાં ખળભળાટ થઇ રહ્યાં, ત્યારે શિવજી પ્રચંડ ભૈરવનાથનું રૂપ ધરીને નારદજીને તેના તપમાંથી ચલાયમાન કરવાને આવ્યા, ને મહાલયંકરરૂપે, કાપ કરીને, પાતાના વિકરાળ સ્વરૂપથી તેને ગ્રાસી જવા તયાર થયા. પણ શ્રીહરિના જેને પૂર્ણ વિશ્વાસ છે તેવા નારદજી, જરા પણ ચલાયમાન થયા નહિ, કે

થયા છે તેનું એક નિષ્ઠાથી મનન કરવું અને આત્મસ્વરુપ, જે તેનું જ સ્વરુપ છે તેને યથાર્થ જાણવું, એ જ સર્વોત્તમ માેક્ષનું સાધન છે.' આટલા ઉપદેશ આપીને શીવજી અંતર્ધાન થઇ ગયા.

આ પ્રમાણે વિદેહી નારદે પરમાત્માને અંતરમાં ને બહાર સર્વ ઠેકાણે સ્થાન આપ્યું. પ્રેમથી નિરંતર પરમાત્માને ધારણ કરવા, એ જ પંરમ સાધન છે, એ જ શ્રેષ્ઠ ધર્મ છે, એ જ ઉગ્ર તપ છે, એ જ મુમુક્ષુજનનું કર્તવ્ય છે ને મુક્ત કરનાર પણ એ જ છે. સાત દિવસમાં તહેં જે પરમજ્ઞાન પ્રાપ્ત કીધું છે, તેથી હું જાણું છું કે તું સર્વદર્શી થશે; અને તારા સંકલ્પ વિકલ્પા નાશ પામશે; તારી બાહાચિત્તન્વૃત્તિને સંસાર આવરણ કરી શકશે નહિ.

### યજ્ઞભૂના વૃત્તાંત.

આટલું કહી સાક્ષાત્ પરમાત્માના અંશાવતાર મહાત્મા યાેગે-શ્વર મહાપ્રભુ વિરામ્યા; અને પાતાની જટામાંથી એક અમૃત પૂળ કાહી મને આપ્યું. હે વિશાળ; તે ફળ મહેં પ્રેમપૂર્વક પ્રણામ કરીને હાથમાં લીધું. પછી મને તે મહાત્માએ ઘણા પ્રેમથી વિદાય થવાની આગ્રા આપી, એટલે હું પ્રપુદ્ધિત દૃદયે આનંદરસમાં લહરીયા લેતા ત્યાંથી વિદાય થઇને મારા નિત્યના કલ્પવૃક્ષ નીચે આવીને એઠા અને ચામેર દૃષ્ટિ ફેંકી તાે, આહા! હે વિશાળ! દશે દિશામાં મને આનંદ આનંદ જ દર્શન દેવા લાગ્યા. મંદ મંદ પવનની લહુરીએ સાથે નિર્મળ ગગનમંડળ, દિવસ સમાન ઉજ્જવળપણે પ્રકાશતું જણાયું; અમર, કિન્નર, વિદ્યાધર ને ગંધવોં મારાપર કુસુમવૃષ્ટિ કરવા લાગ્યા, તથા કલ્યાળુ કલ્યાળુના આશી-વાંદ દેતા જણાયા; પરમ પવિત્ર ગંગા યમુના ખળખળાટ વહેતી જોવામાં આવી; સત્પુરુષની ઉજજવળ કીર્તિ જેવા ને સર્વે અચલાના ચક્રવર્લી જેવા, યશસ્વી હિમાચલ, મને પાતાની ટોંચપર બેસા-ડીને જાણે ગગનમંડળમાં ઘુસો જતા હાય તેવા જણાવા લાગ્યા; સ્થળે સ્થળે વિહાર કરતી સુરાંગનાએ મારા મસ્તકપર આવીને थंलीने वेशुविशाना नादथी हृदयने आહलादित अरवा लागी; विद्या-ધરીએ પરમાત્મામાં તલ્લીન કરનારા મધુરા રાગ, અંગમાં રામાંચ કરતા, સુણાવવા લાગી-જો કે આ વેળાએ મારા તનમાં, હૃદયમાં,

भनमां, ने आत्मामां सर्वत्र, स्मेड क प्रध्रह्मना नित्य बीबाभय સ્વરુપનું જ ધ્યાન લાગી રહ્યું હતું. સંધ્યા થઇ, ને જાણે વૈતાલીક આવીને કહેતા હાય કે, હે વિદેહી! હવે શાંત થા, ને માયિક વિચાર ત્યજ, કે તત્સણે ચકવાએ ચકવીના ત્યાગ કીધા. મને ઘણા ઘણા વિચાર આવ્યા કે, આ મહાપુરુષ યાગે ધર, જેણે મને કશાપણ લાલ વિના આટલા ખધા સદ્દેગાંધ આપ્યા તે કાહ્યું હશે ? પછી ભાષ્ટ્રો મારા અંતરાત્મા જ મને કહેતા હાય તેમ જણાયું કે એ જ સાક્ષાત્ કૈવલ્ય મૂર્તિ છે અને મારા પૂર્વ જન્મના કાઇ સુકૃત્યને ચાગે, આ અમૂલ્ય બાધ આપ્યા છે. આ બાધના પ્રભાવવડે હું આશા, તૃષ્ણા, માહ, મમતા, કામ, કોધ, લાેલ, મદ, મત્સર રહિત થઇને પૂર્ણ પ્રેમી પરમાત્માના ભક્ત અનીને, આનંદ લહરીમાં તાણાવા લાગ્યા. અને હ વિશાળ! હું કહી શકતા નથી કે, તેમાં હું કર્યા સુધી તાલાઇશ: અદ્યાપિપર્યંત તાલાયા જાઉં છું. જે આનંદ મને તે કાળે, તે કલ્પવૃક્ષ નીચે થયા હતા તેવા જ અદ્યાપિપર્યંત મને થયા જ જાય છે; ને તું નિશ્ચય જાણ કે, આ માયિક દેહના પડવા સુધી તેવા જ થતા રહેશે.

પછી મહેં મારું નિત્યકર્મ-સાયંસંધ્યા આટાપી લીધી. પછી આખા દિવસના લુખ્યા ને શાકેલા હતા તેથી મહાત્મા યાંગેશ-રની આપેલી પેલી પ્રસાદીનું ફળ પ્રાશન કીધું. પછી હું શું જે છું છું યાને સવે પ્રકારનું જ્ઞાન થયું; મારી સમક્ષ ત્રણે કાળની લીલા નૃત્ય કરતી હાય તેમ જણાઇ. મારા દૃદયમાં તા આ ઉપાધિવાળી સાંસારિક જંજાળ માટે યતિંકચિત્ પણ ભાવ નહાતા. પણ ગુરું જાણે દૃદયમાં વસી મને પ્રેરણા કરતા હાય કે, "સંસાર કસાટીપર ચઢ્યા વિના ખરી પરીક્ષા થતી નથી, તા હે વિદેહી! ડચ્યા વિના સંસારમાં રહી, જે ભાવી નિર્માણ છે તે ભાગવઃ ને સ્વપત્ની સહિત સદ્ધમેં રહી, પ્રજાપાલન કર," તેમ થયું કેમ કે જ્ઞાન થયા પૂર્વ જેના પૂળ થવાના આરંભ થઇ ચૂક્યા હાય એવાં કર્મ, પાતાનું ફળ આપ્યા વિના નાશ પામતાં નથી. કાઇ પુરુષે ગાયને વાઘ સમજી બાણુ છાડ્યું, ને છાડ્યા પછી જાણ્યું કે, રે! રે! એ તા ગાય છે, છતાં તે બાણુ પાછું કરતું નથી, પણ પાતાનું કાર્ય કરે

છે, तेम જ ज्ञानीस्थानुं पण् प्रारम्ध अक्षवत्तर द्वाय छे, ते प्रार-ષ્ધના ક્ષય ભાગથીજ થાય છે. હાહ્મસ્વરુ પની એકતા થયા પૂર્વે, ક્ષળ आयवा तत्पर प्रारम्धा, लेशिवेथी सङ्ग सिद्धि छे, ने प्रहास्वरू-पनी योडता पछी ते। न संशित, न डियमाणु डे न प्रारम्ध, इंध પણ રહેતું નથી; કારણ કે સ્વરત્પાનુસંધાનમયઆત્મા નિર્ગુણ . પ્રદ્વાસ્ત્વપ છે. તે સદ્ભપ, ચિદ્ભપ, આનંદસ્ત્વપ, નિત્ય, ક્રિયારહિત પ્રદ્વાસ્ત્વપ છે; તે વિષય રહિત, આશ્રયરહિત, નિરંજન, પ્રદ્વાસ્ત્વપ છે; અને મહાત્માઓ એ તત્ત્વને જાણીને તેના ઉત્તમ પરિણામમાં આત્માના જ યાગથી પરમસુખ પામેલા છે; માટે હે વિશાળ ! તું પણ આ પરમતત્ત્વરુ પ અને આનંદઘન આત્માનું સ્વરુ પ વિચારી, અરે પાતાના મને કલ્પેલા જગત સત્યના માહને ટાળી, મુકત, કૃતાર્થ ને પ્રણુદ્ધ થા. તે આશ્રમમાં મારા મનમાં સ્પુરાયમાન થયેલાં આવાં બાધવચનનની પ્રેરણાથી તથા ઉત્તેજિત વાક્યથી, જાણે द्देशियो डिडि तेम हुं अथाग संसारने तरी जवाने, तेमांना मगर મચ્છા, વાવંટાળિયાથી તથા માટાં માજાંઓમાંથી પાર ઉતરી જવાને तयार હાય तेवी भारी चित्तवृत्ति થઇ રહી. મને ગુરુપ્રસાદીના પ્રતાપપ્રભાવથી તે જ વેળાથી સર્વ જ્ઞાન થયું, તે હજી ગુરુપ્રતા-પથી તેવું ને તેવું જ સતે જ છે; અને જે પરમાત્માના મારા शित्तमां, हृहयमां, मनमां, अत्रमां, आत्मामां निरंतरना निवास छे तेने। प्रसाव निस्ते क थवा पासरी निह.

ઇશ્વરી લીલા અગાધ છે. જો કે મને સર્વ જ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું હતું, પણ તાત્કાળમાં મારે અર્થે શું ખનવાનું હતું તે, તે ચાગિશ-રના પ્રતાપથી, મારી દૃષ્ટિ ખહાર હતું. આનંદના સાગરમાં પૂર્ણ તણાતા આ દેહ, તે કલ્પવૃક્ષ નિચ, તે પછી ગાઢ નિદ્રામાં પડી ગયા; અને મારા આશ્ચર્ય વચ્ચે ખીજે દિવસે તે જ દેહ આ નગરના પશ્ચિમ દરવાજાના નદી તટપર સ્થાપેલા મંદિરના ચાકમાં પડેલા જણાયા. મને ખાત્રી થઇ કે, સાત દિવસમાં મને જે જાણવા ચાગ્ય હતું તે સંપૂર્ણ મને જણાવી, આ વ્યવહારકાર્યમાં પ્રવૃત્ત થવા મને પાછા અત્ર લાવી મૂક્યા છે. દૈવેચ્છાને આધીન કાણ નહિ થાય?

મારા હૃદયમાં પરમાત્માના નિરંતરના વાસને લીધે પૂર્ણાનંદ હતા. ઇષ્ટની પ્રાપ્તિના વિચાર જ નહાતા. અને વૈલવયુકત રાજ્ય સંપત્તિ: મળે કે અરણ્યનાં ઝાંખરાં મળે તે માટે ઇચ્છા જ નહાતી. આ દેહ પડા કે રહા તે માટે સંકલ્પેન હાતા, તેથી આ માયિક વસ્તુનાં દર્શન થવાથી તેવા જ વૈરાગ્ય મને વ્યાપી રહ્યો. મારા પિતાનું રાજ્ય, આ દેહના શત્રુએ છિનવી લીધું હતું, પણ દૈવની ઈચ્છા એવી ન હાતી કે, મારે સંહાર કરીને રાજ્ય સંપાદન કરવું. પરન્તુ તેની ઇચ્છા નિરાળી હતી. જે મંદિરમાં હું પડયો હતા તે મંદિરમાં કેટલાક દિવસ હું રહ્યો. એક સમયે ત્યાં શત્રુ રાજા આવી ચઢયા ને મારામાં કંઇ વિચિત્ર ભાવ જોઇ, એકદમ મને પગે પડી કહ્યું, 'ખલીભક્ષકુમાર! હું તારે શરણે છું, મારા અપરાધ ક્ષમા કર; અને તારું રાજ્ય પુનઃ ગહુણ કર.' ક્ષત્રિય ખુદ્ધિને વશ થઇ મહેં જણાવ્યું, 'યુદ્ધ આપ!' ત્યારે શત્રુરાજાએ જણાવ્યું, 'જેના પ્રતાપ સમીપ નારાયણુતું સુદર્શન, અને નરતું ગાંડીવ પણ નમન કરે છે, તેને આ અલ્પ પ્રાણી યુદ્ધ કેવી રીતે આપે ?' એમ કહી દંડવજ્ઞમસ્કાર કરતા, ગળગળા કંઠે પ્રાર્થના કરતા, તે જમીનપર પહેંચો. મહેં દયા દર્શાવતાં તેને ઉઠાડયા ને તેના મનનું શાંતવન કરી, તે રાજાની ઇચ્છાનુસાર, મ્હેં નગરમાં પ્રવેશ કીધા અને નગ-રજનના આશીર્વાદ સાથે હું સિંહાસનાસ્વઢ થયા. તે પછી હું છતે देखे विदेखी थर्ड, आ परमात्माओ येलिसी प्रकानुं, तेना क प्रकान्य प्राप्त प्रकान्त कर्मात्मा के येलिसी प्रकानुं, तेना क प्रकान्य प्राप्त करी, ते क परमात्माना दर्शनमां निमग्न रखीने संसारमां विश्रकं छुं. छुं छते नेत्रे अंध छुं, छते डाने अधिर छुं, छती वाशाओं मुंगा छुं, आ सर्व दृश्य पदार्थमां मारुं के डंग्रं छे ते परमात्मा संअंधी छे; छुं के डंग्रं के जिंछं हो परमात्मानुं नित्य શુદ્ધ સ્વસ્ત્પ જોઉં છું; જે કંઇ સાંભળું છું તે તેનાં જ ગાન સાંભળું છું, જે કંઇ બાલું છું તે તેનાં ગુણુગાનનું છે. જ્યાં સૂધી દૈવેચ્છા છે ત્યાં સૂધી આ દેહ તેના ભાગ ભાગવે; મને કશું લાગતું વળગતું નથી. ગુરુઆગા પ્રમાણે આ સ્ત્રી સાથ લગ્ન કીધાં છે, પણ માત્ર તે વ્યવહાર માટે જ, અને મને તેની સાથે કશી લેવા દેવા નથી.

જાળુ, એ વિશાળ, તે યાગીશ્વરના પ્રતાપપુંજથી માસ પુત્રનું લાવી મહેં જે રીતે જાલ્યું હતું, તેમ જ ળન્યું છે. મને તો હર્ષ કે શોક કાંઇ નથી. તે મારા હતા પણ નહિ અને મારા હોવાના પણ નથી. મારું ચિત્ત તેમાં હાય તો જ મને તેની માયા પીઠે, પણ મારું ચિત્ત નિવૃત્તિ પરાયણ થઇને તે જ સત્યસ્વરુપ વિશ્વેશ્વર પરમાદ્વારક જગદ્દપુરુ ધર્માત્મા અખિલ વિશ્વના સ્વામી પરમાત્મામાં લીન થઇ રહ્યું છે, તેમાં જ પ્રેમભક્તિથી જડાઇ રહ્યું છે, તેમાં જ પ્રેમભક્તિથી જડાઇ રહ્યું છે, તેમાં જ એક તાર થયું છે, તેની જ મને માયા છે, ને તે જ મને માત્ર પીઠે છે, કે જે પીડામાં જ મારા નિત્યના આનંદ સમાયા છેં! અને તેમાં જ હું પાતાને કૃતકૃત્ય માનું છું. જયી આનંદી પરમાત્મા પ્રદ્યાસ્વરુપની પીડાના જે આનંદ છે તે જવલ્લે જ જન જાણે છે.

આ પ્રમાણે યજ્ઞભૂએ, વિશાળ પ્રધાનને પાતાની કથા કહીં ખતાવી. તે પછી મુમુક્ષુ પ્રધાન તેના અરણમાં પડ્યો ને કહીં, "હે મહારાજ! આપના પ્રતાપથી આજે હું કૃતકૃત્ય થયા છું ને આપ જે વાગેશ્વરના અરણ સેવી આવ્યા છા તેની વાણીથી મારી માયા મમતા જતી રહી છે, તા પછી આપની આ વિદેહી દશા થાય તેમાં શું આશ્વર્ય?" તે પછી રાજા પ્રધાન અને વિદેહી, દૈવાધીન આ લાકમાં રહી, સર્વત્ર પરમાત્માનું જ દર્શન કરતા, સદ્ધર્મથી પ્રજાપાલન કરી, આ સંસારમાં વિચરતા, પ્રારુષ્ધ લાગ પૂરા થઇ રહ્યાં એટલે પરમાત્માના નિજસ્વસ્ત્પને પામીને અક્ષરધામમાં વસ્યા.

इति श्रीनंदनंदनपादारविंदमि। विंदेन देशाईकुलोत्पन्नेन सर्यरामस्तेन इच्छारामेण विरचिते चंद्रकांते तत्त्वज्ञानपूर्वकसंसारनिराससाधननामा द्वितीयः प्रवाहः



# શુદ્ધિપત્ર કે.

#### -2222222222

| તૃષ્ટ      | . પંક્તિ. | શુદ્ધિ.                        | મૃષ્ટ.      | પંક્તિ | શુદ્ધિ.             |
|------------|-----------|--------------------------------|-------------|--------|---------------------|
| <b>'</b> 3 | રર        | <b>उद्धर</b> णं                | १५७         | ર્દ    | સત્પાત્ર            |
| ४          | 23        | ખેસું                          | 243         | ર્હ    | <b>બદ્</b> રિકાશ્રમ |
| X          | १७        | संहर्ने                        | १६५         | ય      | હું સંસારરુ ૫       |
| v          | છ         | <b>हं</b> उपन्न भ <del>र</del> | ૧૮૫         | ર્ય    | મધ્યસ્થ ભાગે        |
| K          | ર         | તે સાંભળ:-                     | ૧૯૫         | 54     | જેથી, ખીજા          |
| ૧૫         | 8         | પિતા, જે ઇશ્વર, તેના           | 250         | હ      | થાય છે,             |
| ર્ર        | 3         | <b>पवृद्</b> लोभं              | રરય         | 4      | લાવ્યાં             |
| રર         | Q         | ગલાફાં                         | ર૩૫         | 23     | થાય છે, ને છવ       |
| 38         | રક        | રવડી                           | 5%0         | Ŀ      | રમણાર્થ             |
| 38         | ጸ         | सिद्धयः                        | २८२         | 26     | ગલીએ ગલીએા          |
| યુક્       | 2         | <b>ઉપરની</b>                   | રહશ         | 18     | શ્રદ્ધા–પરમ વિશુદ્ધ |
| 50         | ४         | यदा                            | 352         | 14     | લગત્ ને             |
| 54         | ગ્દ       | કૃષ્ટ હપાડી શક્તા              | 3१4         | . 4    | इ।त।                |
| 60         | २४-२५     | ત્રણવામાં નથી શું?             | <b>૩</b> ૨૫ | 3      | પાણી ફેરવ્યું ?     |
| <b>ć</b> 3 | 8         | सद्बुद्धि                      | 332         | 5%     | જમીનમાંથી           |
| <b>43</b>  | ? ૧       | તે સાંભળ."                     | 33%         | ય      | અપરાધી,             |
| ૮૫         |           | તિકહયા. પણ ખીજે                | ४०७         | 16     | સ્થૂળ શરીરના        |
| ৫৩         | १४        | માસ મળતા નથી.                  | 854         | 30     | રાજકન્યાને          |
| ૧૦૧        |           | પાતાના અને                     | ४३२         | ર      | ચિતા.               |
| १०७        | २०        | પાતે તા                        | 860         | ર્શ    | પણ જેમ              |
| "          | र्र       | તેણે પણ                        | 784         |        | પર ભવ               |
| 833        | १४        | संवृद्धाः                      | ४७८         | ર્ર    | <b>મ</b> તની        |
| રૃપ્૦      | २८        | જોવાય છે;                      |             |        |                     |
|            |           | ·                              |             |        |                     |

# " ગુજરાતી" પ્રેસમાં વેચાતાં પુસ્તંકાે.

### **EURURAS**

### वेहान्त.

| ૧ <b>પંચદરી</b> –વેદાન્ત જ્ઞાનના આ ગ્રંથ પૂજ્યપાદ ભગવાન, શ્રીમત્ શંકરાચા-   |
|-----------------------------------------------------------------------------|
| र्थनी शाहीपर विशालनार विधारएय स्वामीना रचेला छे. छेनापर विस्तार सिंहत       |
| ચન્દ્રકાન્ત નામનું વિવરાયુ આપવામાં આવેલું છે, જે એવી તાે સરળતાથી            |
| આપવામાં આવ્યું છે કે સાધારણમાં સાધારણ વેદાન્તના જિજ્ઞાસુ પણ, વેદાન્ત        |
| જેવા ગહુનમાં ગહુન વિષયની અંદર અતિ સરળતાથી પ્રવેશ કરી શકે. પ્રથમ             |
| હત્યાનિકા આપવામાં આવેલી છે, પછી મૂળ શ્લોક, પછી <i>રાખ્દાર્થ અને</i> તેની    |
| નિચે વિસ્તારવાળું વિવરણ આપવામાં આવ્યું છે. જિજ્ઞાસુને સમજવાને સરળ પડે       |
| તેટલા માટે સ્થળે સ્થળે દુષ્ટાંતાથી સિદ્ધાંતા સિદ્ધ કરેલા છે. આ પ્રકારની કાઇ |
| પણ જતની ટીકા ગૂજરાતી ભાષાના કાઈ પણ ત્રંથમાં થઇ નથી. સ્પર રાયલ               |
| એાક્ટેવા પૃષ્ઠ ૮૦૦; પાકાં પૂર્કા અને ઉત્તમ કાગજપર છાપેલું છે ૬- ૦-૦         |
| ર ચન્દ્રકાન્ત-પ્રથમ ભાગ (પાંચમી આવૃત્તિ) ર- ૮-૦                             |
| ૩ ચન્દ્રકાન્ત-પીજે ભાગ ( બીજી આવૃત્તિ ) ૨- ૮-૦                              |
| ૪ શ્રીઅધ્યાત્મ રામાયણ (સચિત્ર ખીછ આકૃત્તિ) ૨– ૮૦                            |
| ૫ પાંચરત ગીતા ( રેશમી ) (ચાેથી આવૃત્તિ) ૧–૦–૦                               |
| ૬ <b>શ્રી</b> મદ્ ભગવદ્ગીતા ( શ્રીધરી ) શ્લેાક અને ભાષાંતર                  |
| સહિત રેશમી (પાંચમી આવૃત્તિ) ૦- ૮-૦                                          |
| ૭ <b>ઐી</b> મદ્ ભગવદ્ગીતા–મૂળ શ્લાેક, ગુજરાતી ટીકા હિ <sup>*</sup> દી ને    |
| ગુજરાતી કવિતા ૧– ૦–૦                                                        |
| the same and a same and a same of the same and                              |

- ે ૮ શિમદ્ ભગવદ્ગીતા-મૂળ, શ્લોક અને શ્રીધરી ટીકાને આધારે કરેલું ભાષાંતર, નિત્ય નિયમથી વાંચનારાઓને માટે આ ગ્રંથ બાળળાધ લીપીમાં મૂળ અને ભાષાંતર સહિત પાયીના આકારમાં છાપેલા છે. ક્યા કરનાર તથા પાક કરનારને અતિ ઉપયાગી છે. રેરામી પૂડાં, રાણના દોરા અને દૂધની લાહીયી બાંધવામાં આવેલું હાેવાયી પ્રત્માં રાખવાને બાધકારક નયી. ... ૧– ૦-૦

### वेद्दान्त.

| ૧૦ <b>યુક્તિ પ્રકાશ-</b> વિચારસાગરના કર્તા સાધુ શ્રીનિશ્વેલદાસછ્ કૃત અ    |
|---------------------------------------------------------------------------|
| ગ્રંથ હિંદુસ્થાની ભાષામાં છે. એમાં વેદાન્તના સિદ્ધાંતા ૩૯ બહુ સરસ યુક્તિ- |
| એાથી સિદ્ધ કરવામાં આવ્યા છે. નિશ્ચલદાસની વાણીથી સર્વ જિજ્ઞાસુઓ જ્ઞાતા     |
| હોવાથી વિરોષ જણાવાની કંઈ જરૂર નથી, પરંતુ જિજ્ઞાસુઓને આ શ્રંથ ખહુ          |
| ઉપયોગી છે. પૂઠાં પાકાં અને ઉચા કાગજ ૧- ૦-૦                                |
| ધર્મ                                                                      |

૧૧ શ્રીમદ્ભાગવત્-ગંગા, જમના પાનીયાના આકારમાં, વ્યાસા અને કયા કરનારા બ્રાહ્મણોને બહુ ઉપયાગી થઇ પડે તેટલા માટે આ ગ્રંથ ઘણા ઉચા કાગજપર મૂળ શ્લાક, ભાષાંતર અને શ્રીક્ષરી, બાળપ્રભાધિની તથા સુખાધિની દીકા અનુસાર ભાષાંતર સાથે પ્રગટ કરવામાં આવ્યું છે. ગ્રંથની સુરાભિત રચના અને સુંદર છપાઇને માટે એટલું જ જણાવવાની જરુર છે કે આ જાતના કાઇ પણ બીજો ગ્રંથ લેતાં પહેલાં 'ગ્રજરાતી 'પ્રેસનું ભાગવત્ જોવાની ખાસ સૂચના કરવામાં આવે છે. પ્રારંભમાં શ્રીનાયજીની અદ્ભુત સુંદર શુંગાર સ્વરુપની છખી આપવામાં આવી છે, અને તે ઉપરાંત બીજાં સાળ ચિત્રા આપવામાં આવ્યાં છે. ગ્રંથનું પૃર એટલું માટું થયું છે કે ગ્રંથના પ્રલ્સકેપ સાઇત્રનાં ૨૬૦૦ પૃષ્ઠના આ ગ્રંથ છે. રેલ્વેથી મંગાવનારાઓને નૂર એાછું પડશે. … … … ૧૦૦-૦-૦

૧૩ શ્રીમદ્ભાગવત મંગળાસ્વરુત્પનું ગુજરાતી ગધ ભાષાંતર... ૪- ૮-લ ૧૪ શ્રીવાલ્મીકિ રામાયણ ... ... ... ૭- ૦-લ ૧૫ વતરાજ. ... ૪- ૦-લ ૧૬ ધર્મવિચાર (કવિ ન. લા. બીજી આવૃત્તિ). ... ૧- ૮-લ

### કાવ્ય.

| ૧ં૭ નર્મ કવિતા ( ત્રીજી આવૃત્તિ)              | ••• |     | <b>v</b> - | 0-0         |
|-----------------------------------------------|-----|-----|------------|-------------|
| ૧૮ ખૃહત્ કાત્ર્યદાહન ભાગ ૧લા ( ચાથી આવૃત્તિ). |     |     |            |             |
| ૧૯ ખહત્ કાવ્યદાહન ભાગ ૨ જો (૨ જી આવૃત્તિ):    | ••• | 104 | - خ        | <b>८</b> -० |

## કાવ્ય.

| •  | २०         | યહત્ કાવ્યદાહન ભાગ ૩ જો                | •••      |           |     | છપાય છે.       |
|----|------------|----------------------------------------|----------|-----------|-----|----------------|
|    |            | <b>ખહત્ કાવ્યદાહન ભાગ ૪ થા</b>         |          |           |     |                |
|    | ર્ર        | <b>ખૃહત્</b> કાવ્યદાહન ભાગ ૫ માે       | • •      |           | ••• | 3- 0-0         |
|    |            | <b>ઝહત્ કા</b> વ્યદેાહન ભાગ ૬ ફો       |          |           |     |                |
|    | २४         | શ્રીકૃષ્ણ ચરિત્ર ( ગિરિધરકૃત ૮૫ાલ સાથે | <b>)</b> | •••       |     | <b>2- 0-</b> 0 |
|    | રપ         | દયારામકૃત કાવ્ય સંગ્રહ (પાકાં પૂઠાં).  | •••      | •••       | 101 | <b>3</b> - 0-0 |
|    |            | **                                     | કાર      | તાં પુઠાં |     | 2- 2-6         |
|    | २६         | નર્મકવિતા (નાની) ભાગ ૧ લેા             | •••      | •••       | ••• | 0- 4-0         |
|    |            | નળાખ્યાન ( કવિ ન. લા. ટેક્ટણક )        |          |           |     |                |
|    |            | स्विताइत क्विता                        |          |           |     |                |
|    |            | નભૂવાણી પ્રાસાદિક કાવ્ય નહિયાદવાસી     |          |           |     |                |
|    |            | ધાનતરાય સાંકાદરા નાગરકૃત               |          |           |     | ź− o ·o        |
| _1 | -1 (-)     |                                        |          |           |     |                |
| ન  | નલ         | કથા.                                   |          |           |     |                |
|    |            | કથાસરિત્સાગર                           |          |           |     |                |
|    | 32         | અરેળીયન નાઇટ્સ ( ૧૭૫ ચિત્ર સાથે        | સંપૂર્ણ  | )         | ••• | 3- <-0         |
|    | ,32        | દિક્ષીપર હલ્લા                         | •••      | ***       | ••• | २- ०-०         |
|    | 33         | શાહજતદાે અને ભીખારી                    | •••      | •••       | ••• | <b>2- 0-0</b>  |
|    | 38         | ઔરંગજેબ અને રાજપૂર્તા                  | •••      | •••       | ••• | ₹- 0-0         |
|    | <b>૩</b> ૫ | અરાડમા સદીનું હિંદુસ્તાન               | •••      |           | ••• | 2-, <-0        |
|    | 35         | હેસ્ટીંગ્સની સોડી                      | •••      | ***       | *** | · 5- 0-0       |
|    | 30         | પાણીપતનું યુદ્ધ                        | ***      | •••       | ••• | ₹- 0-0         |
|    |            | બેગમ સાહેખ                             |          |           |     | ₹- 0-0         |
|    |            | ન્રજહાંન                               |          |           |     | २- ०-०         |
|    |            | ખાજરાવ ખલ્લાળ                          |          |           |     | ₹- 0-0         |
|    |            | ગંગા–એક ગુર્જર વાર્તા                  |          |           | *** | 8- 6-0         |
|    | ४२         | લીલા (લૉર્ડ લીઠન કૃત. યાગની એક વા      | .dì ).   | •••       |     | 6- x-0         |
| •  |            | મહાકવિ દંડીકૃત દશકુમાર ચરિત્ર. (૨ જ ર  |          |           |     |                |
|    |            | માલતી માધવ                             |          |           |     |                |
|    |            | વિક્રમાર્વશીય                          |          |           |     | 0- 3-0         |
|    | ४६         | રાકુન્તલા                              | •••      |           | ••• | 0-3-0          |
| s. | ४७         | सरक्ष अहम्भरी                          | ***      | ***       | ••• | 2- o-o         |
|    | ४८         | ચાંદ્રખીબી (ઐતિહાસિક નૉવેલ)            | ***      | ***       | *** | 5-0-0          |
|    | ४६         | હાજીષાળાનાં સાહસ કર્મો                 | •••      | •••       | *** | 6- 8-0         |

## નીતિ

| no on all ( mi mi)                                                                        |         |               |                | _        | _          |             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|---------|---------------|----------------|----------|------------|-------------|
| ૫૦ શાક નીતિ (પાકાં પુઠાં)                                                                 | ••• 3   | ***;          | •••            | ***      | ₹          | 8-0         |
| . કાચાં પુઠાં ).,<br>પ૧ <b>વિ</b> દુરનીતિ સંસ્કૃત                                         | •••     | •••           | •••            | • •      | g          | १२-(        |
| . यश विदुरनाति सस्कृत                                                                     | •••     | •••           | •••            | •••      | 0-         | . 8-c       |
| ૫૨ <b>વિ</b> દુરનીતિ ગુજરાતી (ત્રીછ આ                                                     |         |               |                |          |            |             |
| યક <b>નીતિસુધાતર'ગિણી</b> –આ પુસ્                                                         | તક હિ   | ં દુસ્તા      | ની ગ્રં        | થનું (   | માંષાંત    | ાર છે.      |
| ઉત્તર હિંદુસ્તાનમાં એની પાંચ આવૃત્તિ થય                                                   | લી છે.  | નીતિં         | ના સં          | ત્રંધમાં | એમાં       | જૂકી        |
| નાફી સરસ વાર્તાઓ આપેલી છે. આખાળ                                                           | વૃદ્ધ,  | स्त्री        | <b>युक्ष</b> । | ાના હ    | ડાથમ       | ાં એક       |
| શૃંગારર∿પ થઇ પંડે એવા ગ્રંથ છે. એમાંથી                                                    | નીતિ ર  | સાથે <b>ધ</b> | મનાં           | એવાં     | સ્ક્મ      | તત્ત્વા     |
| નાગુવામાં આવે છે કે જેવાં બીન શ્રંથમાંથી                                                  | ભાગ્યે  | જ ના          | ળ રા           | ŝ        | 2-         | 0-0         |
| પ૪ કેળા વિલાસ ( બીજી આવૃત્તિ ).                                                           | •••     | •••           | •••            | •••      | 0-         | <b>6-0</b>  |
| ૫૫ <b>ચા</b> રુચર્યા ( બીજ આવૃત્તિ )                                                      | •••     | •••           | •••            | ***      | 0-         | <b>ર</b> –૬ |
| ૫૬ પુત્રીશિક્ષા                                                                           | •••     | •••           | •••            |          | 0-         | 8-0         |
| યળ નીતિખાધ                                                                                | •••     | •••           | •••            | •••      | 0-         | 5-0         |
| ૫૮ હિતવચન માળા                                                                            | •••     | •••           | •••            | ***      | 0-         | 5-0         |
| ૫૯ <b>પું</b> ચતંત્ર                                                                      | •••     | •••           |                | •••      | <b>∂</b> — | c-0         |
| યહ <b>ની</b> તિએાધ<br>પટ <b>હિ</b> તવચન માળા<br>પક <b>પં</b> ચતંત્ર<br>૬૦ <b>રા</b> જધર્મ |         | •••           | •••            | ***      | 0-         | <b>C-0</b>  |
|                                                                                           |         |               | •              |          |            |             |
| ઐતિહાસિક.                                                                                 |         |               |                |          |            |             |
| and and an all and                                                                        | > 2     | ini sel       | G.215          | - 31916  | , ,        | לינטי       |
| લુક રાજતરંગિથી-ભાગ વલા આ                                                                  | -       |               |                |          |            |             |
| ઇતિહાસના કાઇ પણ ગ્રંથા ઉપલબ્ધ થતા                                                         |         |               |                |          |            |             |
| લખાયલા અને પ્રમાણભૂત કાઇ પણ ઐતિહ                                                          |         |               |                |          |            |             |
| તરંગિણી જ છે. કાશ્મિર દેશના ચ્યા ઇતિહાસ                                                   |         |               |                |          |            |             |
| આવ્યા છે. એની અંદર તૃફા તૃફા રાનએ                                                         |         |               |                |          |            |             |
| છે, તે એવાં છે કે જેવાં બીજાં કાઈ પણ ર                                                    | મૈ તિહા | સિક           | યુંચામ         | ાંથી મ   | ાળી :      | શકવાં       |
| દુર્લભ છે. આ ગ્રંથમાં મહાભારતના સુદ્ધથી                                                   | તે ઇ૦   | २१०           | 600            | લગીને    | । धति      | હાસ         |
| આપવામાં આવ્યા છે                                                                          | •••     |               | •••            | •••      | 3-         | 0-0         |
| ૬૨ હૈદરઅલિ ને ટીપૃ સુલતાન (૨ છ                                                            |         |               |                |          |            |             |
| ૬૩ <b>લૉ</b> ર્ડ લૉરેન્સ                                                                  |         | -             |                |          |            |             |
| ૬૪ લાંડે વિલ્યમ ખેન્ટીક                                                                   |         |               |                |          |            |             |
| ૬૫ <b>ઔ</b> રંગઝેખ                                                                        |         |               |                |          |            |             |
| ૬૬ <sup>.</sup> <b>મ</b> હારાષ્ણીનું છવનચરિત્ર                                            |         |               |                |          | નથી        |             |
| •                                                                                         |         |               |                |          |            |             |

# નાટક.

| ૬७ <b>વિકેમાર્વશીય નાટક</b> .–મહા કવિ કાલિદાસ કૃત, ગ્જરાત         | ીમાં ભાષાં |
|-------------------------------------------------------------------|------------|
| તર કરનાર રા. ક્લિાભાઈ ઘનસ્યામ ભટ્ટ. કાલેજના વિધાર્થીઓને ઉપ        | પયાગી થાય  |
| તેવા હેતુથી આ ભાષાંતર તૈયાર કરવામાં આવ્યું છે. મૂળ નાટકપર િ       |            |
| ટીકા આપવામાં આવી છે, અને ભાષાંતર શબ્દે શબ્દનું છતાં સાધારણ        |            |
| પણ પૃરતા આનંદ આપે તેવું થયું છે. મહા કવિ કાલિદાસનું છવનવ          |            |
| ભાષામાં ન છપાયલું એવું વિસ્તારવાળું ને છેલ્લામાં છેલ્લી શાધને અનુ |            |
| વામાં આવ્યું છે                                                   | 5-55-0     |
| ૬૮ <b>રા</b> જભક્તિ વિડંળણ (ભાણ)                                  | o- 2-o     |
| ૬૯ <b>ત</b> પ્રાસંવરણ નાટક                                        |            |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                             | o- 6-0     |
| " (કાચાં પુઠાં)                                                   | 0- 9-0     |
| ૭૧ દ્રોપદી દરાંન નાટક (ન. લા. ત્રીજી આવૃત્તિ)                     | o-82-o     |
|                                                                   | o-92-o     |
| ૭૩ સાર-શાકૃતલ (ન. લા.)                                            | o- <-o     |
| બાલકા માટે.                                                       |            |
| ૭૪ સચિત્ર વાંચનમાળા                                               | 0-8-0      |
| ૭૫ <b>પ્યા</b> ળકોના આનંદ્ર ભાગ ૧ લેા. ( બીજી આવૃત્તિ )           | 0-20-0     |
| ૭૬ ,, ભાગ ર જો. ( બીજી આવૃત્તિ )                                  |            |
| ત્ર્યકીર્ણ.                                                       |            |
| હ્ <b>ં ગ્ર</b> ક્ષપંચાતન                                         | o- 2-o     |
| ૭૮, <b>પ</b> ર્વોત્સવતિથ્યાવળી                                    | 0- %-0     |
| ૭૯ <b>ગુ</b> જરાતવાસી ન્યાતના ધારા. સર મંગળદાસ નઘુભાઇ કે. સ       | ી. એસ.     |
| આઇ. એ છપાવેલા–વકીલોને ઘણા ઉપયોગી. બે વાેલ્યમમાં ૧                 | 0-0-0      |
| ે ૮૦ દયારામ અને હાફેઝ રા. કૃષ્ણલાલ મોહનલાલ ઝવેરી એમ.              |            |
| એ., એલ. એલ. બી. કૃત                                               | 0-8-0      |

ગુજરાત સરફારની અપ્ધિક રાહાયશી આ પુસ્તક ખરીદવાઓ આવ્યું 🚉